





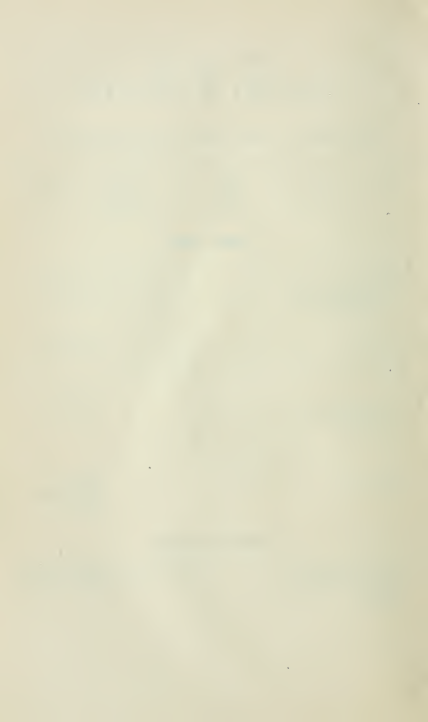
# Karl Camprecht, Deutsche Geschichte.

## übersicht der Einteilung des Gesamtwerks.

| Abteilung und Inhalt                                      | Band           | ganzen<br>Reihe<br>Band | Buch                    | Rapitel<br>in den<br>Büchern | Zäsur=Abschnitte          |  |
|-----------------------------------------------------------|----------------|-------------------------|-------------------------|------------------------------|---------------------------|--|
| A. Hauptwerk.                                             |                |                         |                         |                              |                           |  |
| I. Urzeit und Mittel=                                     | 1. 2.          | I.<br>II.               | 1. 2. 3. 4.<br>5. 6. 7. | 2. 3. 2. 3.                  | Einleitung.               |  |
| Symbolisches, typissiches und konventiosnelles Zeitalter. | 3.             | III.                    | 8. 9. 10.               |                              | Einleitung.               |  |
|                                                           | 4.             | IV.                     | 11. 12. 13.             |                              |                           |  |
| II. Neuzeit.<br>Individuelles Beit=                       | 1, 1. 2.<br>2. | V, 1. 2.<br>VI.         | 14. 15. 16.<br>17. 18.  | 4. 4. 4.                     | Einleitung.               |  |
| alter.                                                    | 3, 1. 2.       | VII, 1. 2.              | 19.20.21.               | 4. 4. 4.                     |                           |  |
| III. Neueste Zeit.                                        | 1, 1. 2.       | VIII, 1.2.              | 22.                     | 5.                           | Ginleitung.               |  |
| Subjektives Zeitalter, erste Beriode.                     | 2.             | IX.                     | 23.                     | 5.                           |                           |  |
| etite petione.                                            | 3.             | X.                      | 24.                     | 5.                           |                           |  |
|                                                           | 4, 1. 2.       | XI, 1. 2.               | 25.                     | 5.                           |                           |  |
| Shlußband.                                                | _              | XII.                    | _                       |                              | Anhang.<br>Bibliographie. |  |

### B. Ergänzungswerk.

| Jüngste Bergangenheit.                                   |          |   | 1. 2. 3. 4. | 6. 6. 6. 6. | Einleitg., Umschau. |
|----------------------------------------------------------|----------|---|-------------|-------------|---------------------|
| SubjektivedZeitalter,<br>Anfänge der zweiten<br>Periode. | 2, 1. 2. | _ | 5. 6. 7. 8. | 6. 6. 6. 6. | Աայտաս, Տայան.      |





# Deutsche Geschichte

pon

## Karl Lampredzt.

Der ganzen Reihe fünfter Band. Erste Hälfte.

Dierte Auflage.

Berlin.

Weidmanniche Buchhandlung. 1911.

# Deutsche Beschichte

von

## Karl Lamprecht.

Zweite Abteilung:

Neuere Zeit.

Seitalter des individuellen Seelenlebens.

Erfter Band.

Erfte Balfte.

Dierte Auflage.

Berlin.

Weidmannsche Buchhandlung.

1911.

132749



L191

### Vorwort zur dritten Auflage.

Ju dieser neuen Auflage des fünften Bandes der Deutschen Geschichte ist Herr Lic. Dr. Clemen in Zwickan in gleicher Beise wie zu der des vierten Bandes herangezogen worden. Die größeren Zusätze in der Einleitung (namentlich S. 13 ff.) rühren von dem Unterzeichneten her, der auch den von Herrn Dr. Clemen revidierten gesamten Text einer nochmaligen Durchssicht unterworsen hat.

Leipzig, 25. Februar 1904.

K. Lamprecht.

Auch die vierte Auflage ist von Herrn Lic. Dr. Clemen in Zwickau erneuter Revision unterzogen und von dem Unterzeichneten kontrolliert worden.

Leipzig, 20. April 1911.

K. Lamprecht.



## Inhalt.

Birkungen der eintretenden Geldwirtschaft auf die nationale Geschichte: Territorien und Städte vom 15. bis zum 19. Jahrhundert. Sinheit der Kultur dieser Zeit: Individuctionen. Rusaumenhang der Rengissance und bes hunge Seite

1--23

| nismus mit dem Individualismus. Bebeutung der Reforma-<br>tion für den Individualismus. Berlauf des individualistischen<br>Beitalters; sein Unterschied von der subjektivistischen Kultur<br>des 19. Jahrhunderts. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Vierzehntes Zuch.                                                                                                                                                                                                  |
| Erstes Kapitel. Die habsburgische Sausmacht unter Kaiser Maximilian I.; Königtum und ftändischer Foderalismus.                                                                                                     |
| . Umschwung in den Machtverhältnissen des Hauses Habsburg; Anfänge Maximilians I                                                                                                                                   |

II. Föberalistische Reformversuche im Reiche; Begründung eines ständischen Reichsregiments. . . 36-45 Borspiel ber Reform seit 1485; Erringung der Reichs.

Vorspiel ber Reform seit 1485; Erringung ber Reigsstanbschaft ber Städte. Max und Karl VIII. von Frankreich, französische Politik in Italien, beutscher Widerstand. Reichstag zu Worms 1495; Ewiger Landsrieden und Reichskammergericht. Folgen ber Wormser Beschlüffe nach außen: traurige Lage Maxens gegenüber Frankreich und Italien, Verlust ber Schweiz. Einführung des Reichsregiments.

Konfurrierende Wirksamkeit bes Königs und bes Reichsregiments; Berfall bes Regiments, Aufschwung bes Königtums.
Erfolgloser Bersuch monarchischer Reichsreform im Jahre 1505.
Burücksinken ber föberalistischen Bewegung und ber monarchischen Forberungen auf ben Boben ber alten Reichsverfassung;
Matrikularverfassung.

IV. Bollster Berfall der Reichsgewalt und der föbce ralistischen Reformversuche, 1507-1519 . . . . 50-60

Borgehen Maximilians in Italien bis zur Liga von Cambray, Kampf gegen Benedig. Die Liga von Cambray 1508 und ihre Folgen: Augsburger Reichstag vom Jahre 1510. Wirrer Ausgang der äußeren Politik Maximilians. Berfall der inneren Zustände des Reiches, vergeblicher Berfuch einer Reform der Reichsritterschaft. Ergebnisse der Regierung Maximilians.

# 3weites Kapitel. Birtischaftliche und foziale Wandlungen vom 14. jum 16. Jahrhundert.

Entwidlung großer internationaler Hanbelsbeziehungen: Italien, Portugal, Flandern, nordische Beziehungen. Entstehung von Manufakturen und Bergwerken, Berftärkung des Binnenhandels. Territoriale Berkehrserleichterungen, Boll, Geleit, Münzwesen. Steigender Kapitalreichtum in den Städten, Kapital als Unternehmersonds

|                                                                                        | Ceite   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| II. Umwälzungen in ben Stäbten.                                                        |         |
| 1. Entwicklung fapitaliftischer Berufsformen;                                          |         |
| Rleinhandel, Großhandel (Entwicklung bes Geldhandels, Unter-                           |         |
| nehmertum, taufmännisch - fapitalistische Associationen, Kom-                          |         |
| menda, offene Handelsgesellschaft, Ringe)                                              | 68—75   |
| 2. Kapitalistische Umbildung der Zünfte. An-                                           | 00-15   |
|                                                                                        |         |
| fänge ftädtifcher hausinduftrie. Die Gesellenverbande und ihre Stellung zu ben Bunften | 75—80   |
| 3. Proletarische Bildungen: Deklassierte, Bauern,                                      | 10-00   |
| Taglöhner, zugewanderte Bürger zweiter Ordnung. — Kampf                                |         |
|                                                                                        |         |
| ber Gemeinde gegen die exklusive Zunftverfassung. Politische                           |         |
| Entartung ber Zünfte. Berfall bes Rats und ber ftädtischen                             |         |
| Berwaltung. Korruption und Klaffengesetzgebung. Städtische                             |         |
| Revolutionen bes 15. und 16. Jahrhunderts. Sozialistische                              | 00 00   |
| Strömungen                                                                             | 80—86   |
|                                                                                        |         |
| III. Sozialer Berfall der ländlichen Bevölkerung.                                      |         |
| 1. Verfall ber markgenoffenschaftlichen Ber-                                           |         |
| faffung in Gerichtsverfassung, Rriegsverfassung, Wirtschafts-                          |         |
| leben des Dorfes                                                                       | 87—91   |
| 2. Berfall der grundherrlichen Berfaffung:                                             |         |
| landesherrliche Tendenzen der fleinen Grundherren, Erweite-                            |         |
| rung ber Fronden, Entwicklung ber Leibeigenschaft, Erweite-                            |         |
| rung der Markherrlichkeit                                                              | 92 - 96 |
| 3. Nachteilige Einwirkungen der städtischen                                            |         |
| Geldwirtschaft: Abschluß ber Städte vom platten Land,                                  |         |
| unfinniger Lugus des Adels, Bauernplacerei, Überschwemmung                             |         |
| des Abels mit bürgerlichem Kapital, Berschuldung. Der                                  |         |
| Bauer als Paria der sozialen und geistigen Entwicklung                                 | 96—101  |
|                                                                                        |         |
| IV. Eingreifen der öffentlichen Meinung und der                                        |         |
| staatlichen Gewalten                                                                   | 102-116 |
| Die öffentliche Meinung über ben kapitaliftischen Indivis                              |         |
| dualismus, das Proletariat des Bettels, den ländlichen Abel.                           |         |
| Die Fürften und die foziale Lage. Die Reichsgefetgebung                                |         |
| und die foziale Frage, ihr Berhalten vornehmlich gegenüber                             |         |
| ben taufmännischen Gefellichaften und Ringen. Berfetung                                |         |
| bes Rechtsbewußtseins; beutsches und fanonisches Recht, Re-                            |         |
| geption bes romifchen Rechtes, Stellung bes romifchen Rechtes                          |         |
| ju ben fozialen Gegenfagen. Die Rezeption und bie öffent-                              |         |
| lichen Gewalten.                                                                       |         |

Seite

#### 

Entwicklung bes mittelalterlichen Kommunismus und Sozialismus: nationale und biblische Anschauungen, Armutsbewegung und christliche Sympathie für Kleinbürger und Bauern. Auftauchen bes hussitischen Gistes. Borbild der Schweiz. Ansänge revolutionärer Bewegungen: städtische Auftände, Judenschlachten, grundhörige Empörungen, territoriale Forderungen und Aufstände, Entwicklung eines allsgemeinen halb sozialistischen Programms. Idealiserung der allgemeinen Forderungen durch ihre Bezeichnung als Gerechtigkeit Gottes.

# Drittes Kapitet. Entwicklung der individualiflifden Gefellicaft.

#### I. Urfprung ber neuen Gefellschaft . . . . . . 129-141

Ergebnis der politischen und sozialen Bandlungen auf geistigem Gebiete: Hervortreten des höheren Bürgertums. Geistige Besruchtung der bürgerlichen Kreise: Berkehr und Kaufmannschaft, Hebung der Technik der geistigen Bermittlung (Buchdruck, polygraphische Gewerbe), keine gesellschaftliche Teilnahme der Frauen. Anschluß anderer Stände, Möglichelt rein geistiger Berufskhätigkeit. Teilnahme des Abels und der Kürsten; Mäcenat.

#### II. Charakter ber neuen Gesellschaft . . . . . . 141-151

Entstehung ber individualistischen Persönlichkeit durch vollendetere Beherrschung der Außenwelt (Berständnis des Ethnographischen und der Landschaft), und durch vollendetere Beherrschung der menschlichen Umgebung (Sittendild, erweiterster Sinn für Geschichte und Statistik, Nationalitätsdewußtssein; Selbstersenntnis, Selbstdiographien, Charakteristik Anderer, Porträt). Bewältigung der Welt und des Menschen vom individuellen Standpunkt: Pslege der änßeren und der inneren Individualität.

#### 

Recht und Sitte: Festhalten an den alten genossenschaftlichen und samilienhaften Zusammenhängen; Nachwirkungen des mittelalterlichen Rechtslebens auf dem Gebiete des materiellen Rechts wie des Prozesses. Kirchliches Leben: Bedeutung der mittelalterlichen Kirche für alle Kreise der Nation, Bolks-

| Inhalt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                        | XI       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| tümlichkeit ihrer Einflüffe in den niederen f<br>der höheren Klassen. Gleichwohl keine tie<br>Frömmigkeit des 15. Jahrhunderts. Philosop<br>gion; Realismus und Rominalismus; Sih t<br>mus; Reaktion des frommen Gefühls und<br>Lehre, Ansänge einer freieren Philosophie, Ru                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | efe Opposition;<br>phie und Nelistes Nominaliss<br>des Nominaliss                                                                                      | Seits    |
| 1V. Antike und französische Rezeption, und Humanismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sumanismus victung auf die pundert (Unter- mus und ber- iedenheiten der                                                                                | 163—175  |
| Piertes Kapitet. Erfie Wülte india<br>Geifteslebens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | vidualistischen                                                                                                                                        |          |
| I. Beitalter bes reinen Naturalismus i  1. Nordwestdeutsche Malerei. Entstel ralismus, sein Berhältnis zur Gotik. Niederlie Eycks, Nogier v. d. Weyden, Bouts, Memlinc Stephan Lochener, spätere Meister.  2. Oberdeutsche Malerei. Justratio polygraphische Künste in ihrer Bedeutung fü Kolmarer Schule, Schongauer. Sonstige oberde in Ulm, Nürnberg, Augsburg, Tirol (Michael 3. Die Bildnerei. Entwicklung des pl ralismus. Schwäbische und bayrische Bildner bische und nordostdeutsche Kunst, hans Brügg kische Schule: Stoß, Kraft und Vischer. Entwicklung der Plastik | hung des Natusänder: die van u.a. Kölner: onstechnik und r die Malerei. eutsche Schulen Bacher) (astischen Natusei; niederlänsemann. Fränsergebnis der | 185—190  |
| II. Der humanismus. 1. Lorstusen. Hof Karls IV., Guea humanistische Träger beutschen Geisteslebens; heimburg und Nicolaus von Rues. Frühe hur ganten. Humanistische Reigungen auf den Mi 2. Gewinnung der Universitäten. I den mittelalterlicher Universitätggründung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ; Gregor von<br>nanistische Ba-<br>ttelschulen<br>Die zwei Perio-                                                                                      | 195 —198 |

|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ceite   |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|    | Studienbetrieb. Eingreisen bes Humanismus in Bien, an ben südwest= und mitteldeutschen Universitäten. Begründung humanistischer Akademieen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 198-203 |
|    | bie Dunkelmännerbriefe, Sieg bes humanismus über bie mittelalterliche Wissenschaft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 203—209 |
|    | Bebeutung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| IJ | II. Zbealiftische Blüte ber Malerei.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
|    | 1. Die Koloristen. Möglichkeiten für die Entwicklung ber Malerei im Beginn bes 16. Jahrhunderts. Grünewald, Eranach, Baldung und Altdorfer. Versall bes Kolorismus 2. Holbein und die Augsburger Schule. Der ältere Holbein. Burgkmair. Der jüngere Holbein, seine                                                                                                                                                                                                                   |         |
|    | s. Dürer und die Rürnberger Schule. Altere Rürnberger Malerei. Pleydenwurff und Bolgemut. Dürer, Entwicklungsgang und Ziele seines malerischen Individualis-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 219-223 |
|    | muß                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 223-229 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
|    | Fünfzehntes Buch.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
|    | Erftes Kapitel. Religiofe Bewegung; Luther.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| I. | Geistige Entwicklung Luthers.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
|    | 1. Jugend und Lehrjahre, 1483—c. 1512. Kinderzeit; Mansfeld, Magdeburg und Sisenach. Ersurt: Universität und Studium; das Kloster: Charafter der Augustinerzerentiten, Seesenkämpse des Novizen, Bibelstudium, Gotteskindschaft. Priesterweihe, Versetung nach Wittenberg 2. Erringung der neuen Lebensanschauung, c. 1512—1517. Reise nach Rom; Promotion zum Doktor der h. Schrift. Auswirkung und Abklärung der religiösen Lebensanschauung im akademischen Hörsaal; Rückehr nach | 233—240 |
|    | Wittenberg; Augustin und Tauler. Geschichtlicher Charakter und geschichtliche Konsequenzen ber Lebensanschauung Luthers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 240250  |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |

Ceite

| II. Die | aroken ! | Jahre Li | ithers. | 1517 - | 1520. |
|---------|----------|----------|---------|--------|-------|
|---------|----------|----------|---------|--------|-------|

1. Der Ablaghandel. Saframentslehre und Saframentspragis ber alten Rirche. Der Ablaß, feine Entwicklung im Bufammenhang mit bem Buffaframent und feine geldwirtschaftliche Durchbildung. Die Rurie und der Ablag. Der Tetelsche Ablaghandel. Luther als Geelforger ber Wittenberger Gemeinde, seine Thesen und ihre Wirfung . . 250 -258

2. Augsburg und Leipzig, Cajetan und Ed. Erfte Gegner ber Thefen, Ed und Maggolini; Berhaltnis Luthers jum Papft. Prozeß gegen Luther; Luthers Citation nach Augsburg. Cajetan. Abweifung ber Appellation Luthers burch ben Bapft, Appellation an ein Rongil. Bwifchenbandlung Miltigens. Leipziger Disputation . . . . . . . . . . . . 258-267

3. Bruch mit Rom. Bahl Rarls V., Stellung ber europäifchen Politif und ber Nation gu ihr. Luthere Berhältnis zu ben nationalen Gewalten: "An ben driftlichen Abel deutscher Nation." Absage an Rom: "De captivitate Babylonica ecclesiae praeludium." Erfter Aufbau bes eigenen Suftems: "Bon ber Freiheit eines Chriftenmenfchen." Quthers fdriftstellerifche Perfonlichfeit. Bapftlicher Bann. 

#### III. Luther, Raifer und Reich.

1. Stellungnahme Rarls V. Lage in ben nieberlanden und in Spanien. Europäische Binderniffe und Bor= aussetungen ber Machtenfaltung Rarls. Rarle Berfonlichfeit und hof. Erfte Magregeln bes Raifers im Reiche: Burttem= 

2. Der Reichstag ju Worms, 1521. Früheste Dagnahmen des Raifers gegenüber Luther. Stimmung in Deutsch= land bei Beginn bes Reichstags. Erfte Berhandlungen. Schlechte Lage ber äußeren Politit bes Raifers. Die religiöfe Frage wird aufgeworfen. Rarl willigt in die Berufung Luthers. Luther vor bem Reichstag in Worms. Gegenschlag Rarls V.; Luther zur Wartburg gebracht; Wormfer Cbift . 290-302

#### Bweites Kapitel. Zeiterbildung der religiofen 3deen, fogtale Revolution.

#### 1. Fortidritte bes Luthertums.

1. Luther auf ber Martburg, firchliche Gemeindebildung in Bittenberg. Litterarifche Thatig-

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Seite   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| feit auf der Wartburg; die Bibelübersetzung und ihre Vorausssetzungen. Karlstadts Wirken in Wittenberg, Invocavitpredigten Luthers. Gemäßigte Gemeindebildung in Wittenberg, neuer Gottesdienst, Kirchenlied                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| II. Beitere religiöse Bewegungen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •       |
| 1. Luther und der Humanismus, die Kirche Zwinglis. Luthers tiesere Stellung zum Humanismus überhaupt. Berhältnis zu den Humanisten um 1517, gegnerische Stellungnahme seit der vollen Entwicklung der evangelischen Lebensanschauung, Luther und Erasmus. Werdegang                                                                                                                                                                                     |         |
| Zwinglis, Charafter seiner Reformation. Ausdehnung der zwinglischen Resorm auf Oberdeutschland; Zusammenstoß und Auseinandersetzung mit Luther                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 317—325 |
| Mühlhauser Ereignisse. Das oberdeutsche Schwärmertum in Zürich. Bertreibung aus Zürich, Wiedertause, weitere Versbreitung, Hans Denck. Charakter und Propaganda der oberbeutschen Schwärmer                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| III. Soziale und politische Lage ber führenben Rlaffen, 1521-1524.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| 1. Reichsregiment, Fürsten und Städte. Städte und Fürsten in ihrem Verhältnis zum Reiche bis zur Wahl Karls V. Verhandlungen wegen Errichtung eines Reichsregiments, das Reichsregiment fürstlich. Finanzielle Pläne des Reichsregiments, Widerspruch der Städte; der Kaiser auf Seite der Städte  2. Revolution des Adels, Sictingens Fall, Ruin des Reichsregiments. Versall des Abels seit Witte des 15. Jahrhunderts. Hallung seit 1519; Verbindung | 334—339 |

Selle mit Reformation und Sumanismus, Sutten und Luther. Barung in Schmaben und am Rhein, Losbrechen Sidingens gegen Trier. Beinliche Lage bes Reichsregiments; bie Fürsten ichlagen die Abelfrevolution nieber. Das Reichfregiment, von ben Fürften aufgehoben, mird taiferliche Beborbe - Ende bes alten Köberalismus . . . . . 339—348 IV. Bauernfrieg und Schwärmertum. 1. Fortidritt der revolutionaren Ideen im Bauernfrieg. Aufftande bes füdlichen Schwarzwalds, wirtschaftliche und foziale Beschwerben, Anfänge religiöser Einwirfung. Aufftand in Dberfcmaben; religiofe Grundlagen ber Zwölf Artifel. Rheinische und öfterreichische Aufftandegebiete; territorial = politische Reformideen. Frankischer 2. Unterbrüdung ber Bauern, Sieg ber Fürften. Stellung Luthers zum Bauernfrieg. Dampfung ber Aufstände in Gubbeutschland, Ende ber heffisch-thuringischen Bewegung. Folgen bes Bauernfriegs für bie ländlichen Stände: leidliches Schicksal bes Bauern, endgiltiger politischer Berfall bes Abels 357-364 3. Schictfale ber Schwarmgeifter. Gegenseitiges Berhältnis bes Schwärmertums und ber bäuerlichen Revolution. Erneute Rraftigung ber Schwarmer in Dberdeutsch= Berfolgungen; Anwendung und Übertragung bes Schwarmertums nach Mahren und in die Riederlande. Der

Münsterische Aufruhr. Ausgang bes Schwärmertums in Deutschland, Schuckfal außerhalb ber beutschen Grenzen.

Schwärmertum und lutherische Reformation . . . . . . 364-370



# Einleitung.



Mit der Entwicklung der Geldwirtschaft in ihren frühesten Spuren seit dem 12. und 13. Jahrhundert war eine erste, noch lange verborgene und gleichsam insgeheim wirkende Grundlage gewonnen für den Übergang in die Perioden der Neuzeit. Der volle Durchbruch geldwirtschaftlicher Tendenzen mit ihren Folgen auf sozialem und, großenteils hierdurch vermittelt, auch auf geistigem Gebiete, mußte die Neuzeit selbst heraufführen. Das ist ein Grundzug der deutschen Entwicklung vom 14. gegen das 19. Jahrhundert.

Allein diese grundsätlich so einfache Tendenz wurde, vornehmlich infolge der politischen Lage des Reiches, in Wahrheit
zu einer äußerst verwickelten. Große Strömungen auf wirtschaftlichem und sozialem Gediete bedürsen sester Leitung durch
die ausgleichende Einwirkung der Staatsgewalt, soll in ihnen
nicht Selbstsucht und Partikularismus die Oberhand gewinnen
über eine dem Gedeihen aller gerecht werdende Entwicklung.
War nun das Neich irgendwie imstande, eine solche Sinwirkung, ja auch nur eine Aufsicht auszuüben? Wären die
Persönlichseiten der Kaiser hierzu auch noch so geeignet gewesen, schon der schwache Bestand der Neichsgewalt an thatsächlicher Macht verbot, an diese Nolle auch nur zu denken.
Möglich waren hier nur Ersolge klugen Laudenund gelegentlichen Gängelns, wie sie Karl IV. erreicht hat.

So entsalteten sich benn die allgemeinen Tendenzen der Entwicklung ungeordnet in den Einzelkreisen der Nation, in Territorien zumal und in Städten. Nun waren aber diese beiden Hanptgruppen des politischen Lebens der Nation in

sehr ungleicher Weise geeignet, ben geldwirtschaftlichen Fortsichritt in sich aufzunehmen und zu verkörpern.

Die Territorien blieben bier naturgemäß im Rückstand; nur mühfam warfen fie die alte fendale Staatsform, unter ber auch sie noch teilweis entstanden waren, ab und suchten ben neuen Beamtenftaat unter fürstlicher Obergewalt zu verwirklichen; und erft die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts ermöglichte ihnen durch das Aufkommen juristischer Laienbildung langfam die Unfänge einer Refrutierung ihrer Beamten aus anderen, als ben naturalwirtschaftlichen Rreisen bes einheimischen Abels. So vermochten fie sich fogar im äußeren politischen Wettbewerb aufangs nur mühfam gegen die an sich viel weniger mächtigen Städte zu halten; erft feit der Mitte des 15. Jahrhunderts etwa war ihr Übergewicht mit einiger Sicherheit entschieden, und erft feit ber Wende bes 15. Jahrhunderts suchten ihre Fürsten mit mehr ober weniger Klarheit tieferes Berftändnis zu erreichen für eine auf geldwirtschaftlichen Grundlagen zu entwickelnde Lebensführung und Berrichaft.

Ganz anders die Städte. War die territoriale Entwickstung übermäßig langsam, so muß die städtische Entwicklung als überhastet, als hypertrophisch bezeichnet werden. Hier, in räumlich eng begrenzten Kreisen, machten sich all die Bestrebungen einer nach vorwärts gerichteten Volkswirtschaft geltend; hier trasen sich in fast zu klein abgemessenen Vrempunkten alle höheren Wirtschaftsneigungen der Nation. Und gleichzeitig setze seit dem 13. Jahrhundert eine Verschiebung der internationalen Handelsverhältnisse ein, die Deutschland bis tief ins 16. Jahrhundert hincin zum Centrum auch mehr als nationaler geldwirtschaftlicher Bestrebungen machte: die heimische Entwicklung, an sich übersästig und geil, wurde noch weiter angesacht durch fremden Einfluß.

Die Folge war ein völliger Dualismus in der bisher einheitlichen nationalen Entwicklung. Wir haben hier nicht seine schweren wirtschaftlichen und sozialen Konsequenzen im einzelnen zu betrachten; es wird davon gelegentlich der bäuerlichen Bewegung des 15. und 16. Jahrhunderts sowie auch sonst noch bie Nebe sein. Genug, daß dieser Dualismus bis in die ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts immer stärker hervortrat, um dann nur langsam zu verschwinden. Mehrere Generationen hins durch, von Luthers Auftreten an etwa gerechnet, dauerte darauf das Abstauen dieser Bewegung; es begann mit einzelnen Machts verschiedungen zwischen Territorien und Städten, von denen diese in den politischen Gängen der Resormationsgeschichte Schaden litten und von Karls V. steigender Universalgewalt bedrückt wurden, jene durch die kirchlichen Neuerungen gewannen und über die centralen Bestrehungen Karls V. schließlich den Sieg behielten; es endete in der allgemeinen naturalwirtschaftslichen Reaktion der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, die ganz Mitteleuropa betraf und von außen her vor allem durch die Verschiedung des internationalen Handels an die europäischen Westküsten bedingt ward.

Das Ergebnis war damit schließlich, völlig deutlich seit der Wende des 16. Jahrhunderts, der Zusammenbruch der stadischen geldwirtschaftlichen Hypertrophie, der Sieg der Territorien mit ihrer langsamen Entsaltung wahrhaft staatlicher Lebenssormen, und in diesem territorialen Werden eine neue Einheit der nationalen Geschiefe. Dieser Grundlage entsprießt die Entwicklung des 17. und 18. Jahrhunderts. Sie kann deshalb gegenüber den vorschnellen Fortschritten der städtischen Kultur des 15. und 16. Jahrhunderts wesentlich Neues zunächst nicht bringen; langsam nur und in anderen Formen und höheren Wendungen erreicht in ihr jeht der Gesamtkörper der Nation, was für die bevorzugten bürgerlichen Kreise schon um manche Generation früher, in Wahrheit freilich noch ungesichert, errungen schien.

Aus dieser eigenartigen Entwicklung auf politischem und wirtschaftlichem Gebiete ergiebt sich die Sinheit der deutschen Kultur des 15. bis 18. Jahrhunderts. Es ist ein Zeitalter, genau getrennt von dem vorhergehenden der mittelalterliche konventionellen Kultur des Bürgertums wie von dem solgenden der subjektivistischen Bildung des neunzehnten Jahrhunderts; es ist die Zeit individualistischer Durchbildung der deutschen Berfönlichkeit.

Mit der Entwicklung der städtischen Geldwirtschaft des 15. Jahrhunderts tritt zum erstenmal der Gegensatz zwischen freisindividualer und sozial-gebundener Anschauung des Daseins schroff hervor; hatte disher die Gesellschaft geherrscht über die Person vermöge der Mittel samissenhafter und genossenschaftslicher Bindung, so beginnt sich jetzt in den oberen dürgerlichen Kreisen und demfolgend auch an den Hösen der Fürsten das individualistische Prinzip, der Gedanke einer Gestaltung der Welt unter der Boraussetzung der gesellschaftlichen Freiheit des Individuums, zu bilden. Kein Zweisel, daß diese geistige Revolution als eine unmittelbare Folge sozialer, ihrerseits wiederum vielsach politisch und wirtschaftlich bedingter Verschiedungen angesehen werden muß; der Nachweis wird in den solgenden Kapiteln in tausend Sinzelheiten erbracht werden.

Aber freilich barf bemgegenüber Gins nicht überfeben Nicht anders als der Einzelmensch bewegt sich die merben. Menschenwelt in den Gegenfäten des Natürlichen und des Geistigen. Damit steht die Geschichtswiffenschaft vor denfelben Problemen, wie die Wiffenschaft vom Ginzelmenschen; fie fieht eine materielle und eine svirituelle Seite vor fich, und auch für sie erhebt sich die große Frage nach dem Wie der beiderfeitigen Berknüpfung. Wird diese Frage jemals, für ben Einzelmenschen wie für die geschichtliche Welt, eine auf vollfommen induktivem Wege gefundene Antwort erhalten? Ober heißt es in beiden Fällen: Ignorabimus? Was hier die Bufunft auch bringen mag: Die Gegenwart hat zu gestehen, baß fie nur die gegeneinander laufenden Faben beider Bole, bes geistigen und bes forperlichen, bis zu gewiffen Bunkten bin gu verfolgen mag, ohne das tieffte Geheimnis ihrer Verknüpfung zu erkennen; und die Geschichtswiffenschaft wird baraus, nament= lich soweit sie in Geschichtsschreibung übergeht, die bescheidene Folgerung ziehen muffen, bag eine volle Schilberung bes Werdens der Menschheit genau so wie eine befriedigende Darstellung bes Ginzelmenschen schließlich nur von intuitivem, fünstlerischem Standpunkte möglich ift.

Ober follte bas Rätsel burch die intermediäre Stellung

bessen, was man im weitesten Sinne des Wortes Ersahrung neunt, zwischen der sogenannten materiellen und der geistigen Seite der Kulturentwickelung ganz gelöst sein? Gewiß erscheint auf diesem Gebiete doch wohl nur, daß die Erweiterung unserer Ersahrung, wie sie vornehmlich der Ausdehnung des räumlichen und zeitlichen Horizontes verdankt wird, in eben diesen Richtungen zum großen Teile von der Erweiterung der wirtschaftlichen und sozialen Lebensformen abhängt, und daß diese Erweiterung der Ersahrung wiederum Fortentwicklungen der intellektuellen Potenz zur Folge hat, die auf die jeweilige Durchbildung und Färbung des Gefühlslebens, von seinen niedrigsten dis zu seinen erhabensten, namentlich auch religiösen Formen, im höchsten Grade von Einsluß sind.

Wie aber dies alles sich auch im einzelnen verhalte, so viel erscheint für die hier behandelte Periode empirisch gewiß: mit dem Angenblicke, da die Erscheinungen der Geldwirtschaft fozial deutlich zu Tage treten, fest auch eine geiftige Ent= wicklung ein, die zum Individualismus des 16. bis 18. Sahr= hunderts hinüberleitet. Auf dem Gebiete der Runft wie der Litteratur und der Wissenschaften, im Kreise der ästhetischen wie der intellektuellen Betätigung verschieben sich die Interessen: das Bestreben nach naturalistischer Beberrichung der Außenwelt tritt auf; die Malerei erreicht ben im einzelnen unübertroffenen Realismus der van Ends und ihrer Nachfolger bis zum Schluffe bes 15. Jahrhunderts; die Litteratur nähert fich ber verfonlichen Charafteristif in ben ersten Formen ber Satire und des Dramas, und die Wiffenschaft sucht die realen, geschichtlichen. geographischen Probleme und befreit sich langfam von ber Berrichaft ber Scholastif eines Thomas und Bonaventura.

Gestärkt wird diese eigenständige Bewegung durch die großen Strömungen der Renaissance und des Humanismus. In ihnen ergreift der deutsche Geist ohne weiteres oder durch italienische Bermittlung, was immer von der Entwicklung namentlich des römischen Altertums ihm dienlich erscheint für die Förderung der eigenen, in verwandten Bahnen verlausens den Geschichte; und unmittelbar vor allem wirken die klassischen

Autoren wie die Denkmäler antiker und antikisierender Kunst als erziehende Mächte höherer Bilbung.

Gefichert indes für immer wird biefe Bilbung erft burch bas wichtigste, nationalste Ereignis bieses Zeitalters, burch bie Reformation. Luther ift es, ber bem Individualismus auf bem tiefsten Gebiete bes Geisteslebens, auf bem religios= philosophischen, freie Bahn bricht, indem er die Ginzelperson unmittelbar dem Seilande, dem Vermittler driftlicher Erlöfung gegenüberstellt: indem er die Erfüllung bringt des schwermütigen Gebete des heiligen Augustin: Dic animae meae, salus tua ego sum, beffen Gewähr die mittelalterliche Rirche trot ihres unablässia vergrößerten religiös-kirchlichen Apparates nicht hatte finden Und mehr. Indem Luther den Buft firchlicher Uberlieferung fühn beifeite schiebt und nur auf das reine Evangelium felbst zurückgeht, breitet er zugleich vor feiner Zeit die Fülle einer Offenbarung aus, beren Ginzelheiten fich gang auf bem Niveau bes neuen Geisteslebens bewegen. Denn mag auch die Überlieferung bes Urchriftentums und ber Geschichte Sesu auf uns nur in gleichsam reflektiertem Lichte gekommen fein, burch fehr verschiedenartige Versonen, Begriffetreise, Litteraturformen vermittelt: fo viel ist doch flar, daß jegliche Form treuerer Uberlieferung uns ben vollen Individualismus bes Stifter unferer Religion und die sichere Bewältigung ber religios-ethischen Brobleme einer hoben Rultur gewährleistet.

Aber waren nun alle Kreise der Nation reif für die Aufnahme so vornehmer geistiger Kost? Luther wandte sich an
alle; hat er aller Herzen nicht bloß gerührt, sondern auch mit
dem Geiste seiner Lehre erfüllt? Der Resormator selbst läßt
nicht ab, sich über diesen Punkt in den bittersten Klagen zu
ergehen. Der großen Menge war er in den jungen Jahren
der religiösen Bewegung vor allem der Agitator gegen die
Schäden der alten Kirche, weniger der Begründer einer neuen;
nach dem Bauernkrieg des Jahres 1525, als er offen ausbeckte,
wie sehr ihn die unteren Kreise misverstanden hatten, ward
er auf lange Zeit einer der unpopulärsten Männer im Neiche.
Es ist nicht anders: das Evangelinm in seinem wahren Ber-

stande blieb noch Generationen hindurch ein geistiges Manna vornehmlich der Gebildeten; es war mehr ein Ferment künftiger religiöser Haltung auch der nationalen Tiefen als ihr unversäußerliches Besitzum; nur so erklären sich die Erfolge der Gegenreformation schon in der zweiten Hälfte des 16. Jahrshunderts.

Und stand es mit Acnaissance und Humanismus anders? Noch viel mehr waren sie Sigentum nur geringer Teile der Nation; vornehmlich nur in den vornehmen Bürgerhäusern, an den Fürstenhösen, bei den Universitäten waren sie zu Hause. Nur langsam entstanden von diesen Stellen aus Kanäle', die tiefer führten; die Entwicklung des Kunsthandwerks der Renaissance, die Ausbildung eines höheren humanistischen Schulzwesens vor allem haben hier eingewirft.

Borläufig aber blieb es bestehen: die neue individualistische Rultur mit ihrem fünstlerischen und litterarischen Realismus, mit ihrer Begeifterung für bas klaffische Altertum und mit ihrem tiefern Verständnis der Lehre Luthers war auf an Zahl geringere Kreise beschränkt. Und wie hatte es anders sein fönnen? Rur die Stellen fast, in benen eine Löfung mittel= alterlichen Geisteslebens burch ftarke geldwirtschaftliche Gin= wirkung eingetreten war, kamen für sie in Betracht. Die ungleichmäßige Entwicklung ber materiellen Kultur spiegelte fich wider in den zerstreuten, ungleichmäßigen Fortschritten des Beisteslebens; wie auf bem einen Gebiete, fo blieb auch auf bem andern die Maffe der Nation gurud. Es ift der Bunkt, von dem aus sich der wesentliche Unterschied der italienischen und der deutschen individualistischen Entwicklung begreift. Die Renaissance und ber Humanismus Italiens erhoben auf einer atomisierten Gesellschaft, welche, auf geldwirtschaft= licher Grundlage lebend, feinerlei lehnsrechtliche, genoffenschaft= liche und fonstige Fesseln des Mittelalters mehr kannte. Darum ergab fich ihre Kultur als dauernd errungen und unzerstörbar; fie ist wohl zeitweis hifpanisiert worden, aber niemals untergegangen. In Deutschland bagegen waren bie materiellen und sozialen Voraussetzungen der individualistischen Rultur nur

dünn gesäet in der überquellenden Kultur der Städte und dem langsamen Heranwachsen der Territorien zu modernen Staaten; nur auf religiösem Gebiete erschien eine bestimmte Grundlage unauslöschlich gewonnen. So mußten sich lange Zeit hindurch Reaktion und Fortschritt kämpsend eben auf religiösem Gebiete treffen; die besondere Lage der materiellen Kultur erklärt damit die höchst merkwürdige und einzigartige Bedeutung des Prostestantismus vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, ja noch bis tief hinein in unsere Zeiten.

Dem 17. und 18. Jahrhundert blieb die Aufgabe, die im 16. Jahrhundert erreichte Höhe der Geisteskultur nun auch wirtschaftlich und sozial dauernd zu stützen. In welcher Form dies durch die Entwicklung der Territorien zu Staaten geldwirtschaftlicher Kultur schließlich geschehen ist, wird später zu erzählen sein. Hier kann nur das Ergebnis sestgektellt werden: gegen Mitte des 18. Jahrhunderts erscheint die Nation thatsächlich in weitesten Kreisen der individualistischen Kultur zugesührt, und ergiebt sich zugleich eine Demokratisserung der Gesellschaft ansgebahnt, die schon hinüberführt in eine weitere, grundsählich von dem Zeitalter des 15. bis 18. Jahrhunderts verschiedene Entwicklung, in die des modernen Subjektivismus.

Es gehört darum zu ben verhängnisvollsten geschichtlichen Arrtumern ber Gegenwart, zu glauben, daß wir heutzutage noch mit der Geisteskultur der Reformationszeit durch unmittelbare Rufammenhänge verbunden seien, daß der Individualismus diefer Beit noch heute zukunftereich schaffend fortlebe. Außerlich verschuldet ift biefer Frrtum wohl vornehmlich durch eine geläufige geschichtliche Ginteilung, welche die Zeit seit bem 16. Sahrhundert als eine in sich gleichartige Dasse, als Neuzeit, vom Mittel= In Wahrheit ist die Rultur des alter zu sondern pfleat. Individualismus im Absterben begriffen feit ihrer Ablöfung burd die völlig neuen fozialpfnchifchen Regungen der Empfindsamkeit und bes Sturmes und Dranges, burch die hellenische Renaissance bes 18. Jahrhunderts, durch den subjektivistischen Charafter unferer Nationallitteratur im Zeitalter Schillers und Goethes, durch die Wirkungen ber Philosophie Rants und durch den vorläufig einmal abschließenden Ausban eines ganz neuen psychischen Zeitalters in dem Subjektivismus der Romantik.

Die Einzelpersönlichkeit lebt darum heute nicht mehr unter dem Freiheitskanon, den die Zeit der Reformation entwicklt hat. Gewiß erstrebte man auch im Reformationszeitalter schon die absolute Freiheit der Persönlichkeit: dies Streben ist so alt wie die individualistische Entwicklung überhaupt: schon Dante läßt die Vernunft zum Menschen sprechen:

Ruh' oder wandle hier auf heiterm Pfad, Richt harre fürder meiner Wink' und Lehren, Frei, grad, gefund ist, was du wollen wirst, Und Fehser wär' es, beiner Willkür wehren: Drum sei fortan dein Bischof und dein Fürst.

Aber innerhalb des geschichtlichen Verlaufs standen fo ibealen Forderungen doch bedeutende Sinderniffe entgegen. Man hat sich hier zu erinnern, daß Subjektivität und Autorität, geschichtlich gefaßt, keineswegs absolute Gegenfäte find. Die Subjektivität, Bernunft und Gewiffen bes Ginzelnen, ift ja felbst wieber vielfach ein Erzeugnis ber geschichtlichen Entwicklung; von ihrer jeweils erreichten Ausgestaltung ist der Mensch nicht in der Lage sich völlig loszusagen. Run sind aber dieselben geschichtlichen Mächte, beren Ginwirkungen die burchschnittliche Grundlage für den Charafter ber Subjettivität verdantt wird, auch die bindenden Rräfte der Autorität: Subjektivität und Autorität beruhen mithin in vieler Binficht auf dem gleichen Grunde einer großen Angahl geschichtlicher Gegebenheiten. Deshalb stehen beide, geschichtlich betrachtet, nur in fließendem Gegenfaße; es besteht eine Wechselwirkung zwischen geschicht= licher Rotwendigkeit und perfonlicher Freiheit, in welcher die beiderseits ausschlaggebenden Werte schwanken und fehr verschiedenartig bemeffen sein können.

Und hier waren nun in der Kultur des 15. bis 18. Jahrhunderts die Werte der Autorität entschieden noch weit stärker entwickelt als in der Kultur der Gegenwart. Selbst der Humanismus schloß die Subjektivität in unserem Sinne aus,

benn ihm war für das Leben des Diesseits die Zeit des flaffischen Altertums unbedingte Autorität; in diesem Sinne eben wurde der Beariff "flaffisch" entwickelt. Und biefe Autorität wurde in Deutschland noch viel stärker betont als etwa in Italien; ber Gebanke ber Burbe bes Menichen als folden. wie ihn Vico bella Mirandola in seiner Oratio de hominis dignitate entwickelt hatte, und wie er nachmals bem Zeitalter Schillers und Goethes so geläufig war, ift in den Rreisen bes beutschen Humanismus wohl niemals gleich scharf formuliert worden. Gewiß wies der Humanismus auch auf sittlichem Gebiete schon bin auf ein Ibeal unabhängigen, vom Chriftentum nicht umfaßten ethischen Lebens, wie es die Alten in langer Geschichte errungen zu haben schienen; aber dies Ideal blieb verschleiert; erst von Kant ift es, wenn auch in anderer Färbung, zweifellos enthüllt worden. In der Rultur des 16. Jahrhunderts bagegen rüttelte ber Mensch noch kaum an bem driftlich-religiösen Kundament bes Daseins, und auch im 17. und 18. Jahrhundert war die Zahl der fühnen Geister, bie dies grundfählich thaten, gering. Damit aber war auf diesem wichtiasten Gebiete der Entwicklung eine volle Ungebunbenheit des Individuums noch nicht erreicht. Gewiß ward nach ber Lehre Luthers der Ginzelne für feinen Glauben nur an die erhabensten, göttlichsten Urkunden weltgeschichtlicher Überlieferung verwiesen, und er hatte sich ihren Inhalt, wie ihn die Beit verstand, anzueignen in versönlichem Ringen: aber immerhin blieb doch grundfätlich die Abhängigkeit von der Tradition, also einer objektiven, außer uns stehenden Dacht, gewahrt.

Schaut man freilich rückwärts auf das Mittelalter, so war das ein religiöser Fortschritt außerordentlichster Art; nicht mehr die Kirche, eine rohe, ins materielle Leben der Gegenwart gestellte Verfassungsmacht, schuf und gewährleistete jett den religiösen Halt, sondern das größte, zu neuem Leben erweckte supranaturalistische System aller Vergangenheiten; und auch in weltlichen Dingen wurden die höchsten Kreise der Nation jett nicht mehr so sehr durch soziale Autoritäten, wie Familie und Genossenschaft, gebunden als vielmehr durch die geistigen

Traditionen der glänzendsten weltgeschichtlichen Periode diesseitigen Lebens, burch die Uberlieferungen des Altertums.

Aber vorwärts gefehen, hinein in die Zeit bes 19. Sahr= hunderts, erscheinen diese geistigen Machte boch eben als Der Gegensatz kann vielleicht am einfachsten, wenn auch nur in robem Umriffe, flargemacht werden an einem Bergleich ber Lehre Kants und Luthers. Rach Luther macht nur ber Glaube, die unbedingte Singabe an die Gnabe Gottes, gerecht; in Kants Augen ift nichts auf der Welt so aut als ein in fid, gefesteter Wille, ber freiwillig bem Gefete bes Guten gehorcht. Es find alfo allerdings beibe, Luther wie Rant, als Ethifer Individualisten. Aber sie stehen an den entgegen= gesetzen Bolen eines Zeitalters, das beinahe drei Jahrhunderte umfaßt. Luther weist den religiösen Individualismus noch an die Offenbarung bes Evangeliums (und damit auch an die da= raus abgeleiteten firchlichen und dogmatischen Autoritäten); Rants Cthit bagegen verwirft jede statutarische Autorität und stellt das Individuum nur auf sich und bamit auf ben Beariff einer menschlichen Freiheit, Die sich im Bereiche ihres Wefens allein ihre Gesetze giebt.

Will man freilich auf dem Gebiete, das schließlich den entscheidenden Durchbruch des Individualismus im 16. Jahrshundert gesehen hat, auf dem religiösen, die Abstände, welche die neueste Zeit eben von diesem Individualismus trennen, genauer zeichnen — und das wird mit Rücksicht auf die durchsaus führende Stellung der religiösen Bewegung in den Zeiten Luthers notwendig sein —, so hat man weit tieser zu greisen. Nur aus einer kurzen übersicht über den Verlauf der religiösen Entwicklung der Nation überhaupt erhellt mit Sicherheit die geschichtliche Stellung des Protestantismus.

Ein Zeitalter des voll ausgebildeten Subjektivismus, wie jenes, in welchem wir heute leben, wird feine Auffassung von dem, was Religion ist, immer zwischen den großen Gegensätzen des Individuums als Subjekt und des Universums verankern. Und Schleiermacher, das religiöse Genie der Romantik, ist es gewesen, der von diesem Gegensatze her die Religion zum ersten

Male als die gefühlvolle Anschauung des Universums durch das Einzelsubjekt bestimmt hat.

Aber ist diese Bestimmung, wenn auch in starken Schattierungen abgewandelt, nicht auf die Religionen aller Zeitalter anwendbar? Soweit wir auch zurückschauen, bis in jene einsachen Kulturen, in denen die höheren ästhetischen Gefühle, die des Schönen und noch mehr des Erhabenen, noch im weiten Bereiche des Religiösen beschlossen erscheinen: immer handelt es sich im Sinne der konkreten, geschichtlich nachweisdaren Religionen um den Gegensatz des Sinzelnen zum Ganzen, mag auch der Sinzelne in der Frühzeit aller Kulturen noch fast unpersönlich und nur als Menscheneremplar gleichsam erscheinen, und mag auch das Ganze durch eine nach unseren Begriffen überaus geringe und enge Ersahrung auf einen minimalen Horizont beschränkt sein.

Indem aber das Verhältnis des Individumms, des mit dem Genossen roh identischen frühester, wie des sein differenzierten höherer Kulturen, zum Universum das Problem der religiösen Haltung aller Zeitalter umspannt und so gleichsam die leere Form darstellt, in deren Hülle die Religionen der verschiedensten Kulturen auftreten, tritt in unserem Zusammenhange die Frage auf, mit welchem lebendigen Interesse denn diese Form im Verlaufe der deutschen Geschichte, soweit wir diese übersehen können, erfüllt worden ist.

Die ältesten Zeiten ber germanischen Religion, die wir noch eben erschließen können, weisen noch auf einen Zustand zurück, in dem sich, wie bei allen Völkern der Anfänge, der Einzelsmensch wie mit seinen Genossen so mit dem belebten Teile der Natur, vor allem den Tieren, als auf einem grundsätlich gleichen Lebensnivean befindlich betrachtet haben mag. Ess sind die Zeiten, die in jenen Sagen nachhallen, in denen Tiere sprechend und nach menschlicher Art empfindend und dementsprechend auch rechtlich handelnd auftreten; freilich, daß kein einziger dieser Sagenstoffe, in der Form, in der sie uns, mit tausend fremden Zutaten versehen, erhalten sind, noch den ursprünglichen naiven Charakter der Auffassung bewahrt hat: überall erscheinen die Tiere bewußt vermenschlicht und danach

in spielender, leichtlich sentimentaler oder ironisierender Charakteristik. Sine Welt, die so mit dem, wie alle primitive Kunstzeigt, für sie weitaus wichtigsten Teile des Universums, der Tierwelt, auf innig vertrautem Fuße lebte, war geneigt, auch die andern Elemente des Alls, die einer begrenzten Ersahrung entgegentraten, als auf gleicher Stuse mit sich befindlich zu betrachten: und so erscheinen ihr Baum und Strauch, Wasser und Luft- unbewußt anthropomorphisch: und in der Föhre seufzte das Holzweibchen, wenn der Sturm den Wipfel bog, wie im Strauche kleine Geister im Stilleren wirkten, während sich aus Wasser und Dunst Nizen und Elben zu einsamem Tanze hoben. Sine animistische Welt stellte sich so neben den Menschen, ihm gleich und ihm doch auch geheimnisvoll: polydynamisch belebt erschien das der Ersahrung zugängige All, ein sinnlicher Ausdruck von tausend und abertausend in ihm schaffenden Kräften.

Aber die germanische Religion zu den Zeiten Cäsars und Tacitus' zeigt uns schon eine höhere religiöse Welt. Gewiß: all die kleinen Kräfte lebten noch, aber nur lokale Tradition, Inschriften, Malbäume späterer Zeit und die ganze in sich so verschiedenartige Gruppe der Traditionen der Grenzalkertümer wie verwandte Überlieserungen sprechen von ihnen; die Römer erzählen uns nur von einer über ihnen aufgebauten höheren Welt, der des germanischen Mythus. In ihm hat sich schon eine Entwicklung des alten Polydynamismus auf eine höhere und mehr monodynamische Ausfassung des Alls hin vollzogen: gewaltige Naturerscheinungen, das Sausen des Sturmes, die zauberischen Wirkungen des Tageslichts und seines Gestirnes, Wetter und Blitzschlag sind auf hinter ihnen waltende Personen zurückgeführt: und über den still webenden Kräften der nächsten Umgebung erhebt sich eine Welt der Götter.

Es ist die mythische Ausbildungsstufe des germanischen Polydynamismus, die Stufe, in welche zerstörend die Predigt des Christentums eingriff. Wie aber wirkte nun im Innersten diese Predigt? Es ist schwer zu sagen. Später erscheinen die personifizierten Kräfte des alten Glaubens, hohe und niedrige,

soweit sie vom Christentum nicht umgebentet werden, als eine Welt der Unholde, als Dämonen des Abgrunds. Ob sie aber nicht auch schon für den Germanen gelegentlich etwas Unheimsliches hatten, so wie der deutsche Bauer der Alpen sie etwa heute noch schaut und vor ihnen, vor ihrem Wetterschlage, vor dem düstern Grauen der Wälder hilfe sucht in dem Schoße der Kirche? Genug, der neue Glaube, ein Offenbarungsglaube, nicht eine Naturreligion wie die nationale, brachte den neuen Begriff der Erlösung und gewann eben mit ihm und von ihm aus schließlich, nach langem Ringen, etwa seit dem 9. und 10. Jahrhundert, die germanischen Herzen.

Ist aber Erlösung ohne Mittler benkbar? Selbsterlösung allein durch eigne Schuldbefreiung und eigne Erkenntnis? Nur hohe Kulturen eines ausgeprägten Subjektivisunus, in benen das Individuum für sich frei und stolz dasteht in der Welt der Natur wie der Geschichte, können Nährstätten einer solchen religiösen Auffassung sein; und noch ist selbst für sie der Beweiß zu liesern, daß sie es sein können ohne Schaden an der Zukunst der menschlichen Gemeinschaften, die ihre Träger sind. In den Zeiten, da den Germanen das Christentum ans Herz zu greisen begann, war eine solche Lösung undenkbar. Und bildete nicht eben die Mittlerschaft Christi zwischen dem Sinzelnen und Gott den Kern des neuen Glaubens? Und war es nicht schon unendlich schwer sür den germanischen Kopf des ausgehenden ersten Jahrtausends, den gemäßigten Polydynamismus seiner Mythologie durch den trinitarischen Gottesbegriff der neuen Religion zu ersetzen?

Aber eben auf diesem Gebiete begab sich das Merkwürdigste. Nicht der Gottesbegriff trat schließlich in den entscheidenden Gesichtskreis der Frommen. Denn noch war er viel zu abstrakt, zu sehr Produkt viel reicherer Ersahrungen über Welt und eignes Dasein, als sie der Deutsche noch während des ganzen Mittelalters besaß und machen konnte. Nicht an den fernen Gottesebegriff, an den näherliegenden Mittlerbegriff vielmehr klammerte sich das religiöse Bedürfnis. Und für diesen Begriff natürlich mit den Organen der ihm eignen Ersahrung. Da war bald nicht

mehr unr von dem einen Mittler die Rede, der da ift Chriftus; taufend und abertaufend Mittler und Mittlerinnen vielmehr tauchten neben ihm auf, wenn auch in untergeordneter Stellung: Die Jungfrau Maria, die Apostel, die lieben Beiligen, die Märtyrer, die Bekenner: die gange glangende transcendente Belt ber mittelalterlichen Kirche mit ihren Abstufungen ber Würde und bes Verdienstes. Und so hatte er boch auch in der Erlösungsreligion gesiegt, ber alte Polydynamismus, nur in anders gewandter Form: nicht eine birekte polydynamische Form ber Beziehungen bes Ginzelnen zum Chriftentum etwa in neuer Ausbildung und auf höherer Entwicklungsstufe war bergestellt. fondern eine der Zeit noch zu fräftige Lösung des Problems bes Universums in monodynamischem Sinne hatte die Mittler= ichaft zu biefem bin, jum Abfoluten, zu Gott in ben Borber= grund geschoben, und bas Broblem biefer Mittlerschaft mar. entsprechend ber geistigen Rraft ber Zeit, schließlich volndnnamisch gelöft worden.

So lagen die Dinge in der driftlichegermanischen Kirche des ausgehenden Mittelalters.

Aber nun kam die Zeit des Umschwungs. Hatte die Kirche des Christentums das religiöse Bedürfnis des 14. Jahrhunderts nicht befriedigen können, dem 15. Jahrhundert genügte auch, je länger je mehr, nicht mehr sein Glaube.

Welches aber war die innerste neue Kraft des Umschwungs? Deutlich tritt sie schon in der Mystik, klar und zu geschichtlich haltbaren Formen gesaßt in der Neformation hervor. Aus der Vielheit der zum Absoluten hin vermittelnden Instanzen und aus der Zurückgezogenheit der Vorstellungen des Absoluten traten allmählich neue Einheiten hervor: der Gedanke eines Mittlers allein und der Gedanke einer Gottheit, die universal und darum leicht in einem pantheistisch gefärbten Sinne ersfaßt ward. Über die alten polydynamischen Gefühle begann somit allmählich eine monodynamische Empsindung zu siegen: das ist der innerste Vorgang aller der Wandlungen, in denen sich der Übergang des mittelalterlichen religiösen Gefühls zu dem jüngerer Zeiten vollzog.

Und wer wird verkennen, daß dieser Prozeß, wie er langsam, im Verlaufe von Jahrhunderten reifte, schließlich von bestimmten Fortschritten auf dem Gebiete der Erfahrung abhing? Das sind die Zeiten, die eine ungeheure Erweiterung des räumlichsirdischen Horizontes erlebten, denen sich zum ersten Male in der vertieften Kenntnis des Altertums ein größerer zeitlicher Horizont erschloß, und die die damit unendlich erweiterte Belt der Gegenstände sich durch einen neuen, konzentrierten Kraftsbegriff geistig untertänig machen mußten, der schließlich auf eine einzige Kraft hinauslief, die hinter und in dem Universum waltend gedacht ward.

Es ist bekannt, wie die Mystik diese großen Probleme und Wandlungen zum ersten Male, zunächst nur ahnungsvoll und ensthusiastisch, ergriff; wie sie so weit ging, in äußersten Fällen den Begriff des Mittlers beiseitezuschieben und unmittelbare Vereinigung der Sinzelseele suchte mit dem Universum, mit Gott. Sin für die Zeiten des 14. Jahrhunderts kühnstes Unterstangen, das in aufreibenden Ekstasen doch nur zu augenblicklichen Ersolgen führte, zum momentanen Überspringen des seelischen Fünkleins in ein bald mehr theistisch, bald mehr pantheistisch empfundenes Universum.

Das Reformationszeitalter erst hat, auf dem Boden der christlichen Entwicklung, dauerndere und darum geschichtlich weitaus wichtigere Lösungen gebracht. Der Gedanke und das Streben, das schließlich allen Strömungen der resormatorischen Welt gemeinsam eigen ist, läuft auf die Tendenz hinaus, die tausend Mittlerformen der alten Kirche zu zerschlagen und statt dessen nur einen Mittler zuzulassen, den in geschichtlicher Offensbarung unmittelbar gegebenen Christus.

Es ist ein Bestreben, das zur Kanonisserung des Neuen Testaments als der höchsten, als der schließlich einzigen Grundslage eines neuen Christentums führte. In der That haben auch alle reformatorischen Kirchen und Sekten des 16. Jahrshunderts in der Anerkennung dieser alleinigen Grundlage überseingestimmt. Ausseinander gingen sie nur in deren Deutung. Und dier stellten sich ziemlich rasch drei Richtungen der Inters

pretation heraus, eine mittlere, eine radifale und eine fonservative. Luther, der eigentliche Vorfämpfer und durchbrechende Seld der ganzen Bewegung, war gewiß geneigt, bem Neuen Testament die modernste Interpretation zu teil werden zu lassen, welche Philologie und geschichtliches Verständnis seiner Zeit eben noch gestatteten. Aber er konnte sich dabei von dem polydynamischen Mittlerbegriff ber alten Rirche insofern noch nicht gang freimachen, als er zwar die Welt ber Beiligen und überhaupt ber vermittelnden Bersonen neben Christus zerftorte, bagegen ben Begriff ber Kirche als einer Saframentsanstalt bewahrte: wodurch fie als Verwalterin übernatürlicher Beilsmittel felbst etwas von niedrigerer Mittlerstellung einnahm. In diefer Richtung gingen bie Reformierten über ben Geift bes Luthertums hinweg um eine Stufe weiter. Un entscheibenber Stelle, im Gebiete ber Borftellungen der Erlöfung und der Beilsvermittlung, gaben fie die Beihilfe saframentaler Wirkungen auf: mas benn zugleich eine freiere Interpretation bes Evangeliums zur Folge hatte. Denn für die Deutung des Evangeliums durch das Lutherthum war ber Saframentsbegriff von vornherein gegeben; er bilbete bas Gerüft für ben Aufbau eines suftematischen Verständniffes: und fo war deffen Ergebnis schließlich bas burchaus in sich abgerundete Suftem eines neuen Dogmas. In den reformierten Rirchen bagegen bestand bieses unverrückbare Ferment einer jeden Bibelauslegung nicht; diese hatte vielmehr eine nur durch die Regeln objektiv - wissenschaftlicher Interpretation begrenzte Freiheit; und fo war das Ergebnis ein Dogma, das fich einer bloßen biblischen Theologie annäherte. Neben ber lutherischen und der reformierten Deutung ber Offenbarungsichriften aber standendlich noch die ber Schwarmgeister in den zahlreichen und weitverbreiteten Strömungen, die sie in der ersten Balfte des 16. Jahrhunderts aufwiesen. Sie war rein subjektiv; fie hielt sich nicht in den Schranken objektiver Interpretation; sie las aus bem Evangelium heraus, was ber Geift eines jeben aus ihm zu erkennen eingab.

Das Schicksal der drei Arten der Auffassung des Neuen Testaments und damit des Mittlertums der Reformations-

bekenntnisse ist bekannt. Die Schwarmgeisterei ging zu Grunde an bem Rabikalismus eines subjektiven Denkens, beffen in sich gegebene Rormen erft eine viel fpatere Zeit festzustellen versucht hat; erst nach Kant konnten sich seine allgemeinen Neigungen und Anlagen zu weltgeschichtlicher Bedeutung entfalten. Das Lutherthum fah sich, weil noch zu ftark an veraltenden Begriffen des Mittelalters flebend, in den nächsten Sahrhunderten in seiner Wirksamkeit vornehmlich auf jene deutschen Gebiete beschränkt, die im allaemeinen konfervativen Unschaumgen zugänglicher waren ober wurden; vornehmlich im inneren Deutschland hat es fortgewährt. Die aussichtsreichste aller Denominationen ward schließlich die reformierte; sie wurde heimisch in dem weiter entwickelten Westen Deutschlands wie vor allem in ben gewaltig fortschreitenben Nieberlanden; von ihr gingen Strome lebendigen Waffers aus in die großen geistigen Bewegungen der nächsten Sahrhunderte überhaupt; sie ist zu der Form des Protestantismus geworden, die zunächst und eigentlich universalgeschichtlich bedeutend erschien.

Mit dem Gesagten ist die Stellung der Resormation, dieser höchsten Blüte der großen individualistischen Revolution des 14. dis 16. Jahrhunderts, zur religiösen Vergangenheit bestimmt. Voll erkannt aber wird sie sich doch erst dann zeigen, wenn die bisher gezogenen Richtlinien der Entwicklung noch ein wenig in die Zukunft, die Zeiten nach der Resormation dis zur Gegenwart, verlängert werden.

Das wichtigste Ergebnis ist hier, daß sich die monos dynamische Strömung, die wir innerhalb der Christenheit vor allem in der Reduktion der vermittelnden Instanzen auf Christus hervortreten sahen, auch außerhalb des Christentums ein Bett schuf. Nicht ohne große Schwierigkeiten. Was nun da zus nächst, gegen Ende des Mittelalters, emportauchen sieht, das ist ein wüstes Konglomerat altheidnisch germanischer Vorstellungen, entstellter Traditionen arabischer Ustrologie und jüdischer Kabbala, anderer Bestandteile nicht zu gedenken: dies alles zusammen als Substrat eines noch wenig geklärten Polydynamismus. Aber allmählich reinigt sich diese Masse,

und aus ihr bligt hier und da, vielsach durch Lektüre der platonischen Schriften gefördert, schon im 15. Jahrhunderk ein monodynamischer, pantheistisch gefaßter Gedanke hervor. Es ist eine Richtung, die noch über das 16. Jahrhundert anhält und in naturphilosophischen wie auch christosophischen Systemen, im letzteren Falle natürlich mit Elementen des christlichen Offenbarungsglaubens gemischt, ihren Ausdruck sindet.

Aber nicht diese Nichtung ist die eigentlich frucktbare. Sine andere wird teils aus eigenen Tendenzen der Zeit entswickelt, teils aus Traditionen der antiken Philosophie, namentslich der Stoa, und allgemeinen Abstraktionen des Christentums abgeleitet, eine theistische. Sie erhält schließlich ihre äußere Zusammenfassung in dem System der sogenannten natürlichen Religion, wie es die Aufklärung, in Deutschland vornehmlich unter dem Sinflusse Leibnizens, zu hoher Bollendung entswickelt: es sind die Ideale eines persönlichen Gottes als Lenkers der Welt und der Unsterblichkeit der Seele, wohl auch der Willensfreiheit, die als Gerüst eines monodynamischen Glaubensinhaltes hervortreten.

Das 19. Jahrhunbert hat bann biese Grundlagen einer anßerchristlichen, aber noch nicht gegenchristlichen religiösen Weltsanschauung weiterentwickelt. Vornehmlich dadurch, daß es ihre transcendenten Grundbegriffe allmählich ins Jmmanente hinübersgo. Entscheidend hierfür waren, nachdem Kant die Grundlagen der alten natürlichen Religion zerstört hatte, vor allem die Fichtesche Philosophie und die romantische Frömmigkeitslehre Schleiermachers: sie stehen am Eingang der weiteren neuen Entwicklung. Der vorläufige Abschliß dieser in der Gegenswart aber kann darin gefunden werden, daß die Jmmanenz des Gottesbegriffs in der Welt in irgend einer Weise als Basis des ganzen religiösen Gefühls gewonnen wird, und daß eben von dieser Immanenz damit auch ihres eigenen Wesens die Seele sich selbständig und von sich aus emporstreckt zu transsendenten Höhen, ihr eigener, selbständiger und selbstschaffender Mittler.

Muß für diese neuere Entwicklung der religiösen Un=

schauungen seit dem 16. Jahrhundert, wie sie innner mehr außerhalb der Kirche und schließlich auch außerhalb des Schattens der Kirche verlief, noch betont werden, daß sie auf dem ungehener erweiterten Erfahrungskreis der neueren Natur- und der Geschichtswissenschaften beruht und ohne dessen Entwicklung gar nicht denkbar gewesen wäre? Nie wohl ist deutlicher hervorgetreten, wie sehr das religiöse Gesühl, an sich eine der elementarsten Regungen der Menschenbrust, doch die jeweils besondere Ausbildung der in ihm liegenden Potenzen gesteigerter Erfahrung, dies Wort im weitesten Sinne genommen, verdankt.

Und die Entwicklung der chriftlichen Religiosität? Sie ist berjenigen der anßerchriftlichen parallel gelaufen. Auch hier ergiebt sich nach der Herstellung der alleinigen Mittlerschaft Christi, deren entschiedenste Betonung unter möglichster Reduktion des gesamten Offenbarungsinhaltes auf wenige Grunderschrungen und vor allem, als eigentlich charakteristisch, die Hincinziehung der Persönlichkeit des Mittlers aus transcendentem Kreise in die Anschauungsweise der Jumanenz. Und in diesem Insammenhange ersolgt weiter die Ausbildung einer rein wissenschaftlichen Behandlung der Geschichte auch des Urchristentums; die Entwicklung einer unvoreingenommenen Biographie Christi; die Neduktion der göttlichen Seite des Erlösers auf ein Minimum: Anbetung — so drückt sich schon Zinzendorf aus — ber heiligen Menschheit des Heilands.

Nach dem Gesagten sieht man wohl, was die Reformation bedeutete. Sie ist die entscheidende Wendung, in der die Gottsheit auf die Erde herabgerusen wird, um unter ihren Bekennern zu wohnen: gewiß noch göttlich, gewiß noch schlechthin autoriatativ, aber dennoch schon als Freund und Berater der neben ihr weilenden, schaffenden, aufstrahlenden, erlösenden menschslichen Individuen.

Und man sieht ein Weiteres. Die Annahme des Christentums durch die Deutschen hat den tiefsten Gang der religiösen Entwicklung zwar gewaltig mitbestimmt, aber keineswegs umgeschaffen und unterbrochen. Ein ruhiges Aufsteigen führt von einem Polydynamismus, der mindestens seit den Zeiten mythologischer Entwicklung segliche Erscheinung der Welt, die ihn scsselte, transcendent anschaute, zu einem Monodynamismus der Immanenz. In dieser Entwicklung liegt der entscheidende Moment des Umschwungs da, wo die polydynamische Anschauung durch die monodynamische wirkungsvoll abgelöst zu werden des ginnt. Dies ist die Zeit des erwachenden Individualismus, das 14. bis 16. Jahrhundert, das ist, genauer bestimmt, die Zeit der Neformation. Und die Nesormation vollzieht diese Wendung, innerhald der geschichtlichen Hülle des christlichen Erlösungsgedankens, in der monodynamischen Durchbildung der Stellung Christi.



Dierzehntes Buch.



# Erstes Kapitel.

Die habsburgische Hausmacht unter Kaiser Maximilian I.; Königtum und ständischer Löderalismus.

### I.

Im vorletten und drittletten Jahrzehnt des fünfzehnten Jahrhunderts war im Westen des Reiches die burgundische Herrsschaft, mit mehr als zwei Dritteln ihres Gedietes innerhalb der alten Reichsgrenze gelegen, zu einer ständigen nicht mehr bloß deutschen, sondern schon westeuropäischen Gesahr heransgewachsen; im Norden war Holstein verloren und die Hanse in vollem Rückgang; im Osten erschien das Deutschorbensland von Polen ausgesogen, die Lausit, Schlesien, Böhmen und Mähren von Ungarn; Polen stand auf seiner ersten großen Machthöhe; in Wien residierte Matthias Corvinus; der Kaiser aber irrte landslüchtig in den centralen Resten des Reiches umher, die von lokalen Fehden und allseitigem Mißtrauen ersüllt waren. Das waren die Zustände des Reiches, die einem Vertreter des eben emporkonnnenden Humanismus wohl gestattet haben würden, mit Tacitus von den urgentia sata cadentis imperii zu reden.

Es war die Lage, unter der der junge Maximilian, der Sohn Kaifer Friedrichs, gegen den Willen seines Baters am 16. Februar 1486 zum römischen König gewählt ward.

Mit König Max tritt ein lebensfrisches Element an die Rührung ber beutschen Geschicke. Er war ein mutiger Fürstenfohn, ein Meifter aller förperlichen Übungen, ein leidenschaftlicher Jäger. Sobe geistige Begabung zeichnete ihn aus; mit Leichtigkeit meisterte er acht Sprachen; und mit der linguistischen Fertiakeit verband er praktisch = mathematischen Sinn; als Ingenieur und militärischer Technifer hat er Hervorragendes geleistet. So war höchstens feine Bielfeitigkeit sein Unglück; fie gab ihm eine Beweglichkeit des Geiftes, die, von den Zeitgenoffen bewundert, ben nachgeborenen Betrachter feiner Politit in Schrecken fest. Und ein so reicher Geist, stand er zudem noch an der Grenzscheibe zweier Zeitalter! Es konnte nicht anders fein, als bak er sich mit phantastischen Vorahnungen einer kommenden, neuen Beit nicht minder durchdrang, als mit gah realistischen, von früher ber überlieferten Bilbungselementen ber alternden; er war zugleich ber Mäcen ber Renaissance und ber lette Ritter. So hatte fein Wefen nichts Ginheitliches, Getragenes; rasch wechselnd, ja unftet erschien er in seinen Entschlüssen; und bei allem liebenswert Menschlichen, das ihm eine wohlverdiente Bolkstümlichkeit eintrug, ift er schließlich boch an bem Mißtrauen andrer nicht minder, wie an eigner Enttäuschung gescheitert.

Doch von diesem Ausgange ahnte das Jahr 1486 noch nichts; es kannte König Max vielmehr als einen Mann, der wiederholt schon mit glücklichster Hand über die astrologischen Träumereien des Laters hinweg in die Geschicke der Nation

eingegriffen hatte.

Bor allem im Westen war das geschehen. Hier hatte Herzog Karl der Kühne von Burgund kein Hehl aus der Enttäuschung gemacht, mit der er aus den Trierer Verhandlungen des Jahres 1473 mit dem Kaiser geschieden war. Sein Mittel war von nun ab die Gewalt: jede Einwirkung, die ihm die deutschen Verhältnisse zur Trübung des Neichsfriedens gewährten, ward von ihm freudig begrüßt.

Gine Lage, diesen Zielen entsprechend, ergab sich balb am

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 467.

Nieberrhein. Hier war das Kölner Erzstift aus der Soester Fehde des Jahres 1444 mit schwerer sinanzieller Belastung hervorgegangen. Die Folgen waren immer schwierigere Zwiste zwischen den Ständen des Landes und den Kurfürsten, welche die sinanziell unumgänglichen Bedürsnisse durch ständische Steuern zu decken hatten. Schließlich kam es zum offnen Streit; die Stände sagten dem Erzstuhl den Gehorsam auf. Darauf rief der Wittelsbacher Nuprecht, seit 1463 Erzbischof, Burgund zu Hise. Herzog Karl griff begierig zu; mit einem gewaltigen Heere zog er zum Rhein; für ihn handelte es sich nicht nur um den Schuß des Erzbischofs, sondern um die Eroberung des Erzstifts, ja vielleicht aller niederrheinischen Gebiete.

Der Kampf, der nunmehr entbrannte, ballte sich um Neuß zusammen, den strategischen Schlüssel des Niederrheins; seit Juli 1474 ward die Stadt vom Herzog belagert. Aber in Deutschland begriff man diesmal, durch die Trierer Verhandelungen gewarnt, was auf dem Spiele stand. Die Stadt erntete hohes Lob in hartnäckiger Verteidigung; von allen Seiten aus dem Reiche nahten Unterstützungen, ja Kaiser Friedrich selbst machte Austalten, sich zu regen; langsam zog er mit einem Neichsheer rheinabwärts und tam wirklich noch rechtzeitig genug, um den Abzug des burgundischen Heichsnal die Bürger einer Stadt, wie bei Sankt Jacob einst die Schweizer Vauern, die Westzgrenze des Neiches gerettet, zum Zeichen, was der mutige Sinsak einzelner Neichsglieder für das Ganze noch immer trotz alles Versalles vermochte.

Der Herzog von Burgund aber wandte sich nunmehr vom Niederrhein weg den oberrheinischen Interessen zu. Hier hatte sich die Lage inzwischen eigenartig geändert. Wir wissen, daß der ruhselige Herzog Sigmund von Tirol gegenüber dem schweizerischen Vorwärtsdrängen nach Norden die vorderösters

<sup>1</sup> S. Band IV 1—3 S. 452.

reichischen Lande von Schaffhausen bis zum Oberelsaß an Burgund verpfändet hatte¹: das hieß den habsburgischen Besit in Südwestdeutschland aufgeben fast genau ein Jahrshundert nach dem kühnen Versuche Herzog Leopolds, diesen Besit durch Eroberung der Schweiz aufs sesteste mit dem hadsburgischen Südosten zu verschmelzen. Jedenfalls betrachtete Karl der Kühne sich als danernd im Vesit dieser Lande, und schon drang sein rauher Landvogt, Peter von Hagenbach, von ihnen aus gegen die Schweiz hervor. Es war zur selben Zeit, da die Schweizer Kantone, namentlich Bern, auch von der Freigrafschaft aus durch burgundische Anmaßungen im Waadtsland bedrängt wurden.

Diese Lage, für die Schweiz namentlich höchst bebenklich, führte nunmehr alle Widersacher Burgunds im Süden: den König Ludwig XI. von Frankreich, den Herzog Sigmund und die Sidgenossen, zusammen. Und kaum wußten sich die Schweizer durch den Herzog von Tirol her im Nücken gedeckt, so gingen sie gegen Burgund vor, während die Franzosen gleichzeitig in Flandern einsielen. Es war zur Zeit der Belagerung von Neuß; Herzog Karl geriet in die gefährlichste Lage; er half sich, indem er von Neuß abzog und mit dem Reiche Frieden, sowie mit dem französischen Könige neunjährigen Wassenstillstand schloß (13. September 1475).

Es war flar, worauf all diese Maßregeln abzielten: es galt jetzt allein der Schweiz. Im Herbst 1475 rückte Karl nach Süden vor, nahm Lothringen fast ohne Schwierigkeit ein und näherte sich um die Jahreswende den westlichen Schweizerzgebieten. Allein hier trat ihm am 2. März und am 22. Juni 1476 die Macht der Sidgenossen bei Grauson und Murten entzgegen, und er unterlag. Es war eine schwere Katastrophe, die alsbald auch Lothringen wieder verloren gehen ließ; Herzog Rarl aber, der gesagt haben soll, nur drei Herren fönne die Welt ertragen, Gott im Himmel, den Teusel in der Hölle, auf Erden

<sup>1</sup> S. Band IV 1\_3 S. 446.

ihn, plante einen neuen Angriff. Im November 1476 erschien er vor Nancy. Aber die Schweizer kamen dem bedrohten lothringer Herzog zu Hilfe, und in der furchtbaren Niederlage des 5. Januars 1477 verlor Karl Neich und Leben.

Die Katastrophe von Nancy ließ die schöne Prinzessin Maria als Erbtochter der burgundischen Länder zurück. Es war selbstwerständlich, daß von Frankreich her ihr Erbe bestritten werden würde. Das Haus Habsburg aber sußte ihr gegenüber auf Verhandlungen früherer Jahre, in deren Gewebe die Vermählung Maxens mit Maria wohl den beständigsten Sinschlag gebildet hatte. Max eilte nach den Niederlanden, vermählte sich am 19. August 1477 mit Maria und nahm den Kampf gegen Frankreich auf. Es ist der entscheidende Schritt für die anbrechende internationale Größe des Hauses Hadsburg.

In den Kämpfen der nächsten Jahre, die in dem Siege bei Guinegate gipfelten (7. Angust 1479), wußte sich Mar gegenüber Frankreich mit Ersolg in den Niederlanden, soweit sie deutsch waren, ja darüber hinaus festzusetzus; das Jahr 1482, für Mar freilich durch den Tod Mariens getrübt, brachte in dem 1483 bestätigten Frieden von Arras eine Auseinandersetzung mit Frankreich, wonach diesem endsültig die Picardie und die Bourgogne zusielen, während zugleich die spätere Vermählung des Dauphins mit Margaretha, der Tochter Marens, verabredet ward, wobei dieser das Artois sowie die Freigrafschaft mit der Grafschaft Charolais, Macon, Augerre und Bar-sur-Seine als Mitgist zusallen sollten.

Gine volle Aussöhnung mit Frankreich wurde allerdings auch hierdurch noch nicht erreicht, da sich einzelne burgundische Länder, vor allem Flandern, der neuen Herrschaft nur schwierig fügten und somit der französischen Krone immer neue Eingriffe nahe legten. Als Max, zum römischen König gewählt, nach seiner Krönung zu Achen im Mai 1486 in die Niederlande zurücksehrte, sand er Flandern weithin von französischem Einsluß unterwühlt, und als er diesem diplomatisch und militärisch entgegentrat, nahmen ihn die Bürger von Brügge am 1. Februar 1488 gesangen. Der Streich ward im Neiche auss schmerzlichste

empfunden; ein deutscher Sdelmann, Wilwolt von Schaumburg, hat ihn wohl mit dem Verbrechen der Juden an Christus verglichen. Noch mehr als im Kampse um Neuß regte sich das friegerische Gewissen der Nation, Kaiser Friedrich konnte mit einem nicht unbedeutenden Heere an die Grenzen der Niederslande ziehen, und Max ward am 16. Mai 1488 seines Gefängnisses ledig. Darauf wurde die Züchtigung der übermütigen Vlaamen dem Herzog Albrecht von Sachsen, einem der reichstreusten Fürsten und besten Feldherren der Zeit, überstragen und von ihm bis zum September 1492 erfolgreich durchsgesührt; König Max selbst wandte sich den Verhältnissen im Centrum und Südosten des Neiches zu.

Bornehmlich in Schwaben, Franken und Bayern hatten sich in den sechziger Jahren des 15. Jahrhunderts die größten Gegensätze der fürstlichen Parteiungen abgespielt. Führer waren die Wittelsbacher auf der einen Seite, auf der andern der Hohenzoller Albrecht Achilles von Ansbach gewesen. Bon ihnen beruhte die Macht der Wittelsbacher mehr auf dauernder, territorialer Grundlage; Albrecht versügte in erster Linie nur über seine groß angelegte Persönlichkeit.

Nun war aber Albrecht im Jahre 1470 zum Kurfürsten von Brandenburg aufgerückt und badurch den füddentschen Händeln mehr oder minder entzogen worden. Die Folge war, daß die Bittelsbacher mächtig um sich grissen. Vor allem auch gegensüber Österreich. Albrecht IV. von Bayern-München wußte sich mit dem Herzog Sigmund von Tirol und Vorderösterreich so gut zu stellen, daß dieser, ohne legitime Erben, dabei lustig und verschwenderisch, wie einst Herzog Welf zu staussischer Zeit, seit Ende der siedziger Jahre Stück sür Stück seiner Herrschaft an die bayrischen Wittelsbacher zu verpfänden begann, dis er das Ganze in den Jahren 1486 und 1487 an sie verkaufte. Damit erlangten die Wittelsbacher Aussicht auf den Erwerd von ganz Schwaben; denn wie sollten die kleinen Zwischengebiete zwischen ihrem Stammesbesit und dem erwordenen Vordersösterreich auf die Dauer widerschen können?

Gegenüber diefer Möglichkeit gedachten fich aber die kleinen

Reichsstände Schwabens, Städte, Grafen und Nitter, tapser zur Wehr zu sehen, und sie schauten dabei hoffnungsvoll auf den Kaiser, der mit dem Übergang der tiroler und vorderösterzeichischen Herrschaften an Vaiern die letzten Aussichten seines Hauses in Deutschland schwinden sah. Und sie hofften in diesem Falle nicht vergeblich; in Sachen seiner Hausmacht war Friedrich empfindlich. Am 26. Juni 1486 erließ er von Nürnberg aus ein Mandat an die schwäbischen Stände: es sei seine Aufgabe, darauf zu achten, daß in Schwaben jedermann bei seinem hergebrachten Necht und Landsrieden bleibe; er lade die Ständezum 26. Juli 1487 nach Eßlingen zur Veratung in diesen Dingen.

Die Versammlung zu Eglingen brachte die ersten Ber= handlungen zur Begründung eines schwäbischen Bundes. Endgültig errichtet ward ber Bund am 14. Februar 1488. Damals traten als Bunbesglieber jum Schute ihrer Rechte und ihres Friedens zusammen: Herzog Sigmund von Tirol - es war gelungen, ihn von den Wittelsbachern zu trennen -; ferner Graf Cberhard von Württemberg, ber Cantt Georgenschild, eine in vier Kantone geteilte Rittergefellschaft, die fast ben ganzen schwäbischen Abel umfaßte, und 22 Reichsstädte bes Landes. Sie bildeten als vier besondere Teile die Grundlage einer fehr beachtenswerten, gemeinfamen Landfriedens= und Militärver= faffung, die im Ernstfall bis zu 18000 Mann zu Guß und 1800 Mann zu Roß aufbringen konnte: ber wirtfamfte Wiberstand gegen die Wittelsbacher war gewonnen. Giner der erften Erfolge des Bundes war es, baß Bergog Sigmund am 16. Märg 1490 zu Gunften König Maximilians auf seine tiroler Herrschaft verzichtete; es war zugleich, nachdem die Ungarn Öfterreich eingenommen hatten, ein erfter Schritt zur Erneuerung einer führenden habsburgischen Sausmacht im Gudoften. Aber barüber hinaus noch bebeutete die Begründung des schwäbischen Bundes, ber faft ein halbes Sahrhundert unter öfterreichischem Schute bestanden hat, eine wesentliche Verstärkung des habsburgischen Einfluffes in Süddeutschland überhaupt; namentlich ward burch sein Dasein eine Verbindung und ein sicherer gegenseitiger Lamprecht, Deutsche Geschichte V. Bestand ber vorderösterreichischen und der Donaubesitzungen hergestellt, den durch die Eroberung der Schweiz zu erringen den Habsburgern weder im 14. noch im 15. Jahrhundert gelungen war.

Zudem blieb der Bund nicht auf Schwaben beschränkt. Er erstreckte sich bald auch nach Oberfranken und nach dem Itheine zu; am 29. September 1489 trat ihm sogar der Kurfürst von Trier bei: seine ursprünglichen Ziele erweiterten sich dadurch auss wesentlichste; es schien schon jest und nicht erst in den späteren Zeiten Karls V., als könne aus dem ihm zu Grunde siegenden Gedanken eine Wiedergeburt des Neiches hervorgehen; jedenfalls war in ihm ein großes Werkzeug künstigen königlichshabsdurgischen Sinflusses mitten im Neiche gewonnen. Und das zur selben Zeit, da sich auch die alte Hausmacht der Habsdurger weit über Tirol hinaus im Südosten wieder besestigt hatte, da die Gefahr einer Überholung des deutschen Einslusses durch Ungarn, Vöhmen oder Polen im Schwinden begriffen war.

König Mathias von Ungarn war seit dem 1. Juni 1485 im Besitz Wiens und Österreichs. Das Neich bot demgegenüber friegerische Hilfe auf; schon bei dieser Gelegenheit bewährte sich die strategische Kunst Albrechts von Sachsen; aber erreicht ward nichts als der Vertrag von Markersdorf vom 22. November 1487, nach welchem Mathias die Eroberungen bis zur Bezahlung der Kriegskosten beibehielt. Das hieß die Entscheidung auf lange vertagen; im Vollbesitz der österreichischen Lande mit Ausnahme der Herrschaft Sigmunds von Tirol ist Mathias am 6. April 1490 gestorben.

Mit seinem Tobe eröffneten sich nun dem Hause Habsburg Aussichten nicht bloß auf die Erwerbung Österreichs, sondern auch Ilngarns; denn nach dem Vertrage des Jahres 1463, der Ungarn den Habsburgern zuwies, salls Mathias unbeerbt stürbe, waren Kaiser Friedrich und König Max erbberechtigt, da Mathias im rechten Vett erzeugte Söhne nicht hinterlassen hatte. In der That beanspruchte jett König Max, während er Österreich einnahm, zugleich auch Ungarn.

Aber neben ihm traten noch andere Bewerber auf, so ber

illegitime Sohn bes Königs Mathias, Johann Corvinus, und namentlich zwei Brüder aus dem polnischen Königshause, Wlasdislaw und Johann Albert; von ihnen war Wladislaw seit dem Jahre 1471, als Nachsolger Johann Podiebrads, schon König von Böhmen. Die Wahl in Ungarn siel zwiespältig aus; beide Polen wurden gewählt und kämpsten miteinander, bis Johann Albert am 21. Februar 1491 zu Gunsten des Bruders versichtete. Darauf ward Wladislaw allgemein anerkannt.

Es waren Creignisse, die dem Hause Habsburg nicht vollstommen günstig waren. Immerhin aber war wenigstens Ofterreich wieder gewonnen, denn der unbedeutende Wladislaw konnte nicht daran denken, das Land bei Ungarn zu halten. Zudem gab May seine Ansprüche auch auf Ungarn nicht ohne weiteres auf. Es kam vielmehr am 7. November 1491 zu einem von den ungarischen Ständen später anerkannten Vertrage zwischen ihm und Wladislaw, wonach er den ungarischen Königstitel behielt und ihm, falls Wladislaw ohne männliche Erben sterben sollte, die Nachsolge in Ungarn versprochen ward. Damit waren, da Wladislaw dem Könige auch seine Unterstützung für den dereinstigen Erwerb der böhmischen Krone versprechen mußte, immerhin die Unsprüche auf den Besit Ungarns und auch Böhmens wiederum erneuert.

Wichtiger aber war, daß beide Länder unter der Herrschaft Wladislaws keine Gefahr mehr für den wiedererworbenen österreichischen Hansbesit boten. In Böhmen war es bald nach Podiebrads Tode zu religiösen Wirren und zu Blutthaten gekommen, die erst in den Verhandlungen des Landtags von Kuttenberg (1485) einem Religionsfrieden wichen. Nun ward hier allerdings, zum erstenmal in einem abendländischen Staate, der Grundsat der religiösen Duldung verkündet, und die kirchlichen Zwiste traten zurück. Aber dassür zeigten sich die Schäden sozialen Versalls. In den bewegten Jahrzehnten der Husseit und Podiebrads hatte sich der Abel wiederum zum beherrschenden Stande entwickelt; jetzt begann er mit Versuchen, die Bürger und Bauern zu unterdrücken, ohne doch die volle Kraft zu ihrer gänzlichen Vernichtung zu besitzen. Und auch in Ungarn beanspruchte der Abel die volle Herrschaft. Er unterdrückte die

Landleute, die mit dem furchtbaren Aufstand der Kuruzzen antworteten; er setzte den König Wladislaw matt; er stellte schließlich in Johann Zapolya einen Gegenkönig auf, den Wladislaw die Schwäche hatte zum siebenbürgischen Wojwoden und Kriegshauptmann des Reichs zu ernennen.

So war das Haus Habsburg seiner östlichen Länder sicher. Und mit ihnen verband es jetzt den erneuten Besitz der vordersösterreichischen Lande sowie die Herrschaft über Flandern und die innerhalb der Reichsgrenzen gelegenen Gebiete des ehemaligen Reiches Burgund; es war ein unerwarteter Aufschwung. Kaiser Friedrich hat ihn noch erlebt; weder über ihn verwundert, noch für ihn sonderlich thätig, sest überzeugt von der selbstverständslichen Erfüllung seiner astrologischen Vorhersagungen über die Größe seines Hauses, ist er am 19. August 1493 gestorben.

König Max aber besaß jett eine Grundlage änßerer Macht, die schon in ihrer Verteilung über die wichtigsten Grenzen des Reiches hin für ihn die Aufforderung enthielt, ein König der ganzen Nation zu sein, und die ihm zugleich gegenüber rein söderalistischen Vestrebungen im Sinne der Fürstenwelt des dritten Viertels des 15. Jahrhunderts einen Nückhalt gewährte. Die mehr oder minder große Stärke und Clastizität dieses Nückhalts mußte für das Schicksal seiner inneren Regierung ebenso entscheidend sein, wie die Verquickung seiner Hausmachtspolitik mit der Reichspolitik für das Schicksal der äußeren.

## Π.

Waren nun die deutschen Stände bereit, ohne weiteres mit dem Aufschwung der habsburgischen Hausmacht zu rechnen? Das Gegenteil war gewiß. Allerdings war Max aus reichspatriotischen Gründen zum König gewählt worden; aber man war zu sehr gewöhnt, von den Königen Zugeständnisse zu verlangen für die Begünstigung ihrer Wahl, als daß man dies jett hätte unterlassen sollen; auch war die föderalistische Strömung im Reiche zu alt, als daß sie sich auf einmal selbst hätte unterprechen können. So gingen die Fürsten in ihren söderalistischen

Forberungen weiter. Und bedeutungsvoll war da für ihre Aussichten, daß sich ihnen die großen Städte seit den achtziger Jahren in Sachen der Reichspolitik immer mehr zu nähern des gannen. Von der alten Gleichstellung der Territorien und Städte konnte jetzt freilich in vollem Ernste nicht mehr die Rede sein; es war klar, daß die Fürsten politisch zumächst gesiegt hatten. Aber eben diese Lage konnte sie veranlassen, die Städte an zweiter Stelle gelten zu lassen, und die Neichstagsverhandlungen der siedziger Jahre hatten sogar gezeigt, daß man diesen Platz den Städten bei ihrer sinanziellen Bedeutung nicht vorenthalten konnte. Zudem ergab die Gründung des schwäbischen Bundes, in dem Städte und Fürsten zugleich vertreten waren, daß ein Zusammenwirken beider Stände zur Sicherung der Herzgebiete des Reiches wohl möglich sei: sollte dies Beispiel nicht auch auf die Bersassung des Gesantreichs von Wirkung sein?

Während dieser Verschiedungen der inneren Lage begann Kurfürst Berthold von Mainz, ein geborener Graf von Henneberg, sich auf viele Jahre zum Führer der Stände in der Richtung auf eine föderalistische Umbildung des Reiches emporzuarbeiten. Er legte im Jahre 1485 auf einem Neichstag zu Frankfurt einen Resormplan vor, der nach der Wahl König Maxens im Jahre 1486, als der Kaiser Mittel zum Kriege gegen die Türken sorberte, von neuem eingebracht ward. Dieser Plan gipfelte in den Forderungen einer einheitlichen Münze, eines allgemeinen Landfriedens in modernen Formen, und eines obersten Reichsegerichts, dessen Rechtssprechung vor allem diesem Landfrieden dienen sollte. Kaiser Friedrich, damals noch Herrscher im Reich, verhielt sich alledem gegenüber ablehnend; sein ausschließliches Ideal blieb ein dürstiger Landfriede in den veralteten Formen des 14. Jahrhunderts.

Allein die Fürsten hielten an ihrem Plane sest, und sie suchten gegen den Kaiser die Bundesgenossenschaft der Städte, indem sie eine vom Kaiser begehrte Türkenhilse unter dem Borwand versagten, es bedürse zur endgültigen Beschlußnahme hierüber der Zustimmung der Städte. Die Städte, deren Politiker die Möglichkeit erkannten, bei dieser Gelegenheit neben

den Fürsten zu geordneter Reichsstandschaft zu gelangen, sprangen dieser Anschauung der Fürsten alsbald bei und erklärten sich zugleich zur Verstärkung ihres Gewichts am 2. Februar 1487 in der Frage der Bewilligung von Reichssteuern solidarisch.

Dem Kaiser blieb darauf schließlich doch weiter nichts übrig, als nachzugeben; er versprach, ein Reichskammergericht einzuseten und den Landfrieden in modernem, dem Föderalismus günstigem Sinne durchzusühren; erst hierauf bewilligte ihm ein fürstlichsstädischer Ausschuß der Reichsstände die Türkenhilse. Nun hat Kaiser Friedrich allerdings sein Versprechen nicht gehalten. Um so mehr bildete sich zwischen Fürsten und Städten die Anschauung heraus, daß sie auseinander angewiesen seien; und sie führte dazu, daß die Städte nunmehr eine geordnetere Stellung im Reichstag und damit in der Reichsversassung erhielten. Auf den Frankfurter Neichstag von 1489 sinden sich "alle und jegliche" Städte eingeladen; sie erscheinen als in sich geschlossene Körperschaft; sie erwachsen zur dritten Kurie neben den der Kürsten und Kurfürsten.

Es war ein erster, ungemein wichtiger Erfolg auf der Bahn zum Föderalismus. Seine Wirkungen hat König Max alsbald gespürt. Um die sinanzielle und militärische Unterstütung seiner auswärtigen Politik zu erlangen, hat er noch auf dem Neichstag des Jahres 1489 versprechen müssen, mit allen Mitteln zur Errichtung des Reichskammergerichts beitragen zu wollen — jenes Gerichts, das der Kaiser als ein Element söderativer Art und eine Institution zu dauernder Beschränkung der persönlichen Gerichtsgewalt des Kaisers nach wie vor verabsscheute. —

Nun nahmen aber die auswärtigen Schwierigkeiten bes Königs, der jest neben dem Kaifer immer mehr in den Vorder-

grund trat, außerordentlich zu.

König Max hatte Karl VIII. von Frankreich gelegentlich seiner niederländischen Politik unnötig gereizt, indem er gegenüber den Wühlereien der Franzosen in Flandern den phantastischen Plan gesaßt hatte, Unna, die Erbtochter der Bretagne, zu heiraten, um dann Frankreich von der Bretagne her bedrohen

zu können. Es war eine Politik, die Kaiser Friedrich mit den Worten "liederliche Händel, die keinen Grund noch Bestand auf ihnen tragen" richtig gekennzeichnet hatte. Zu alledem kam aber die Heirat nicht einmal zustande, vielmehr vermählte sich Anna eben mit Maxens Gegner, König Karl. Diese Wensdung legte natürlich erst recht den Grund zu einer dauernden Versstimmung zwischen dem deutschen und dem französischen Herrscher.

Dazu kamen noch wichtige fachliche Differenzen. Während bas beutsche Reich in ber zweiten Galfte bes Mittelalters, in fich zerfallen, feine italienischen Besitzungen nicht vermocht hatte ju halten, hatte in Frankreich ber umgekehrte Gang ber innern Entwicklung, die immer ftarkere Befestigung ber Monarchie im Berlaufe bes 15. Jahrhunderts, auch für Italien zu umgekehrten Folgen geführt. Schon feit bem 12. und 13. Jahrhundert waren die frangofischen Könige immer mehr nach Guden vorgebrungen; die Albigenferkriege hatten fie in der Westfront bes Rhonethals heimisch gemacht. Bier hatte sich zugleich, eben von biefen Jahrhunderten ab, ein alter Austaufch bes geschichtlichen Lebens mit Oberitalien immer reicher entwickelt. provençalifche Poefie ging nach Stalien über; als bie Bapfte in Avignon residierten, lebte Petrarca an ihrem Sofe. Diefes gegenseitige Durchdringen beiber Kulturen lenkte auch ben politischen Blick ber Franzosen nach Italien; bald folgten Anssprüche ihrer Könige; Kreuzzugsgedanken, Levantehandel und oppositionelle Stellung zum Raisertum schienen sich von Stalien aus am besten verwirklichen zu laffen; auf Genua namentlich war es anfangs abgesehen. Später, als die Krone erstarkte, wiederholten sich dann rasch kühne Versuche vor allem gegen Mailand; und eben die Bermählung Karls VIII. mit Unna von ber Bretagne hatte bas Königtum von einem letten heimischen Sindernis des Fortschritts in biefer Richtung befreit. Indem aber Rönig Rarl die italienische Politik seiner Vorgänger wieder aufnahm, fand er ihr auch im einzelnen ichon längst burch französische Berbindungen in Italien bis hinauf in die Gebiete ber Gibgenoffenschaft bauernd vorgearbeitet.

<sup>1</sup> Ulmann, Kaiser Maximilian 1, 11.

Alle diese Bestrebungen machten nun Front gegen den alten italienischen Besitz des Reichs und noch mehr fast gegen den geheiligten Begriff des Kaisertums; sie eröffneten das System einer realistischen Politik ebenbürtig gedachter Königreiche West- und Mitteleuropas, aus dessen Durchführung schließlich die Idee des europäischen Gleichgewichts hervorgegangen ist.

Und sie hatten zunächst außerordentlichen Erfolg. Im August 1494 überschritt Karl VIII. die Alpen; bald lag ihm alles Land bis zu dem aragonesischen Königreich Neapel zu Füßen; erst allmählich erhoben sich die an ihrem Leibe betroffenen Mächte, Ferdinand von Aragon, der Papst, Mailand, Benedig, und bildeten einen Bund zur Vertreibung des Eindringlings.

War es nicht Pflicht des römischen Königs, diesem Bunde beizutreten? Persönliche Gründe wie Gründe der Reichspolitik, daneben auch Gründe einer Hauspolitik, die nach Italien aussgreifen wollte, ließen Max die Frage bejahen. Er stärkte darum Mailand durch Verleihung der Herzogswürde an dessen Herrscher Ludovico Sforza und trat am 30. März 1495 der italienischen Liga gegen Frankreich bei.

Vor allem aber kam es nun barauf an, das Neich für diese groß angelegte und würdige Politik zu gewinnen. König Max machte einen Versuch hierzu auf dem am 26. Mai 1495 eröffneten Neichstag zu Worms: der König von Frankreich gehe darauf aus, die Freiheit der Kirche zu vernichten und das Neich zu unterdrücken; sehe man länger zu, so werde das Imperium der Nation entzogen werden und niemand mehr seiner Ehre, seiner Würde, seiner Freiheiten gewiß sein. Zum Schutz Mailands sei eine "ziemlich eilende" Hilfe, außerdem, als Ansaug eines wenigstens auf 10 bis 12 Jahre ständig gedachten Heeres, eine "währende Hilfe" zu beschließen; mit ihr werde der König jeden Abbruch des h. Neiches hindern.

Die Stände waren demgegenüber bedenklich. Bor allem die Städte. Sie blieben bei ihrem Kirchturmshorizont; fie berechneten die Kosten. Es kam zu einem hin und her von Reden und Verhandlungen; schließlich schien ein Ausweg in

ber Aufstellung föberalistischer Gegensorberungen von feiten ber Stänbe gefunden zu fein.

Diefe Gegenforderungen wurden pornehmlich vom Rurfürsten Berthold von Mains formuliert. Gie bestanden im wesentlichen in zwei Punkten. Es follte gunächft eine allgemeine Reichsfteuer, ber gemeine Pfennig, in Gestalt einer fehr roben Bermögens= und Kopfsteuer erhoben werden; als Erhebungs= gebiete follten, da das Reich eine allgemeine Berwaltung nicht mehr befaß, die Kirchspiele, als Erhebungskommissare die Pfarrer bienen; die Einnahmen würden unmittelbar an die Centralstelle fliegen. Es war ber Gebanke einer burchaus centralistischen Reichsfinanzverfassung. Wie aber war bie Centralstelle gedacht! Neben dem König follte ein Reichs= regiment errichtet werden von 17 Mitgliedern, die mit Ansnahme bes Vorsitenden nicht vom Rönig, sondern von den Ständen au ernennen feien; und diefem Regiment war die Bollitreckungs= gewalt fast in jeder Hinsicht, auch in militärischer zugedacht: es follte gang nach eignem Ermeffen handeln; nur in "merklich fdweren" Sachen follte es die Buftimmung, aber nicht bloß bes Königs, sondern auch der Kurfürsten einholen.

Es war klar: dem König blieb nach diesem Vorschlag eben noch der Titel; seine Annahme hätte den vollsten auch finanziell sicher gestellten Sieg der ständischen Slemente bedeutet. Max würde sich selbst aufgegeben haben, hätte er ihn sich augeeignet. Er legte darum nach langem Vedenken am 22. Juni 1495 einen Gegenentwurf vor, der, äußerlich dem der Stände sehr ähnlich, in Wahrheit sein Gegenteil war; sehr geschickt war namentlich das Reichsregiment in ihm so gut wie völlig beseitigt.

Nun folgten neue, langwierig ausschauende Verhandlungen. Doch die Fortschritte Karls VIII. drängten zur Sile. Und so kam man am 7. August 1495 zum Ende. Der Plan der Reichsfinanzversassung wurde zum Beschluß erhoben; der Gedanke des Neichsregiments siel; im ganzen hatte der König gesiegt. Doch sollten die Singänge der Neichsstener durch die Jahrese versammlung der Neichsstände kontrolliert werden; außerdem

wurde ber ewige Landfriede im Sinne der Stände verkindet und zu seiner Wahrung ein kaiserliches Obergericht wesentlich ständischer Natur errichtet: der Vorsitzende wurde vom Kaiser ernannt, die 16 Beisitzer, zur Hälfte Juristen, zur Hälfte rittersbürtige Laien, von den Ständen. Zugleich ward der König ermächtigt, zur Führung des Reichskriegs in Italien sofort eine Anleihe von 150000 Gulben auf den gemeinen Pfemig aufzunehmen.

Es schien eine ungemein günstige Lösung; in der That erfreute sich bas Reich balb bes Landfriedens und ber, zwar gelegentlich noch unterbrochenen, im gangen aber doch regel= mäßigen Thätigkeit bes Reichskammergerichts. Allein im wichtigften Punkte, in der Löfung der finanziellen Frage, verfagten die Beschlüffe. Der gemeine Pfennig fam nicht ein, ber König ward von Reichstag zu Reichstag vertröstet; noch am 3. Januar 1497 murde ein Reichsbeschluß gefaßt, nun folle aber wirklich jedermann ben Pfennig bis fpatestens jum 5. Marg an ben Reichsschapmeister abführen. Aber auch jest verfagte ber Befchluß; auf bem Reichstag bes Jahres 1498 mußte unter ben heftigsten gegenseitigen Vorwürfen zwischen König und Ständen festgestellt werben, daß ber Pfennig nur aus ben Städten ziemlich ohne Reft, bagegen außerft unregelmäßig aus ben Territorien eingegangen fei; Die Reichsritterschaft gar hatte von vornherein jede direkte Belastung als mit ihren Privilegien unvereinbar abgelehnt.

Inzwischen hatten sich die Franzosen in Italien völlig eingenistet. Was sollte König Max dagegen thun? Er suchte Mailand und Benedig mit sinanzieller Unterstützung dieser Staaten zu verteidigen; fast als italienischer Condottiere, des Reiches nicht eben würdig, zudem kriegerisch ersolglos, hat er manchen Monat in Italien zugebracht. Und mit dem Tode Karls VIII. (7. April 1498) wurde seine Lage noch kritischer. Karls Nachfolger Ludwig XII. wußte bald im eignen Lande Ruhe zu schaffen; er verweigerte König Max Burgund und legte sich die Titel eines Königs beider Sizilien und eines Herzogs von Mailand bei: sein auswärtiges Programm war

tlar. Und energisch schickte er sich an, es auszusühren. Er gewann am Niederrhein den Herzog Karl von Geldern für sich; er schloß mit Philipp, dem Sohne Magens und der Maria, dem Max die selbständige Herrschaft über die Niederlande hatte übergeben müssen, einen Vertrag ab, wonach dieser seine Unsprücke auf Burgund für seine und Ludwigs Ledzeiten aufgab: so im Norden gedeckt, vermochte er die Kriegskräfte Frankreichs ausschließlich auf den italienischen Boden zu wersen.

Und hier brachte er es bald zu einer Diversion, die König Max und dem Reiche dauernd verhängnisvoll ward.

Schon längst hatten sich die Gidgenoffen in Wahrheit von Reiche zu entfernen begonnen: wie hatten die fortwährenden ergebnislofen Bersuche des Hauses Ofterreich, sie mehr ober minder zu unterjochen, sie anziehen, wie der Bergleich ihres eignen Ruhms und der traurigen Politik eines Kaifers Friedrich auf fie lodend wirfen follen! Rafchen Schrittes gingen fie ber Ausbildung eines eignen Staatswesens entgegen. Bierin murben fie min durch die Reichsreformen des Sahres 1495 und die auf ihnen beruhenden Forderungen und Organisationen von Reichs wegen geftort. Gie verweigerten baber die Zahlung bes gemeinen Pfennigs, was fie freilich von vielen anderen Reichsgenoffen noch nicht trennte; aber fie erkannten auch die Zuständigkeit bes Reichstammergerichts nicht an. Andrerseits waren fie mit Frankreich feit den letten burgundischen Kämpfen in immer nabere Berührung gekommen: schon nahten die Zeiten, ba fast alle ihre führenben Familien und Staatsmänner Benfionare Frankreichs werden follten: und leicht lehnten fie fich ichon jest gegenüber ben neuen Forderungen bes Reiches an Frankreich an.

König Max blieb unter diesen Umständen nichts übrig, als im Jahre 1499 den offenen Kampf gegen sie aufzunehmen. Aber er ward vom Reich fast gar nicht unterstützt! Rur mit Hilfe des schwädischen Bundes konnte der Krieg überhaupt geführt werden. Und schmachvoll verlief er. Überall zogen die Truppen des Königs den Kürzeren; Max mußte sorgen, Frieden zu schließen; noch im Jahre 1499 kam er zu Basel zustande. Er befreite die Sidgenossen von Reichssteuer und Reichs-

fammergericht und schied sie badurch fast völlig vom Reiche; in der losen Stellung von "Reichsverwandten" sind sie freilich noch formell bis zum Jahre 1648 beim Reiche geblieben.

Die Niederlage in der Schweiz wirkte natürlich auf Italien zurück; im August 1499 nahmen die Franzosen Mailand ein; Maximilians Lehnsmann Ludwig Sforza mußte fliehen.

So war mit Ausgang des Jahrhunderts die äußere Politik des Königs völlig gescheitert und die Ehre des Reichs hatte gelitten. Der Rückschlag auf dem Gebiete der inneren Politik ließ nicht auf sich warten.

Auf dem Reichstage zu Augsburg, im Jahre 1500, forberte König Max von neuem friegerische Hilfe. Sollte man wieder versuchen, sie auf dem Wege eines gemeinen Pfennigs aufzubringen? Sollte das Reich es nochmals magen, eine direkte Steuer einzufordern ohne die Handhabe einer eignen Berwaltung? Co fehr man das Unfinnige diefes Berfuches jest einsah, so wenig konnte man sich doch entschließen, das Reich mit indireften Steuern anszustatten, beren Bestand ohne weiteres eine Stärfung bes Königtums, eine Schwächung ber föberaliftifchen Bestrebungen bedeutet haben würde. Man versuchte anderweitig auf direktem Wege vorwärts zu kommen. Man verständigte sich im wesentlichen über eine unmittelbare militärische Aushebung. Se 400 Versonen follten einen Anecht ausrüften, jeder Graf und Herr einen Reisigen auf je 4000 Gulden jährlicher Städte und geistliche Korporationen sollten von je Rente. 40 Gulben jährlichen Ginkommens einen Gulben gahlen, die Juden einer Kopfsteuer von jährlich einem Gulden unterliegen. König Mar berechnete bas Ergebnis bes Anschlags auf ein Heer von etwa 30000 Mann; es wäre eine des Reiches allenfalls würdige Kriegsmacht gewesen.

Aber was nuteten die Stände dem König gegen die Bewilligung dieses Heeres zu! Der König sollte jetzt auf jenen alten Plan eines Reichsregiments vom Jahre 1495 völlig eingehen. Und er konnte nicht umhin, sich zu fügen. Das Regiment sollte jetzt aus 20 Mitgliedern, alle skändischer Ernennung, bestehen; an ihrer Spitze sollte sich ein unabhängiger Reichsfürst befinden. Die Stellen der Mitglieder sollten von den Ständen so besetzt werden, daß den Fürsten, vornehmlich den Kurfürsten, die vollste Beeinflussung des gesamten Regiments gesichert war; den Städten hatte man zwar zwei Stellen ein geräumt, aber diese wurden durch Juwahl bürgerlicher Mitglieder seitens der fürstlichen Vertreter besetz. In Wahrheit bildete somit das Reichsregiment einen fürstlichen Areopag. Und diesem war nun eine beinahe königliche Gewalt nach allen Seiten gegeben; er war gedacht als ein fast völliger thatsächlicher Ersat des Königs: um die Aushebung eines Heeres zum Schutz des Reiches auf höchst bedenklicher, bei den Executiomitteln des Reiches wahrscheinlich niemals herzustellender Grundlage bewilligt zu erhalten, hatte der König sich auf die Repräsentation der Monarchie beschränken, in Vahrheit so gut wie absetzen lassen müssen!

### III.

Das Reichsregiment trat noch im Jahre 1500 in Nürnberg zusammen. Die innere Politik kam dabei zunächst weniger in Betracht; hier sehlte dem Regiment noch mehr, wie dem Könige, jegliche Handhabe vollstreckender Gewalt. Auf dem Felde der äußeren Politik dagegen vermochte es wirksam neben dem Könige aufzutreten: und hier ergab sich das Unglandliche, daß beide, Regiment und König, im Entgegenskommen gegenüber Frankreich, dem Berauber des Reichs in Italien, in Wettbewerb gerieten.

Die Fürsten hatten längst die Kämpfe des Königs in Italien mit geteilten Empfindungen begleitet; für die alte Größe des Reichs fühlten sie nicht mehr; bei Max setzen sie habsüchtige Hausinteressen voraus. Zudem hatte Ludwig XII. schon früh Verbindungen mit einzelnen wichtigen Fürsten angeknüpft, vor allem mit dem Kurfürsten Philipp von der Pfalz. So erklärt es sich, wenn das Reichsregiment seine äußere Politik damit begann, daß es dem Könige Ludwig in seierlicher Gesandtschaft gegen Zahlung von 80000 Dukaten die Belehnung mit

<sup>1</sup> Frit Sartung, Berthold von Benneberg, Rurfürst von Maing. Diftor. Beitichr. 103, 544.

Mailand von Reichs wegen anbot. Ludwig ging hierauf natürlich ein; ein französischer Gesandter erschien zu Nürnberg und verhansbelte, unter geringschätziger Behandlung des Königs in gleicher Zeit, offen mit dem Neichsregiment über die Liquidation von Reichsrechten in Italien und einen längeren Waffenstillstand.

Der König war mit Necht im höchsten Grade erbittert. Aber was konnte er thun? Es blieb ihm nichts übrig, als ebenfalls mit Ludwig in Berbindung zu treten und das Reichsregiment zu überbieten. In der That gelang ihm das; am 13. Oktober 1501 wurde zwischen ihm und Ludwig XII. vorläusig verabredet, er werde in die Belehnung mit Mailand willigen, falls Ludwig XII. ihn in seinem Romzug unterstüße. Indes nachdem auf diese Weise die Verhandlungen des Reichsregiments mit Ludwig lahm gelegt worden waren, begann Max in seinen Verhandlungen zu zögern; schließlich brach er sie ab: mit guter Art hatte er sich der auswärtigen Aktion der Fürsten entledigt.

Das Reichsregiment hatte sich inzwischen mehr auf bie innere Politik geworfen. In den Tagen vom 25. Juli bis 3mm 14. September 1501 ratschlagte in Nürnberg ein verstärkter Regimentstag und beschloß, das Reichsregiment wie das Reichskammergericht nach Frankfurt zu verlegen — weiter ab von ben Ländern und bem Ginfluffe bes Königs. Der König trat biesen Emanzipationsbestrebungen mit einer vielleicht nicht erwarteten Energie entgegen. Die Beschlüffe bes Reichstags gu Augsburg vom Jahre 1500 über Aufstellung eines bireft contingentierten Beeres hatten natürlich wiederum keinerlei Erfola gehabt. Demgegenüber griff jett Max auf die älteren Formen ber Reichsverfassung gurud; er bot von sich aus fraft Lehusrechts die fürstlichen Bafallen jum 1. Juni 1502 zu einem Türkenfeldzug auf; außerdem forderte er wenige Monate barauf dem Aurfürsten Berthold von Maing bas Reichssiegel ab, bas er als Kanzler führte.

Berthold, der Führer der ständischen Bewegung, war unklug genug, diese Schritte mit einem Rekurs ebenfalls auf ältere Einrichtungen der Berfassung zu beantworten. Er berief einen Kurfürstentag ein; gewaltig wurde auf ihm gegen den König losgezogen; man foll bis zu bem Gedanken fortgeschritten sein, ihn auch formell noch abzuseten.

Indes flar war schließlich doch nur eins: beide Parteien, König wie Fürsten, hatten in ihrem gegenwärtigen Kampse den Boden der neuen Versassung verlassen. Es war eine Lage, die ohne weiteres zum Vorteil des Königtums, als der geschichtlich tiefer begründeten Macht, ausschlagen mußte. Vollendet ward der Umschwung durch die Uneinigkeit der Fürsten. Wieder zeigte sich einmal, welchen Vorteil die Krone schon in der Einheit ihres Trägers besaß gegenüber den zahlreichen im Regiment vertretenen Ständen, die bereits in der Frage der sinanziellen Unterhaltung des Regiments Anlaß zu nie endenden Streitigfeiten fanden. Schließlich wurden die Summen zur Vesoldung des Regiments nicht mehr aufgebracht; ja auch das Kammergericht, die erste Errungenschaft der ständischen Bewegung, ging aus Mangel an sinanzieller Sicherung zeitweis auseinander.

So fahen die Jahre 1502 und 1503 den vollen Triumph bes Rönigs. Er trat auch äußerlich zu Tage. Neben bem alternden Fürstengeschlecht, dem Träger der föderalistischen Ideen, war jest eine jungere Generation von Fürsten emporgewachsen, die zu bem etwas älteren und erfahreneren Rönia nicht minder emporfah, als die für den ritterlichen Berricher begeisterten Maffen ber Nation. Ihr Ginfluß zeigte fich befonders lebhaft in den bayrischen Wirren der Jahre 1503-1505. Nach bem Tode Herzog Georgs des Reichen von Landshut erhob fich nämlich zwischen bem pfälzischen Wittelsbacher Ruprecht und ben banrifch-munchener Wittelsbachern Albrecht und Wolfgang Bwift über bas Erbe bes Berftorbenen. In biefen Streit fuchte Max vermittelnd einzugreifen, indem er zugleich einige Teile des Erbes für das Haus Habsburg beaufpruchte. Allein Ruprecht wollte von folder Vermittlung nichts wiffen und feste fich in die Gewalt des Erbes. Hiergegen ging nun Dlar entschieden vor, ächtete Ruprecht und wußte mit Silfe ber pfälzischen Nachbarn die Acht friegerisch zu vollstrecken; überall fah man ben Fortschritt ber königlichen Waffen, als Ruprecht starb. Darauf riß ber Rönig die Schlichtung ber Streitigkeiten vollends an sich und schied mit erhöhtem Ansehen und nicht minder bemerkenswertem Gewinn an Land und Leuten für seine Hausmacht aus den mehrjährigen Känupfen.

Und auch in den internationalen Beziehungen bahnte sich in diesen Jahren eine andre, gewaltigere Stellung des Hauses von Burgund, Philipp, war vermählt mit Juana, der Tochter Ferdinands von Aragon und Habellens von Castilien, jenes Elternpaars, dessen Thatkraft den Grund zur Größe Spaniens im 16. und 17. Jahrhundert gelegt hat. Nun starb Fabella im Jahre 1504, und Juana war die rechtmäßige Erbin von Castilien. Nach Ferdinands Tode aber hatten Philipp und Inana als seine Nachsommen die volle Gewalt auch über Aragon und das Königreich beider Sizilien zu ihrem castilischen und niederländischen Besitz hinzu zu erwarten: es war eine große europäische Machtstellung des Hauses Habsburg, deren kommende Bedeutung sich die Zeitgenossen schon beim Tode Rabellens vor Augen führen mochten.

Unter diesen Umständen, unter äußerer wie innerer Rräftigung bes Rönigtums, ward die Sache ber Reichsreform im Jahre 1505, auf einem Reichstage zu Röln, von neuem beraten. Der Könia alaubte jest im Sinne einer energischen Stärkung ber Centralgewalt vorgeben zu können, und er hatte eingesehen, daß es sich dabei zunächst nicht so fehr um die Begründung birekter Einnahmen des Reichs, als um die unerläßliche Vor= bedingung zur Realisierung folder Ginnahmen, um die Ginrichtung einer wirklichen Reichsverwaltung handeln muffe. So brachte er bei ben Ständen unter scheinbarem Gefthalten an bem Gebanken ihres Reichsregiments ben Entwurf einer ftrena monarchischen, mit den ersten Verwaltungsorganen eines modernen Staats ausgestatteten Verfassung ber Centralgewalt ein. Ein neues Reichsregiment follte begründet werden, bestehend aus einem königlichen Statthalter, einer königlichen Ranglei und gehn ftändischen Beisitzern. Es follte aber mit der königlichen Gewalt auf dem Gebiete der Vollstreckung nicht im Wett= bewerb stehen, sondern nur als beratendes Rolleginm ins Leben treten, wenn auch Max sich gehalten wissen wollte, für ben Fall, daß er mit dem Rate des Regiments in wichtigen Dingen nicht übereinstimme, die Fürsten und Kurfürsten zur endgültigen Mitentscheidung anzugehen. Diesem Körper zur Seite sollte dann eine Kriegsgewalt des Reichs unter dem König gebilbet werden, an der Spite ein Reichshauptmann und vier Marschälle.

Es waren Vorschläge, die bem Reiche unter weitestem Entgegenkommen an die foberaliftische Stronnung immer noch ben Rern einer fünftigen Centralverwaltung gegeben haben würden. Aber eben beshalb fanden fie felbst bei ber jetigen Machtstellung des Königs feinen Anklang. In dem Augenblick, ba bie Stände ihren foberaliftischen Gebanken eines Reichsregiments ins königliche Intereffe umgebogen faben, ließen fie ihn fallen: ja fie wollten nim von der Reichsreform überhaupt nichts mehr wiffen. Auch den Vorschlag eines neuen gemeinen Pfennigs, ben ber König gemacht hatte, lehnten fie jest ab: fie zogen sich auf ben alten Boben ber Reichsverfassung zurud, auf ben Boden ber Matrifularbeiträge und ber matrifularen Kriegshilfe. Man bewilligte dem König eine Gelbsumme und ein Heer von 4000 Mann, damit er die in diesem Augenblicke gerade bestrittenen Aussichten seines Saufes in Ungarn sichere: mit einem folden, gleichsam persönlichen Entgegenkommen glaubte man sich bei bem unsteten Wesen des Königs am wirksamsten allen weiteren Planen einer monarchischen Reichsreform entzogen zu haben.

In der That traf diese Rechnung zu. Der König hatte nun doch immerhin ein Heer erhalten: und so forderte er auf dem Neichstage zu Konstanz im Jahre 1507 auf der gleichen Grundlage ein neues Heer zur Nomfahrt; d. h. er nahm auf der Grundlage der Matrikularverfassung den Kampf für die deutsche Herrschaft in Italien und gegen Frankreich, die Politik der Schlußjahre des 15. Jahrhunderts, wieder auf. Natürlich waren ihm auch diesmal die Stände gegen Sicherung der disseherigen ständischen Errungenschaften, namentlich des Neichsekammergerichts, zu Willen. So bahnte sich unter Drangabe weiterer Resormabsichten von beiden Seiten her ein Ausgleich

monarchischer und föderalistischer Juteressen an; und Matrikularumlage und Matrikularkontingentierung haben dann jahrhunderteslang in ihrer Grundanordnung nach der Anlage des Jahres 1507 gegolten. Aber freilich: mit diesen Einrichtungen war auch erschöpft, was unter Maxens Regierung dauernd aus der gärenden Reformbewegung von mehr als zwei Jahrzehnten hervorgegangen ist: denn die im Jahre 1512 auf dem Reichstag zu Köln beschlossene Kreiseinteilung, die endlich die Begrünzdung einer wirklichen Vollziehungsgewalt im Reiche vorbereiten sollte, blied dei Ledzeiten Maxens auf dem Papier und ist erst neum Jahre später durchgeführt worden.

Was war nun erreicht? Die schließlich sehr geringfügigen Errungenschaften hatten im wesentlichen ständischen Charakter, so vor allem das Reichskammergericht. Alle Versuche, die monarchische Gewalt zu stärken, sei es durch Vegründung außereichender Reichsksimanzen, sei es durch Errichtung der Anfänge eines Reichsverwaltungskörpers, waren gescheitert: das Äußerste, was König Max hatte durchsehen können, bestand darin, daß der alte, halb chaotische Zustand der königlichen Rechte erhalten blieb. Das letzte Jahrzehnt der Regierung Maxens aber hat über diese Lage nicht hinausgeführt. Es ist eine Zeit fortwährenden Hins und Herschwankens der königlichen Gewalt auf der mit dem Jahre 1507 mühsam erreichten Höhe und eines schließlichen, tiesen Sturzes.

## IV.

Im Januar 1506 war Philipp ber Schöne, ber Sohn Maximilians, nach Castilien gezogen, um das Königreich als Erbe seiner Gemahlin Juana in Besitz zu nehmen. Es war der Augenblick, da der Stern des Hauses Habsburg über Europa aufzuleuchten begann; naturgemäß fühlte auch König Max sich zu großen Thaten angeregt. Da mußte es sich vor allem um die Kaiserkrone handeln und um die Herrschaft über Italien.

Dementsprechend begehrte und erhielt der König vom Konftanzer Reichstag des Jahres 1507 eine Beihilse zur Rom-

fahrt. Und schon im Jahre 1506 hatte er den Zug vorbereitet. Vor allem mußte da der Durchzug von Österreich nach Mittelsitalien gesichert werden. Er führte zunächst durch das venestianische Gebiet, das sich von der Lagunenstadt weit nach Osten bis ins Friaul und westlich bis über Vergamo erstreckte. Und erhob aber die Signorie Schwierigkeiten; sie wollte Maximilian wie einst König Friedrich III. nicht mit einem Heere, sondern nur mit einem Reisezug ihre Staaten durchmessen lassen. Und sie fand Rüchalt an Frankreich wie an Aragon: weder Ludwig XII., der Herr des Venedig benachbarten Herzogtums Mailand, noch König Ferdinand, der zugleich Reapel beherrschte, waren einem Erscheinen der deutschen Macht süblich der Alpen günstig.

Unter diesen Umständen wurde für König Max die Haltung der schweizerischen Sidgenossen von großer Bedeutung; traten sie für ihn ein, so ließ sich von Westen her in Italien eins brechen und war gleichzeitig dem Könige von Frankreich der Hauptwerbeplatz für seine Heere verschlossen. Max begann deshalb sofort mit den Sidgenossen zu verhandeln; aber versgebens: sie waren durch einen Vertrag an Frankreich gebunden und hielten an diesem sest.

Es war ein erstes Vorzeichen kommenden Mißerfolgs. Bald folgte ein zweites. Anfang 1508 mußte festgestellt werden, daß von der Beihilfe, die der Konstanzer Neichstag versprochen hatte, an Mannschaft zu Roß und zu Fuß noch nicht ein ganzes Tausend, an Geld nur 30—40000 Gulden eingekommen waren; der Simmarsch in Italien schien unmöglich.

Aber Max unternahm trot allem den Zug; durch Tirol drang er südwärts. Freilich sah er bald ein, daß schon der nun unvermeidliche Kampf gegen Benedig ihn auf unabsehbare Zeit in Anspruch nehmen werde, und so nahm er am 4. Februar 1508 mit Zustimmung des Papstes zu Trient resigniert den Titel eines erwählten römischen Kaisers an dis auf die Zeit, da er die Krönung in Rom erlangen werde. Der Krieg mit Venedig aber verlief unglücklich; die Benetianer besetzen fast ganz Istrien, und schließlich siel auch Finne ihnen zu, der

lette Hafen ber habsburgischen Besitzungen, auf bessen Beherrschung Friedrich III. noch zäh gehalten hatte.

Dem Kaifer blieb nichts übrig, als auf eine Reichshilfe, die ein "eilender Reichstag" gewähren sollte, zu hoffen und inzwischen mit Benedig einen Waffenstillstand zu schließen. Und als sich das Reich ihm, wie vorauszusehen war, versagte, da mußte er erkennen, daß eine Durchführung der italienischen Pläne allein mit der Kraft seiner Hausmacht nicht möglich sein werde: der erste Schritt gegen Italien war mißlungen.

In dieser Lage zeigte sich dem Kaiser von anderer Seite her ein freilich nach allem Früheren demütigender Ausweg aus den Schwierigkeiten, in die seine Politik ihn verstrickt hatte.

Sein Sohn Philipp von Caftilien war am 25. September 1506 gu Burgos vorzeitig gestorben. Damit waren bessen Rechte übergegangen auf feine beiben Cohne, Rarl, ben nachmaligen Raiser Rarl V., und Ferdinand, ben späteren Raiser Ferdinand I.; und als ihr Vormund hatte Maximilian diefe Rechte zunächst zu überwachen. Er hatte in diefer Gigenichaft bie Regierung ber Nieberlande, bes ihm am nächften liegenden Teils der großen Erbschaft Philipps, mit Ginwilligung ber Stände am 22. April 1507 feiner Tochter, ber klugen und feingebildeten, politisch überaus begabten Erzherzogin Margarethe übergeben. Dadurch murden nun die Niederlande zu einem eigenen politischen Centrum in nächster Verbindung mit Kaiser Mar. Andererseits aber sah Marga-rethe bald ein, daß sie die Lande nur im Ginvernehmen mit bem ftets intriquensuchtigen Frankreich in gutem Frieden werbe regieren können. Gie brang baber, zunächst vom nieberländischen Standpunkte aus, zur Berftändigung mit demfelben Frankreich, mit bem Raifer Dar feit ben ersten Anfängen feiner politischen Selbständigkeit in dauerndem Gegensatz gelebt hatte.

Alber war es jetzt, nach bem italienischen Nißerfolg, nicht auch für Max politisch richtig, sich mit Frankreich zu stellen? Würde nicht ein verständiges Zusammengehen zwischen Ludwig XII. und dem Kaiser erlaubt haben, Italien unter beide Herrscher

zu teilen, mährend ihr Zwist vielleicht jeden von ihnen von größeren Erfolgen ausschloß? Dazu kam, daß Frankreich neuerbings von Benedig verlett worden war; im Kampfe gegen die adriatische Handelsrepublik schien daher für Frankreich und den Kaiser ein gleich nahe liegendes Ziel gemeinsamen Handelns gegeben.

Diesen Gebankengängen, die auch Papst Julius II. besgünstigte, um die nordischen Mächte von Mittelitalien abzushalten, ist die Liga von Cambrai vom 10. Dezember 1508 entsprungen. In ihr verpslichteten sich der Kaiser, der Papst und der König von Frankreich, Benedig anzugreisen und seines in der östlichen Lombardei liegenden Besitzes zu berauben, wobei jedem aus diesem Besitze gewisse, sosort bezeichnete Anteile zussallen sollten; außerdem erkannte der Kaiser das Gerzogtum Mailand als französischen Lehnsbesitz aus der Hand des Reiches an.

Auf Grund dieses Vertrages lebte nun der Krieg gegen Benedia in verstärktem Mage auf. Der Papft ging mit geistlichen Strafen vor, die Frangofen besiegten die Benetianer bei Agnadello am 14. Mai 1509, und rasch stürzten sich beibe Bertragsmächte auf die ihnen im voraus zugesicherten Besitteile. Nur ber Kaifer fehlte. Bergebens hatte er auf einem Reichstag zu Worms um neue Mittel zur Kriegsführung gebeten; die Stände verstanden nach ber Schwenkung auf die Seite Frankreichs feine Politik nicht mehr; fie faben kein Reichsintereffe in Gefahr, sie mißtrauten bem Raifer. Fast nicht minder vergebens mandte fich Maximilian an die Stände feiner Hausmacht. Bergebens endlich fuchte er auch bei feinen Berbündeten eine verständige Berücksichtigung feiner Lage; auch hier mißtraute man feinen Absichten; bas Wort fiel, baß über ihn reben so gut sei, wie über die Trinität disputieren 1. Endlich. während Frankreich und ber Papft fich ichon guruckzuziehen begannen, erichien Mar mit einem Seere vor Badua,

<sup>1 11(</sup>mann 2, 379.

dessen sich die Venetianer am 17. Juli 1509 burch Überrumpelung bemächtigt hatten. Er leitete die Belagerung der Stadt sicher und kraftvoll ein; gleichwohl scheiterte sie. Damit war der Feldzug des Jahres 1509 verloren; später anrückende Truppen des französischen Königs und des Papstes richteten nichts mehr aus.

Und schon zeigten sich deutlich die ersten Spuren eines Bruches im Berhältnis der Vertragsmächte. Frankreich hatte in Oberitalien erreicht, was zu erreichen war; nur der Form nach beteiligte es sich noch am weiteren Kampse. Der Papst hatte ein Übergewicht der Deutschen und Franzosen in Italien niemals gewünscht; nachdem die Diversion gegen Venedig zum Vorteil Frankreichs ausgeschlagen war, tauchte bei ihm der Gedanke einer heiligen Liga der italienischen Mächte, darunter auch Venedigs, auf, zu dem Zwecke, Frankreich und erforderslichen Falles auch den Kaiser aus dem Lande zu jagen. So war der Kaiser in der traurigsten Lage; er war vereinsamt, und er hatte mit dem Frontwechsel gegenüber Frankreich zusgleich die ganze alte Sicherheit und den einzigen, noch nicht bezweiselten Zug seiner Politik verloren.

Was das für seine Stellung sowohl in Deutschland wie nach außen bedeutete, follte fich bald zeigen. Auf einem Reichstage Rugsburg, 1510, konnte er nicht umbin, von neuem finanzielle und militärische Unterstützung zu fordern. 11m sie zu erreichen, mar er jett bereit, auf wesentliche Bunkte ber foberalistischen Forberungen ber Sahre 1495 und 1500 einzugeben. Böllig erfolglos. Man war an ihm irre geworden; man erwartete von ihm nichts mehr, und man bewilligte nichts. So blieb bem Raiser, nachdem er nochmals einen reifen und trefflichen Reformplan vergebens eingereicht hatte, nichts übrig, als sich in fein Schicksal zu ergeben. Er mußte mit ansehen, wie man in Dentschland auf die befferen Zeiten nach seinem Tode zu hoffen begann, und seine außere Bolitit zeigt von nun ab ein immer raftloseres Sin und Ber diametral entgegengesetter Blane und ein immer traurigeres Miklingen.

Bunächst nußte zu einer Liquidation ber italienischen Politif geschritten werben. Das war unter ben weiterhin erfolgenden Berschiebungen bes gegenseitigen Berhältnisses ber großen Mächte nicht leicht. Der Papft lebte mehr und mehr in dem Gedanken feiner heiligen Liga: die italienischen Mächte follten die Bertreibung der Franzosen aus Italien in die Sand nehmen. Doch da sie hierzu nicht stark und geschlossen genug waren, so bedurfte es ber Beihülfe auch Englands, ber Schweiz und — bes Raifers. Sollte aber der Raifer in diefer Rombination den anderen Mächten aleichstehend auftreten, eine Boraussetzung, unter ber allein die Kührung des gangen Bundes bem Bapfte verbleiben konnte, fo galt es, zunächst den Raiser so weit zu schwächen, daß er sich füg= sam einordnete. Julius II. suchte das Ziel zu erreichen, indem er ben Raifer diplomatisch vollkommen isolierte und seinen noch immer bestehenden Zwist mit Benedig zu einer dauernden, niemals zu schließenden Wunde zu machen bestrebt war.

Demgegenüber hat sich der Kaiser wohl auf Frankreich stüßen wollen. Der abenteuerliche Gedanke tauchte auf, daß König Ludwig ihn nach Rom führen solle: dann wolle man die Frage der Kirchenzesorm auswersen und gemeinsam ein Konzil berusen, ja, Marscheint 1511 mit dem Gedanken, selbst Papst zu werden, gespielt zu haben. Phantastische und verzweiselte Einfälle, welche die kluge Margaretha, die Regentin der Niederlande, mit stillem Grauen austauchen sah. In Wahrheit hatten sie nur zur Folge, daß der Kaiser in immer größere Abhängigkeit von Frankreich geriet.

Hierin brachte nun allerdings das Jahr 1513 einen beträchtlichen Umschwung. Die Franzosen, jest nahezu die Herren Oberitaliens, wurden in ihrem Bestreben nach vollster Begründung einer italienischen Macht den Gidgenossen verdächtig. Die Schweiz schützte deshalb den von ihr vornehmlich einzgesetzen Herzog von Mailand, und ihre Heere schlugen die Franzosen bei Novara (6. Juni 1513). Der päpstlichen Politik war dies ein hoch willsommenes Ereignis. Die heilige Liga

<sup>1</sup> Zu A. Schulte, Kaiser Maximilian I. als Kandidat für den päpstelichen Stuhl 1511, Leipzig 1906, vgl. z. B. J. Bernans Histor. Zeitsschrift 102, 125 f.

aufrecht erhalten auch von Leo X., bem Nachfolger bes am 21. Februar 1513 gestorbenen Papstes Julius II., wurde jett mehr entwickelt, benn je; neben England trat auch Ferdinand von Aragon ihr näher, und Max schien jett unbedeutend genug, ihr gleichfalls anzugehören.

So hatte benn ber Kaiser abermals eine vollständige Schwenkung seiner Politik vollzogen; dem alten Wunsche der Kurie gemäß hatte er sich der Liga zu-, von Frankreich absewendet. Aber der aufsallende Schritt brachte keine Besserung seiner politischen Lage. Der Krieg der Liga gegen Frankreich, der nunmehr außbrach, führte zu keinem nennenswerten Ersgednis. Die Eidgenossen, die gegen die Bourgogne zogen, meuterten im entscheidenden Augenblick und kehrten thatenlos heim; die Engländer siegten unter der Führung des Kaisers zwar bei dem sesten französischen Städtchen Terouanne, wußten aber den Sieg nicht zu nußen. Und der den Feldzügen solgende Winter 1513 auf 1514 brachte die Entzweiung der Bundesgenossen und einen Zustand allgemeinen Mißtrauens.

Frankreich aber rüstete jett zum energischen Angriff auf Italien, und der Thronwechsel, der nach dem Tode Ludwigs XII. (1. Januar 1515) die Krone an Franz I. brachte, unterbrach diese Absichten nicht, sondern förderte sie. Es kam im Laufe des Jahres 1515 zu dem Siegeszug der Franzosen in Italien, der Mitte September mit dem großen Erfolge von Marignano abschloß; er machte Mailand zu einer rein französischen Dependenz und die Franzosen zu Herren Italiens sowie zu notgedrungenen Freunden der wetterwendischen Kurie und Benedigs.

Zugleich erreichte Frankreich auch an der burgundischen Grenze zweifellose Fortschritte. Um 5. Januar 1515 war der junge Karl, der Enkel Kaiser Maximilians, mündig geworden; er nahm die Regierung der Niederlande aus den Händen seiner Tante Margaretha in Empfang. Und da er nicht mehr in dem Grade, wie Margaretha, an Rücksichten auf die Politik Maximilians gebunden und zudem durch einheimische Ratgeber

im reinen Interesse nur der Niederlande selbst geleitet war, so suchte er alsbald die Freundschaft Frankreichs. Sie ward erreicht in einem Vertrage von Noyon vom 13. August 1516.

Was vermochte nun der Kaiser gegenüber dieser allgemeinen Wendung? In Italien versuchte er im engen Verbund mit England die franzosenseindliche Sache aufrecht zu erhalten: völlig vergebens. In den Niederlanden konnte er unmöglich gegen die Politik seines Enkels vorgehen; es wäre der Selbstmord des Hauses Habsburg gewesen. So änderte er seine Politik nochmals radikal; am 3. Dezember 1516 warf er sich von neuem Frankreich in die Arme, indem er dem Vertrage von Noyon beitrat.

Es war das Ende seiner äußeren Bestrebungen; nichts hatte er aus ihrem völligen Schiffbruch gerettet, als die Sinheit und die künftige Größe seines Hauses. Der Kaiser fühlte zu deutsch, als daß ihm dieser Abschluß hätte genügen können; es bezeichnet seine Stimmung, wenn er in seinen letzten Jahren wiederholt geäußert hat: "Mir ist auf der Welt keine Freude mehr." Und wenn er traurig hinzusetzte: "armes deutsches Land", so hatte er mit diesem Ausruse leider nicht bloß im Hindlick auf die äußere Lage des Reiches, sondern ebenso mit Rücksicht auf die inneren Zustände recht.

Seit dem Reichstag von Konstanz, 1507, war es wohl noch zu den mannigfachsten Anläufen einer Reform, nicht mehr aber zur Reform selbst gekommen. Dagegen waren bei dem stetz schwächer werdenden Interesse am Reiche selbst und seiner Zukunft sowie bei dem gänzlichen Verfall der monarchischen Gewalt die ständischen Gegensätze wieder stärker hervorgetreten. Wir werden bald sehen, wie der zunehmende Reichtum der Bürger in den Städten Erscheinungen großkapitalistischer Wirtsichaft geschaffen hatte, deren Gewicht schwer auf den allgemeinen wirtschaftlichen Zuständen der Nation lastete. Gewiß that man

<sup>1</sup> S. unten S. 68, f.

recht, wenn man seit dem Kölner Reichstag des Jahres 1512 das Mittel der Gesetzebung gegen ihre Auswüchse anwandte. Aber nach Lage der Dinge eröffnete ein solches Vorgehen, zumal da es schließlich in seinen zunächst erwarteten Wirkungen ohne Ergebnis blieb, doch zugleich wieder die kaum überbrückten Spaltungen zwischen Fürsten und Städten. Und der Kaiser zeigte sich völlig unfähig, diese von Jahr zu Jahr zunehmenden Gegensäte zu versöhnen oder zu unterdrücken.

Unter bem großen Gegensate zwischen ben Fürsten und ben Städten aber liefen die nicht minder großen Spannungen bes platten Landes zwischen Abel und Bauern her. Namentlich über den Abel ward da geklagt; in der That erging er sich in einem immer roberen und immer weniger bestraften Fehdewesen, bas völlig jum Raub entartete. Es mare ber völlige Bankerutt ber Reichsgewalt gewesen, hatte sie gegen bies Unwesen nicht iraendwie Abwehr getroffen. Raifer Mag legte barum bem Mainzer Reichstag bes Jahres 1517 Borfchläge zur Reorganisation bes Abels vor, junächst ber Reichsritterschaft, die besonders argem Ruine verfallen war. Allein feine gute Absicht scheiterte vollständig. Die Stände erklärten mehr ober minder verblümt, daß sie von der Thätigkeit des Raisers nichts mehr erwarteten, folglich auch nicht die Absicht hätten, auf sie einzugehen; nur eine völlige Umwälzung schien ihnen noch weiter führen zu tonnen: ber fahen fie unthätig und peffimiftisch entgegen. Allen Gifer aber, ben nie etwa noch hatten, manbten fie an die hämische Rritif ber geringfügigen, bisher erreichten Ergebniffe ber Reichsreform: ber Landfriede habe die Unficherheit vermehrt, das Reichskammergericht sei eine elende Ginrichtung. Und biefe Stimmung war nicht vorübergehend; auf dem Augsburger Reichstag bes Jahres 1518, bem letzten Maximilians, kehrten die gleichen Rlagen wieder.

So nuß diese Stimmung als Endergebnis der Regierung Kaiser Maximilians bezeichnet werden. Und mit welchen Hoffnungen hatte man im Jahre 1486 den jungen Herrscher begrüßt! Frisch, offen, allem Großen zugänglich, deutsch gesinnt, hatte er, von neuem ein Herrscher der ganzen Nation, die schwere Schuld begleichen sollen, die die nächsten Vorgänger am Neiche, vor allem sein Vater, auf sich geladen hatten. Und der Aufschwung der habsburgischen Hausmacht, wie ihn Max zunächst glänzend erlebte und teilweis persönlich herbeisührte, schien diesen Hoff-nungen die festeste Erundlage zu geben.

Wodurch waren nun diese Erwartungen so zu nichte geworden?

Die föderative Entwicklung war doch schon zu weit vor= geschritten gewesen, um noch gang gehemmt werden zu können. Mußte aber ein ehrliebender König, dem eine größere Hausmacht ju Gebote ftand, nicht eben bies versuchen? Dlufte nicht gerade ihm die Entwicklung der oberften Befugnisse im Reich im Sinne einer mobernen centralistischen Gewalt erstes Ziel sein? Rönig Max hat bem zunächst in seinen besten Tagen nachgestrebt; barum versagte er ben entgegengesetten Versuchen ber Stände, soweit er vermochte, seine Bustimmung. Aber bann zeinte sich doch, daß er, gleichzeitig nach außen hin der Rekon= struktion bes Reiches zugewandt, ber Stände, ihrer militärischen wie finanziellen Bilfe bedurfte. Go mußte er zugefteben, baß er ben Bogen zu straff gespannt habe, und sich bem Programm ber Stände bequemen. Aber als er bas that, war es zu fpat. Die Stände erinnerten sich nun seiner früheren Absichten und versagten sich. Und sie vermochten bas mit einigem Grunde. da sich Maximilian in den Plänen seiner auswärtigen Politik mittlerweile als ein überfliegender Phantast und unsteter Wäre unter ben bestehenden Bundesgenoß erwiesen hatte. Berhältniffen ichon ber nüchternste und bedachteste Staatsmann leicht gescheitert: wie hatte ber liebenswürdige, aber unguverläffige kaiferliche Planmacher fie meiftern follen? Er fank von Stufe zu Stufe; am Ende feines Lebens mar er machtlos und das Reich verworren. Es waren Zustande, weit schlimmer, als diejenigen, unter benen Raifer Friedrich III. verschieden mar.

Und hätte es sich nur um einen politischen Verfall gehandelt! Dieser Verfall war — und das allein erklärt ihn ganz — einstweilen nur der einzige, vollkommen sichtbare Ausdruckschmerzlichster sozialer Verschiedungen, die seit mehr als einem

Jahrhundert eingetreten und teilweise seit vielen Jahrhunderten vorbereitet worden waren. Diese Verschiebungen, von keinerlei Centralgewalt mehr unterdrückt oder verdeckt, mußten jetzt offen in ihren Konsequenzen hervortreten, und ihr nahes Drohen berechtigte mehr noch, als die politische Lage an sich, zu dem trostlosen Pesssimus, mit dem man um 1518 in die Zukunft hinaussah.

## Zweites Kapitel.

## Wirtschaftliche und soziale Wandlungen vom 14. zum 16. Jahrhundert.

## T.

Bis etwa zur Mitte bes 14. Jahrhunderts verbrauchten die geschichtlichen Nationen Europas den größten Teil ihrer wirtschaftlichen Arbeitskraft im Ausdau und in der Kolonissation ihrer Länder, in der Nutbarmachung der einsachsten Nahrungsquellen, wie sie ihnen in Grund und Boden, in Klima und Breitenlage, in den natürlichen Vorbedingungen geschichtslichen Daseins zur Verfügung standen. Seitdem konnten die Hauptländer Europas als wirtschaftlich erobert gelten; und der Austausch ihrer verschiedenartigen Erzeugnisse begann nunsmehr die einzelnen nationalen Kulturen zu bereichern. Sie sind die ersten, noch geringen Anfänge einer in wirklichen Vedürfsnissen motivierten weltwirtschaftlichen Vewegung; sie mußten alsbald den Verkehr dauernd befruchten.

So sehen wir namentlich von Deutschland, dem Lande der Mitte, nach allen Seiten hin Verbindungen ausgehen. Die Hanse erschließt die nordischen Meere, Polen und Rußland; vom Westen her besucht man eifriger als disher die Messen der Champagne und Brie; es füllen sich die deutschen Höfe und Straßen in Provins, Tropes und Var-sur-Aube. Auch

<sup>1</sup> Dies Kapitel ift, mit einem Vorwort und belegenden Anmerkungen versehen, vorher in der Zeitschr. für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte Band I S. 191-263 gedruckt worden.

nach Ungarn nimmt ber Verkehr zu; vornehmlich die Rhein- länder sind, wie vor alters, daran beteiligt.

Bornehmlich aber tritt Deutschland jest zum erstenmal in die Beziehungen eines mahrhaften Welthandels. Der Rhein hatte zwar stets auf England gewiesen, einzelne Waren waren immer aus Buzanz und Italien gekommen, und von Klandern her bezog man orientalische Artifel seit der Eröffnung regelmäßiger Schiffahrt vom mittelländischen Meer über Gibraltar nach Brügge. Allein was befagten biefe bunne Verfehrsadern gegen= über bem Handelsstrom, ber sich im Laufe bes 14. Jahrhunderts zu ergießen begann! Run griff die Banfe im Norden gang anders fräftig ein, vor allem Westen und Diten verbindend. und in Sübbeutschland entwickelte fich ein ungemein reger Ver= fehr mit den italienischen Städten, die inzwischen den orientalischen Handel an fich gezogen hatten. In Benedig erblühte ber Fondaco dei Tedeschi, das Raufhaus der Deutschen, auch in Genua und Mailand wurde fpater ber Plan eines Fondaco gefaßt. Spätestens mit Beginn bes 15. Sahrhunderts aber gab es in den Alpen ichon Porten, geschloffene Transport= gesellschaften für den Warenverkehr über die deutscheitglienischen Baffe; fie haben noch vor bem Gindringen des römischen Rechts ein eigenes Transportrecht entwickelt. So vermochte fich in Sübdeutschland Groß und Klein am italienischen Bandel zu beteiligen und die Schäte bes Drients weiter ben Rhein hinab und nach Rürnberg zu verfrachten; die Städte am Nordrand ber Alpen, von Bafel bis Wien, blühten empor; Deutschland wurde zum erstenmal zur Durchgangsstelle, zum Mittelpunkt eines wahrhaft internationalen Sandels.

In der ersten Hälfte und um die Mitte des 15. Jahrshunderts entfaltete der deutschsitalienischsorientalische Handel seine glänzendste Blüte. Den größten Vorteil von ihm trug Italien davon. Verkehrburchzogen erhob es sich zur idealen Höhe einer noch heute bewunderten Kultur: Raufleute waren seine ersten Mäcene und begründeten selbst den Glanz fürstelicher Gerrichaft.

Aber bald erkannte man auch außerhalb Italiens bie materielle Grundlage ber italienischen Größe, und so versuchte man bem Lande ben Borrang in den orientalischen Beziehungen abzulaufen : bas Broblem einer näheren Berbindung mit Indiens fabelberühmten Schäten außerhalb bes Mittelmeers tauchte auf; schon lange por Rolumbus erhibte es die Röpfe kaufmännischer Reisender und geographischer Gelehrter. Reine Nation aber wandte sich biesen Planen mehr zu, als die portugiesische. Sier lag der Gedanke einer Fahrt um Afrika zur Gewinnung bes Seewegs nach Oftindien in der Luft; schon im Jahre 1460 starb Pring Beinrich ber Schiffer, jener fühne Belb, beffen Beiten die Entdeckung der Azoren faben, und 1484 entdeckte die Erpedition des Diego Cani unter der geographischen Leitung bes beutschen Reisenden Behaim die Rufte am Rongo. Aber erst am 20. Mai 1498 erreichte Basco be Gama nach ben Unftrengungen und Mühen vieler Jahrzehnte Ralifut an ber Rufte Malabar. Wie aber wußten nun die Portugiesen bas fühne Wagen ihrer Seehelben taufmannifch zu befruchten! Böllig flar über die nächstliegenden Aufgaben nannte sich König Emanuel schon im Jahre 1499 Berr ber Schiffahrt, ber Eroberungen und bes Sanbels von Afrika, Arabien, Berfien und Indien, und er wie seine Rachfolger setten alles baran, bem Pomp bieses Titels die Bedeutung eines Ausbruckes thatfächlicher Berhältniffe zu geben. In ruhmreichen Rriegen Berstörten sie die Sandelsstraßen, die von Indien über Arabien nach Italien führten, und monopolifierten die Schiffahrt nach ber neuen Welt bes Reichtums in ihren Sänden. Go ward, mahrend Italien zurückging, Liffabon ichon um etwa 1510 zum Breunpunkt bes indischen Sandels. In Indien aber blieben bie Portugiesen auf länger noch als eine Generation Berren ber Lage; hier, unter tropischem himmel, schuf ihr größter Dichter feine unsterblichen Lufiaden, und erft ber politische Berfall ber Beimat in ber zweiten Balfte bes 16. Jahrhunderts gerftorte bas große Zeitalter portugiesischer Eroberung und portugiesischen Handels.

Der beutsche Kausmann aber wurde der Verlegung des orientalischen Handels nach dem äußersten Westen Europas, wenn auch mit Anstrengung, so doch zunächst noch vollkommen gerecht. Große Handelsherren knüpsten unmittelbare Verdinsdungen mit den portugiesischen Königen an, und den zahlereichen kleineren Häusern Mittels und Süddeutschlands ward Untwerpen, seit dem Ende des 14. Jahrhunderts die Erbin Brügges, zum Mittelsort zwischen der Heimat und der portugiesischen Hauptstadt. Die Stadt blühte damals mächtig empor; es ist die Zeit, da Dürer in dem Tagebuch seiner Reise nach den Niederlanden von der majestätischen Entsfaltung ihres Verkehrs ein Vild gesunder Gegenständlichkeit hinterlassen hat.

Bugleich aber hielten die füddeutschen Säuser den Sandel nach Italien fest. Man wußte wohl, daß man ihm die erste Blüte verdankte; man begegnete seinem Ginfluß daheim in den ersten Jahrzehnten bes 16. Jahrhunderts auf Schritt und Tritt im Bau ber Baufer, in ber heiter freien Anlage neuer Strafen. in der Anwesenheit italienischer Gelehrter und Rünftler, in der Mitarbeit einheimisch gewordener Sandelshäuser italienischer Herkunft: und noch war die Handelsgröße Staliens nur zum fleineren Teil durch die Ginwirkungen der Bortugiesen in den arabischen und indischen Meeren unterbunden. Wie die Bertreter der großen Sandelshäufer in Antwerpen und Liffabon faßen, so mahrten sie ihr altgewohntes Seim in ben gaftlichen Städten Italiens, in Genua und Mailand, vor allem in Benedia. Die Universalität jeder Höhezeit geht durch die Handelswelt biefer erften Zeit bes 16. Sahrhunderts; man fennt keinen winkelhaften Abschluß, man ist überall zu Saufe, soweit der Himmel und die eigene Kraft reichen.

So ward Deutschland zu einem Lande großen Verkehrs; massenhaft strömten jett orientalische Waren und Gewürze herein, aber auch englische Tuche, englisches Ale und Dosterbier in Austausch gegen rheinischen Wein, ja selbst notwendige Lebensmittel, Vieh und Getreide wurden importiert: es war der Beginn eines Güteraustausches im modernen Sinne.

Selbstverständlich fiel ihm die bisherige Abgrenzung der lokalen deutschen Handelsgebiete zum Opfer. Hatte man noch im 13. Jahrhundert von einem halb geschlossenen Rhein-, Donaumd Elbgebiet des Handels sprechen können: jett brachen diese Schranken zusammen und nur die große Scheidung zwischen dem süddeutschen Handel Nürnbergs, Augsburgs, Ulms, Straßburgs, Frankfurts, und dem norddeutschen Handel der Hansblied noch bestehen, dis auch sie durch das Vordringen der Süddeutschen nach Ungarn, Polen und Nußland wenigstens teilweis durchbrochen ward.

Aber bevor und mährend ber internationale Sandel lösend wirkte, waren in Deutschland felbst die Borbedingungen einer reifenden Zunahme bes Berkehrs gefchaffen worben. In ben fübbeutschen Städten erwachten größere Manufakturen; im 15. Jahrhundert war hier schon die Art des Unterschiedes zwischen Tagelohn und Stüdlohn, waren die Borteile moderner Arbeitsteilung bekannt. Und im 16. Sahrhundert erwuchsen diese Städte wohl mit zu ben größten Industriecentren in Europa überhaupt, fehr im Gegenfat zu den reinen Sandelsstädten der norddeutschen Sanfe; noch heute sieht man, wenn man von Lübeck her über die alten wendischen Sanfestädte Wismar, Rostock, Stralfund und Greifswald nach Berlin fährt, erft in Eberswalde eine auffallende Zahl von Fabrifichorn= steinen. Um so reger waren die norddeutschen Städte wenigstens am Bertrieb ber fübbeutschen Industrieerzeugnisse beteiligt; die nordischen Bölker standen noch bis ins 17. Sahrhundert hinein unter ber industriellen Obmacht Deutschlands, und in verwandter Lage waren Polen und Ungarn.

Neben die städtischen Industrien aber traten seit dem 14. Jahrhundert immer einschneidender ländliche. Vor allem der Bergbau kommt hier in Betracht, wenngleich sich in seinen Mittelpunkten rasch Städte mit gleichsam amerikanischer

<sup>1</sup> Bgl. Band III 1. 2 S. 18 ff., besonders S. 21 f.

Lamprecht, Deutsche Gefdichte V.

Schnelligkeit erhoben: Goslar, unter König Beinrich I. noch ein einsamer Sof an ber Goffe, 979 icon Pfalz an Stelle ber Pfalz Werla, wovon es bis dahin abhängig gewesen war, gählte in ber erften Sälfte bes 12. Sahrhunderts bereits vier Pfarrfirden, zwei Stifter und zwei Klöfter, und feinem Borbild raviden Wachstums folgten in der Zeit, die uns hier beschäftigt, Freiberg und Schneeberg, Ruttenberg und Ralau. Denn in Sachsen und Böhmen vor allem, ferner in Tirol war der deutsche Bergbau zu Baufe, obwohl feit dem 14. Jahrhundert auch in den Logesen, im Schwarzwald und sonstwo geschürft warb. So entstanden vielerorten große bergbauliche Unternehnungen, anfangs im Sinne fozial-kooperativer freier Gewerkichaften, wie fie ben älteren Pfannerichaften ber Salinen nachgebildet wurden, später auch im Sinne angehender individualistischer Großindustrie, und massenhaft wurde ihre Ausbeute auf ben Markt, in den Strom bes immer zunehmenden Berfehrs geworfen. Schon am Ende bes 15. Jahrhunderts gewährte der deutsche Bergbau auf Silber die Möglichkeit, von der fpärlichen Ausprägung von Goldmungen und Wertzeichen bunneren Silberblechs hinmeg zur Ausprägung schwerer Silberftude überzugehen; in Oberbeutschland erscheinen die Didblafferte, in Tirol. Biterreich und Sachsen die großen Groschen im Werte der rheinischen Goldaulden und bald die Thaler, bis das Reich in der Eftinger Münzordnung die reine Silberwährung einführt.

All biese Thatsachen erklären, daß auch der Binnenhandel im Verlaufe des 14. und 15. Jahrhunderts mächtig anschwoll. Jest kamen die großen Messen empor, zuerst die von Frankfurt am Main, seit 1330 zweimal im Jahre abgehalten, seit 1384 in ihrer Dauer um je 14 Tage erweitert, dann die Messen zu Leipzig und Frankfurt an der Oder. Jest nahm der Rheinshandel einen gewaltigen Ausschwung; weit hinaus wuchs die Bahl der Kheinschiffe über die kleinen Häsen der Frühzeit, deren einer noch heute in Dordrecht erhalten ist, und der Umsschlag in Köln stieg von etwa 37 Millionen Mark im Jahre

1368 auf etwa 210 Millionen Mark in dem Jahre 1464 auf 14651.

Und schon machte sich der Handel als interterritoriale Macht geltend und unterzwang sich die steigende Gewalt der Landesherren. Überall wurden taftende Berfuche zur Berftellung allaemein geltender Münzeinheiten unternommen; im Südwesten bes Reiches brang bas Bellerfustem burch, in Ofterreich ging man zurück auf ben feit 1284 geprägten venetianischen Dukaten, in Lübeck und am Rheine abnite man in ber erften Salfte bes 14. Jahrhunderts den Florentiner Gulben nach. Es konnte nicht ausbleiben, daß auch die großen Territorien in diese Strömung eintraten. So namentlich am Rhein. Bier trafen bereits feit Mitte bes 14. Jahrhunderts die vier Rurfürsten einleitende Schritte zur Begründung gemeinsamen Dages, gemeinsamen Gewichts und gemeinsamer Minge; und im Sahre 1386 wurde wenigstens auf dem Gebiete bes Mingwefens ein Erfolg erreicht, indem im rheinischen Gulben die allgemeine Sandelsmünze diefes Sauvtverkehrsgebietes ber Nation gefunden ward. Später hat sich bann über die Territorien hinaus das Reich ber unabweisbaren Bedürfnisse bes Sandels angenommen. Im Rahre 1524 fam es nach vielen vergeblichen Unläufen zu einer gemeinsamen deutschen Münzordnung, freilich hatte sie junächst fast keinen praktischen Erfolg, und auch bie weiteren Ordnungen von 1551 und 1559 bewährten sich noch wenig und fanden geringen Unklang.

Auch auf anderen Gebieten, im Geleitswesen wie in der allgemeinen Sicherung des Laudfriedens, in der Regelung der Zölle, in der beginnenden territorialen Wirtschaftspolitik übershaupt, machte sich der Einfluß steigenden Handels geltend. Indes nirgends ist er gleich augenscheinlich, wie in der Entswicklung des Münzwesens. Denn eben in der wachsenden Gelbslüssigiet, im zunehmenden Reichtum an baren Mitteln

<sup>1</sup> Der gefamte hansische Berkehr kann um 1362 nach ben Angaben bei Schaefer, K. Waldemar S. 355 f., im wesentlichen auf einen Jahresumsatz von mindestens 120 Mill. Mark berechnet werden.

zeigte fich am beutlichsten ber Erfolg bes neuen Verkehrslebens. Satte im 14. Jahrhundert der Zinsfuß für Rentenkäufe im allgemeinen noch auf 10% gestanden, so fant er in Bafel feit den achtziger Sahren dieses Sahrhunderts auf 8 %. feit den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts auf 5%, später auf 41/2, ja zeitweise 4%. Und im Gebiete der Mosel und bes Mittelrheins war der Verlauf ganz ähnlich. Dem entsprach es, wenn die Preise unter sonst wesentlich gleichbleibenden Berhältniffen zu fteigen begannen. Sierin aber lag ein neuer Unreig zur Produktion wie zur kaufmännischen Spekulation der bürgerlichen Kreise; immer rascher ward der durch den Sandel an fich ichon beschleuniate Verlauf wirtichaftlicher Thätiakeit. Gin Saften fam in die städtische Bevölkerung bes ausgehenden Mittelalters, das den Zeitgenoffen im Vergleich au früherer Dluke nicht minder auffiel, als uns die Emfiakeit unferer Tage; ber Begriff ber Zeit in moberner Auffaffung begann burchzudringen; in Mürnberg fchlugen im 16. Sahrhundert vier Turmuhren ichon die Viertelftunden; zuviel Feiertage galten bereits als Unglud, und Sebastian Franck nannte jum erstenmal die Zeit ein teures Gut, beffen wir fo karg fein follen, daß wir niemals etwas Unnütes thun.

Eine neue Lebenshaltung, die Lebenshaltung des kapitalreichen Unternehmertums war aufgekommen; sie mußte zu einer völligen Revolution der bürgerlichen und städtischen Verhältnisse des 14. Jahrhunderts führen.

## II.

1. Die Bürger bes 13. und 14. Jahrhunderts waren im allgemeinen nicht reich gewesen. Was sie an Kapital besaßen, war im wesentlichen Arbeitskapital gewesen: die für das Geschäft des Handwerkers oder Kaufmanns notwendige Ausstattung mit Werkzeng und geschäftlichen Hilfsmitteln. Es hatte zwar auch schon Leute gegeben, die ihr Kapital als einen Fonds von Nenten anlegten, meist in der Form von Hypostheken; und das 14. und 15. Jahrhundert erweiterte die Zahl

dieser Rentner wie die Möglichkeit ihrer Existenz durch Ausgabe von Anteilen an Salinen und Bergwerken, an Reebereien und Sandelsgeschäften, sowie burch bie Entwicklung bes öffent= lichen Kredits. Im allgemeinen aber war Kapital als bloker Rentenfonds noch felten, und feine einfache Ausnutung im Bins ohne felbstthätige Arbeit galt noch bem 16. Sahrhundert zumeist als sittlich verwerflich.

Dagegen erfreuten sich die Generationen des ausgehenden 14. und bes beginnenben 15. Jahrhunderts in ben Städten vielfach steigender Ersparnisse; wirtschaftlich glückliche Kamilien vermochten damals auch in bescheibenen Berhältniffen leicht eine fleine Summe über bas bloße Arbeitskapital hinaus zu ersparen. Die Bermögensverhältnisse ber Bafeler Bürger, die in diefer Richtung bin genauer bekannt find, beweifen bas: und Macchiavelli, der Deutschland wenigstens teilweise aus eigener Anschamma kannte, erklärt die Thatsache mit der noch andauernden naturalwirtschaftlichen Bedürfnislosigkeit der Nation: die Deutschen machen weder Aufwand für Bauten, noch für Kleider, noch für Hausgerät; es genügt ihnen, Überfluß an Brot und Fleisch zu haben und sich im warmen Zimmer gegen Rälte zu ichüten.

In den Sänden fleiner Leute führte nun der steigende Rapitalbesit leicht zum halbmußigen Kleinhandel: die Pfennigframer waren eine Plage schon bes ausgehenden 14. Jahr hunderts. In Frankfurt finden sich um diese Zeit Beutler, Bäcker und Riemenschneiber, die zugleich Krämer find, und ber Verfasser ber fog. Reformation Kaiser Sigmunds flagt 1439: es ist . . ain args in stetten und auf dem land an vil enden .., wer bas mag, der kauft und verkauft, welcherlai im dunk den pfenning ze bringen. Ein Jahrhundert frater bilbete bann die Überfetung bes mild und regellos empormachsenden fleinen Zwischenhandels in den Augen der Beitgenoffen geradezu eine foziale Gefahr. Männer und Frauen verließen ihre Arbeit, ftrichen in Städten und Flecken umber, tauften alle Lebensmittel auf und machten bamit Auffchläge, "so daß schier Niemand mehr auf die Sahr- und Wochenmarkte

jett zu feilen Käufen fährt, trägt und bringt, das da einer zu feiner Notdurft zu Wege bringen könnte, es sei denn zuvor in der dritten oder vierten Hand gewesen".

Und doch, was besagte die Plage der kaufmännischen Kleinkapitalisten gegenüber den Zuständen, die sich durch Entwicklung von Großkapitalien in den Händen einzelner Bürger gebildet hatten!

Schon im 14. Jahrhundert gab es einzelne reichere Großkaufleute; so mag z. B. der Hamburger Handelsherr Vicko
von Geldersen etwa eine Viertel Million Mark in unserem
Gelde besessen, und ähnliche Vermögen haben sich um
die Wende des 14. und 15. Jahrhunderts in Vasel gebildet.
Vas besagte aber solcher Besitz gegenüber der enormen Anhäufung von Kapitalien in einzelnen Händen im Verlauf des
15. und 16. Jahrhunderts! In Augsburg machte im Jahre
1527 der Bautier Höchstetter einen Vankerott mit über einer
halben Million Gulden Passiven, starb im Jahr 1560 Graf
Unton Fugger mit Hinterlassung von 6 Millionen Goldgulden
in Forderungen und Var, abgesehen von seinem großen Besitz
in Liegenschaften.

Woher nun diese grundstürzende Wandlung? Sie ist nicht bloß Folge einfacher Kapitalvermehrung. Die Kapitalnutung war im Verlauf von etwa fünf Generationen eine andere geworden. Der frühere Handel war Eigenhandel gewesen, Gesichäfte im Sinne unserer Kommission und Spedition waren fast nicht vorgekommen. Zugleich war der Handel reell gewesen im eigentlichsten Sinne des Wortes; Differenzgeschäfte hatte man nicht gekannt, und die Zahlung war noch überwiegend in Bar erfolgt.

Jest hatte sich nun der Aredit, zunächst in seinen kaufmannischen Formen, entwickelt. Früh schon erlebte man eine außerordentliche Umwandlung und Ausdehnung des alten Nealstredits durch Modisifierung der fundierten Häuserrente; daneben trat, in Flandern bereits seit Ende des 13. Jahrhunderts, ein immer zunehmender Wechselkredit. Im inneren Deutschland bürgerte sich dieser Aredit, wie andere Formen des kaufmännis

schen Aredits, anfanas nur langiam ein; noch im Sahre 1391 ließ ber Frankfurter Rat einen Dann pfänden, weil er mit Wechfeln gablte. Im 15. Sahrhundert jedoch entwickelte sich bas Gelbaeschäft vollkommen. In Frankfurt 3. B. wurde trot der foeben berührten Stellungnahme bes Rates im Sahre 1391 schon im Sahre 1402 eine formliche Bank errichtet, beren Inhaber zum Teil mit städtischem Kapitale arbeiteten. Und ein Sahr barauf wurden aus ihr vier Banken gemacht, eine rein städtische und brei von Rats wegen konzessionierte, und der Gewinn aus ben brei fonzessionierten, ber zu zwei Drittel an den Rat abgeführt werden mußte, betrug bald bis zu 30 000 Mark jährlich in unserem Gelde. Und wie in Franksurt, so entstanden auch anderwärts, zumeift auf Grund bes alten Müngregals obrigkeitlich entwickelt, größere Banken, so in Lübeck bas baneum Lubecense vom Jahre 1421, und sie tauchten immer wieder auf trot aufangs zahlreicher Bankbrüche. Rubem erweiterte sich ihr Geschäftstreis zusehends; beschränkten fie fich anfangs auf Pfandgeschäfte und Realisierung von Wechfeln, fo gingen fie boch bald auch zum Depositen= und Girogeschäft über: schon um die Mitte des 15. Jahrhunderts waren die notwendigsten Formen faufmännischen Rredits vorhanden, und die Städte bauten fie aus burch vollkommeneren rechtlichen Schut des Gläubigers, ftracke Vollzugsformen gegenüber Zahlung weigernden Schuldnern und Aberkennung bes Bürgerrechts ober wenigstens ber faufmännischen Fähigkeiten gegenüber leichtsinnigen Bankerotteuren. Sa, feit Beginn bes 16. Sahrhunderts suchten fie auch das Reich zu weiterer Fürforge auf biefem Gebiete zu veranlaffen.

So wurde das ganze Feld des eigentlichen Geldgeschäfts angebaut; es fonderte sich aus aus dem kaufmännischen Großbetrieb und es wurde zugleich, auch auf dem Gebiete des Pfandgeschäfts, immer mehr den Juden entrissen. In Nürnsberg errichtete man im Jahre 1498 ein Leihhaus und vertrieb zugleich die Juden!; in Augsburg erklärte eine gegen die Juden

<sup>1</sup> S. Holzapfel, Die Anfänge ber Montes Pietatis (1462-1515), München 1903, S. 102 ff.

gerichtete Verordnung alle Darlehensgeschäfte für ausschließlich bem städtischen Leihhause zuständig. Im 16. Jahrhundert war dann der Kredit, obgleich die öffentliche Meinung ihn noch nicht als sittlich zulässig anerkannte, in den Städten ganz allgemein; sogar besondere Kreditanstalten wurden schon für Gruppen vornehmlich kapitalbedürftiger Handwerker begründet.

Bie mußten nun all diese Vorgänge die Bedeutung kapitalfräftiger Bürgergeschlechter heben! Ihre wirtschaftliche Kraft
verdoppelte sich gleichsam; schon seit dem 15. Jahrhundert
waren sie dem Großunternehmen, wie es nicht bloß Kapital,
sondern auch Kredit verlangt, gewachsen. Hatte man im
14. Jahrhundert noch gelegentlich ungewiß sein können, ob
die hervorragendsten Geschlechter der Stadt mehr Ritter, Landwirte, Rentner oder Kausseute seien, so war jetzt kein Zweisel
mehr: das kausmännische Element überwog alles andere. Darum
beteiligten sich jetzt die reichen Bürger am Vergdau und an
der Ausnutzung von Salinen, an der Vegründung hausindustrieller Thätigkeit mit weitsichtigem Export, endlich an den
vollkommen modernen Gewerben der Papierherstellung, des
Vuchverlags und des Vuchdrucks. Daneben aber wurde das
alte großkausmännische Geschäft sestgehalten und das Gelbgeschäft entwickelt. Sine Mannigsaltigkeit kausmännischer Betriebe ergab sich, von der man früher nichts geahnt hatte.

Und ihr entsprachen neue geschäftliche Formen. Den übermächtigen Anforderungen der Großunternehmer war der Einzelne,
wie kapitalkräftig immer, doch nicht gewachsen. Das Prinzip
der Association des Kapitals trat auf. Im Norden waren
Kompagniegeschäfte über "See und Land" schon länger hergebracht und nötig gewesen wegen des ungewöhnlichen Nisikos
der Piratengesahr und der Meeresgewalt; schon früh kommen
darum Sechzehntelparte an Schiffen vor, und gern teilte man
namentlich die Verantwortung für Schiffsgesäß und Befrachtung. Zeht wurde diese Form kapitalistischer Association, bisher
noch gern genossenschaftlich gebunden, auf den reinen Boden
des Geschäfts gestellt und zugleich verallgemeinert; so entstand
die Form der kaufmännischen Kommanditgesellschaft. Sine andere

Form faufmännischer Affociation entwickelte sich von ber Scheibung bes Familien= und bes Geschäftsvermögens her. Wie sich in den landesherrlichen Familien des 15. Sahrhunderts die Tendeng des Erstgeburtsrechts geltend machte, um einer Bersplitterung der erworbenen Territorien vorzubengen, so mußte erft recht jede kaufmännische Familie von dem Drang beherricht fein, ben Zusammenhang bes einmal Errungenen über bie Berson bes Erringenden hinaus zu mahren, denn nur in feinem Rusammenhang war das einmal angelegte Rapital mahrhaft wirtsam. Bierzu bedurfte es nun nicht der Bearundung eines Erstgeburtsrechts mit Ausschluß ber übrigen Erben. Das Geschäft trug in sich die Kraft der Erweiterung, und bald waren mehrere Rräfte nötig, es sicher zu leiten. So empfahl sich die im beutschen Rechte für ländliche Verhältnisse von alters her entwickelte Form ber Ganerbichaft, bes vollen Gintritts aller Erben in den ungeteilten Nachlaß und des Fortbetriebes des alten Geschäftes zu gefamter Sand. Indem biefe Form gewählt ward und für große Unternehmen Nachahmung fand, auch ohne daß die zusammentretenden Teilhaber Erben und Bermandte gemesen waren, entwickelte fich die offene Bandelsgefellichaft; ichon in den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts ift sie gebräuchlich.

In den neuen Sandelsgefellichaften wirkte nunmehr bas Rapital mächtig ein auf den Fortschritt der materiellen Rultur. um fo mehr, als sich neben Raufleuten anfangs auch Sbelleute vom Lande an den neuen Affociationen beteiligten. Und bie Gewinne, die gemacht murben, waren außerorbentlich; ichat boch ein erfahrener Beurteiler um das Sahr 1438 den legitimen Gewinn kaufmännischen Kapitals auf jährlich 430 bis 450% bei hundert werbenden Tagen. So begreift es sich, daß jett überall große Gefellschaften auffteben, die "zusammen fpannent und treiben groß Raufmannschat".

Und bald ging man von einfachen kaufmännischen Geschäften zur Ringbildung über. Kaufherren fuhren ichon in den erften Jahrzehnten bes 15. Jahrhunderts zu den füdlichen Importhäfen, etwa gen Benedig. Um fremden Ort kauften sie bann ausländische Baren, Goldbrofate, Sammete, Seiden, Gemurze: Angmer.

Pfeffer, Näglein, Zimmetrohr und anderes, beratschlagten gemeinfam ben Preis mit allen Raufleuten bes Reichs und perfauften babeim nach biefer Berabredung. Das System, in biefer Zeit noch in ben Anfängen, ward dann im Laufe der nächsten Generation zu einer mahren Plage ber Nation, zu einer Fundgrube unerhörten Reichtums für den Großkaufmann; nicht bloß ausländische Waren, auch einheimische Kurzwaren, Detalle, Leder, Unschlitt, ja fogar Landesprodukte wurden ihm unterworfen. Wenn einige Rauflente, fo schildert Luther die Rinabildung für feine Zeit, allein noch von einer Ware haben und feine Beischaffung folder in nächster Zeit mehr zu erwarten fteht, fo steigern sie die Breise gang unbillig, oder fie taufen gar alle Waren einer Gattung zu biefem Zwecke auf, ober verabreden sich untereinander zu einem höheren Breis und lassen benen, die sich an ber Berabredung nicht beteiligen, ihre Ware durch fremde abkaufen; kommen sie felbst hierdurch nicht zum Riel, so geben sie plötlich die Ware so billig, daß die anderen fleineren Kaufleute geschlagen sind und fie doch Berren der Lage bleiben. Luther nennt ein folches Verfahren eitel Monopolia, die ichon das heidnische Gefet verbiete. Denn fie haben, fahrt er fort, alle Ware in den Banden und machen damit, mas fie wollen, und treiben ohne Scheu die ermähnten Stude, daß fie steigern und niedrigen nach ihrem Gefallen, und brücken und verderben die geringeren Kaufleute, gleich wie die Hechte die fleinen Fifche im Baffer, als waren fie Berren über Gottes Rreatur und frei von allem Gefet des Glaubens und der Liebe.

Es ist eine Beurteilung, die auch von unserm sittlichen Standpunkte aus noch durchaus zutrisst, und die zugleich zeigt, in wie vollkommener Weise sich der kapitalistische Großhandel des 15. und 16. Jahrhunderts in Gegensatz gestellt hatte zu den sozialistischen Idealen der skädtischen Wirtschaft des 13. und 14. Jahrhunderts. Wo war hier noch die Rede von dem Gedanken, jeder Bürger solle womöglich gleiche Nahrung mit seinen Mitbürgern haben oder wenigstens niemals von seiner Nahrung verdrungen werden? Wo war der genossenschaftliche Charakter des alten Bürgertums geblieben? Das individua-

listische Wesen des Rapitals als Unternehmerfonds hatte völlig gesiegt über die ältere Auffassung. In der That sieht man gang ab von den Ringen, welche den sittlichen Anschauungen ber Zeit und ben idealen Rräften jeder vernünftigen fozialen Fortbildung Sohn sprachen, so waren auch schon die kaufmännischen Gesellschaften, die offene Gesellschaft wie die Rommanditaefellschaft, auf einem Boben erwachsen, der mittel= alterlichen Anschauungen fern, ja feindselig gegenüberstand. Die mittelalterliche Genoffenschaft stellte die Berson in ben Borbergrund, barum kannte sie als Wirtschaftskraft grundfatlich nur die Arbeit; das Kapital konnte nur als Beigabe ber Arbeit Anerkennung finden. Der taufmännischen Gefellschaft bagegen find die Bersonen nur Beigaben bes Rapitals; sie unterhält zu ihnen nur eine sachliche, burch bas Rapital vermittelte Verbindung an Stelle der verfonlichen ber mittelalterlichen Genoffenschaft; ihre Vertragsbeziehungen find objektiver Urt, unpersönlich; sie laffen bem einzelnen Teilhaber feine Sondererifteng, feine individuale Freiheit gegenüber der personalen Gebundenheit der alten Genoffenschaft.

Es waren unvereinbare Gegenfähe; es war ein vollfommener Bruch mit bem Leben ber mittelalterlichen Stadt. Und er beschränkte sich nicht bloß auf die faufmännischen Rreife. Auch die Bunfte waren zum guten Teil fapitalreich geworden: sie mußten der gleichen Ginwirkung, wenn auch in verminderter Stärke, unterliegen. Sie aber maren die politisch führenden Kreise des 15. Jahrhunderts, die Träger der städtischen Verfassung; mit ihrer Wesenswandlung mußte aufammenstürzen, mas nur an Großem und Schönem aus der mittelalterlichen Entwicklung der Städte hervor= gegangen war.

2. Die Zünfte haben fich gegen ben brobenden Umfturg lange und fräftig zur Wehr gesett. Sie wollten festhalten an bem fozialistischen Ibeal ihrer Genoffenschaft. Sie suchten mit jedem Mittel autonomen Gingriffs die Betriebe ber einzelnen Meister klein zu halten; sie sprachen bas Berbot fapitalistischer Affociation einzelner Meister aus, fo baß bie Ringbilbung im Handwerk erst um die Mitte des 16. Jahrhunderts dauernd gedeihen konnte; sie hintertrieben jeden übermäßigen Wettbewerb in der Beschaffung der Rohstosse, in der Durchführung der Arbeit und im Vertrich der Erzeugnisse des Handwerks.

Vergebens. Die ungleichmäßige Kapitalbildung fand gleichwohl auch im Sandwerk Gingang. Bereits im 14. Jahrhundert gab es vielfach reiche Sandwerker; sie faben fich noch gezwungen, ihr Ravital in Hausrenten anzulegen ober aus ben Zünften heraus und hinüber zu treten zu ben Bereinigungen der alten patrizischen Geschlechter. Allein früh schon durchbrachen reiche Runftbrüder diese Sicherheitsmaßregeln, in Straßburg 3. B. ichon ums Sahr 1363; und nun bilbete fich, vielfach wenigstens, ein wohlhabender Kreis von Sandwerkern. Es find die materiellen Boraussetzungen, benen wir die Blüte unseres Runfthandwerks im 15. Sahrhundert und die Entwicklung einer großen Runft seit spätestens etwa 1450 verbanken. Wirtschaftlich und fozial aber führten biefe Unfänge Bald gab es Zünfte, in benen überhaupt nur noch weiter. Rapitaliften zugelaffen wurden; ein kaftenartiger Abschluß er= folgte. Früh trat er ein, wo Werkzeug und fonstige geschäftliche Voraussehungen von vornherein kostsvielig waren, wie bei Fischern, Bäckern, Metgern, aber auch foust ließ er nicht auf sich warten. Run war die Zahl der Meisterstellen eine begrenzte; nun begann man die Meisterkinder als unfehlbare fünftige Meister auzusehen und von vornherein zu bevorzugen; nun war es leicht, Produktionsringe für Steigerung der Warenpreise zu bilben; in Nürnberg mußten schließlich ftabtifche Brauereien begründet werden, um die Bürger von der Breisschraubung der Brauerzunft zu befreien. Aber schon Rulman Merswin klaat in seinem Buche von den neun Felsen (1352) über die Preisübervorteilung der Handwerfer, und die Reformation Raifer Sigmunds aus bem Jahre 1439 tritt aus bem gleichen wie anderen Gründen bereits für die Aufhebung der Bünfte ein.

Vor allem aber war die kapitalistische Umbildung der

Zünfte fozial von verhängnisvoller Wirkung. Gine Reihe von Runftbrüdern blieb jest arm gurud; fie vermochten nicht anders, als nur mit einem Rufe noch dem Sandwerk weiter anzugehören und sich in irgend eine, von Wettbewerb freiere Spezialität desfelben einzuarbeiten, im übrigen aber auf anderen Gebieten Rebenerwerb zu fuchen. So gingen fie vielfach halb und halb in den Kleinhandel über: in der Ulmer Krämerzunft befanden fich folieflich Gadler, Tafchenmacher, Weifigerber, Sanbichuhmacher, Sattler, Spengler, Nabler, Seiler, Bürftenmacher, Glafer, Bürfelmacher, Bergamenter, Spindelbreber, Weinzieher, Tüncher, Pflafterer, Maler und Bilbichniker.

Andere Zunftgenoffen dagegen gerieten unmittelbar in favitalistische Abhängigkeit von ihren reicheren Brüdern, die sich nun ihrerseits von der persönlichen Ausübung des Handwerts zurückzogen und nur noch dem kaufmännischen Vertrieb der von anderen verfertigten Waren oblagen. So bilbeten sich die Unfänge ber städtischen Sausindustrie, und mit den ehemaligen Zunftbrüdern als Verlegern wetteiferten bald Raufleute beliebiger Unsbildung und herfunft. Es ift eine neue Betriebsform, die zuerst in den Sanfestädten emporgekommen zu sein scheint: hier finden sich die Repschläger in Lübeck, Riga, Reval, die Böttcher in Rostock, die Gewandfärber und Wandbereiter in Samburg und Lübeck berartig organisiert; aber auch in Gud- und Westbeutschland laffen sich die Spuren bes industriellen Verlegertums vielfach bis tief ins 15. Jahrhundert rückwärts verfolgen.

Rumeift aber fam es noch nicht bis zur Sprengung ber alten Zunftverfaffung burch völlig neue Gebilbe, fonbern nur zu ihrer Ausweitung und Wesensveränderung durch eine neue Stellung bes gewerblichen Unterpersonals.

In der guten Zeit des 14. Jahrhunderts hatte jeder Meister nur wenige Lehrkinder und Lehrknechte zu halten bas Recht gehabt; fie hatten bei ihm im Sause gelebt, fie waren Teil seines Gefindes, feiner Familie gewesen. Jest, mit steigendem Reichtum bes Meisters, anderte sich biefe Lage. Die Lehrlinge nahmen zu, sie galten nicht mehr als Sauskinder, sie hatten häufig nicht mehr Teil an ben geselligen Unterhaltungen ber Meisterfamilie. Weit schlimmer aber entwickelten sich die Vershältnisse der Gesellen.

Bisher war die Gesellenzeit fast nur eine Durchgangszeit gewesen zum Meistertum, und dementsprechend hatte jeder Meister durchschnittlich wohl kaum mehr als einen Gesellen beschäftigt. Nun aber, mit der inneren Umwaudlung der Zunft im kapitalistischen Sinne, wurden die Meister kleine Unternehmer; sie hielten zwei, drei, ja fünf und mehr Gesellen. So war bei dem gleichzeitigen Schlusse der Zünfte der Zahl ihrer Meister nach nicht mehr daran zu denken, daß jeder Geselle einmal Meister werden könne: die Gesellen wurden zu einem in sich gesesteten Stand handwerkerlicher Hilfsarbeiter. Und dieser Stand sonderte sich immer mehr aus dem Zunftleben aus, er entwickelte seine eigenen Interessen, und er schuf alsbald zu ihrer Vertretung eine neue Form der mittelalterlichen Genossenschaft.

Bunächst waren es in vielen Fällen wohl nur gefellige Berbande zur firchlichen Repräsentation, zur Teilnahme an gemissen Prozessionen, zum feierlichen Aufsteden von Rerzen vor bem Altar bes Zunftheiligen, welche bie Gefellen je eines Sandwerks begründeten: zum Entgelt für die Leistungen eines folden Berbandes konnten sie des Entgegenkommens der Geiftlichen bei Leichenbegangnissen und Seelmessen gewiß fein. Aber bald entwickelten biefe Verbande auch eine foziale Seite, fie übernahmen den Schutz gegen Krankheit und Berarmung ihrer Genoffen, den einst die Meister gewährt; sie begründeten eigene Trinfftuben und Berbergen; fie bildeten eine besondere Standes= ehre aus. Und früh schon ging man noch weiter. Man zog bas Verhältnis zu Meister und Zunft in den Rreis der Verhandlung. Bisher war der Lohn von den Meistern tarweise bestimmt worden: nun follte er freier Bereinbarung zwischen Meistern und Gesellen unterliegen. Bisher hatte Pflicht= vergessenheit im Dienste eines Meisters von der Anstellung bei jedem anderen Meister ausgeschlossen: jest strebte man, diesen Sat zu durchbrechen und namentlich die Frage des Vertrags= bruches gunftiger für die Gefellen zu lösen. Und dem schlossen sich andere Bestrebungen an; die Arbeitszeit, die täglich etwa 13 bis 15 Stunden betrug, follte badurch verfürzt werden, baß ber blaue Montag jum Baden freigegeben warb, und es follte ben Gefellen erlaubt fein, frei für sich zu arbeiten: ein bunkles Streben nach Gewerbefreiheit brach herein.

Die Mittel, all biefe Ziele zu erreichen, waren gegeben in ber langsamen Berbröckelung ber Bunft und in ber ultima ratio bes Ausstands. Wirksamer war auf die Dauer bas erste; bier gelang es ben Gefellen, die Sorge für die Lehrlinge und bamit für die technische und soziale Zukunft des Sandwerks zum auten Teile in ihre Sand zu bekommen und Bertreter ihres Berbandes in das Gewerbegericht und in die Verwaltung ihrer Zunft einzuschieben: ein Pfahl im Fleische der Zunft, der um so gefährlicher werden mußte, je kapitalistischer sich diese entwickelte.

Und all diese Bestrebungen des empormachsenden neuen, rein auf die Arbeit geftellten, proletarischen Standes murden von der Sympathie weiter Massen des niederen Bolfes getragen, und frifd und teck traten fie hervor. Die Reste ber Gesellen, die Hamburger Boge ber Braufnechte, ber Badgang ber Schulffnechte in Nürnberg, ber Schäfflertang ber Münchener Böttcher, bas große Burfttragen ber Fleischergesellen an vielen Orten, fie alle wurden zu wirklichen Bolksfesten; fie bedeuteten eine Berbrüderung der Gesellen mit den unteren Klaffen der städtischen Bevölkeruna.

Das war um so bedenklicher, als sich der Anbruch eines fapitaliftischen Zeitalters in ben Städten nicht bloß in der Differenzierung der gewerblichen Arbeiter in wohlhabende Zunftbrüber und arme Gefellen geäußert hatte, sondern auch fonft mit biefer Wandlung ber Unterschied zwischen reich und arm ganz außerordentlich gewachsen war: auch außerhalb der Gefellenverbande ftand den wohlhabenden Schichten ber Bevolkerung jetzt ein ausgebehntes Proletariat im besseren Sinne bes Wortes, ja eine nicht unbedeutende Anzahl reiner Bettler gegenüber.

3. Schon die soziale Entwicklung in den Städten an sich mit ihren raschen Sprüngen hatte eine große Anzahl von Deflassierten geschaffen, die feineswegs immer die Stadt verließen, sondern bald in den Borstädten, bald in dürftigen Buden, die der Stadtmauer angeklebt waren, ober fonft in verdächtigen und entfernten Straffen der Stadt weiter lebten, ein allzeit gewärtiges Glement bes Aufstands. Ihnen gesellten fich balb große Teile ber landbauenden Bevölferung ber Städte zu, die Gärtner und Häcker, die Winzer und Waidbauer. Sie hatten im 14. Jahrhundert noch neben den Zünften eine gleich geachtete Klasse ber Bevölkerung ausgemacht. Jest waren sie zurückgeblieben und ihr Besitz vielfach zersplittert, neben ihnen aber war ein junger Stamm ärmlichster Landbauer auf dem parzellierten Boben der alten patrizischen Sofe aufgeschossen, der sich mit ihnen vermischte. Das war schon traurig genug. Dazu fam aber, baß bie Stadtverwaltung sich fast nur noch den gewerblichen und kommerziellen Interessen widmete: die Landbauer waren vergessen. Rein Bunder, wenn sie unzufrieden wurden mit der jüngsten Entwicklung. Das Gleiche traf auch für die freien Tagelöhner zu. Schon früh war beren Stand vorhanden, aus Worms wiffen wir von ihm vermutlich schon aus dem Jahre 1207. In der That bedurften die Städte aus den mannigfachsten Gründen von jeher freier fräftiger Urme. Die vielen Markthelfer, die städtischen Maut-, Wage- und Meßbeamten waren den freien Lohnarbeitern entnommen, und die blübend entwickelte Hauderei wie das Saumtierwesen des Großhandels, endlich die volle Rriegsbereitschaft ber Stadt waren ohne fie undenkbar. spielten sie in den Städten des 13. und 14. Sahrhunderts eine unverächtliche Rolle, an manchen Orten nannten fie fich, in einen forvorativen Berband zusammengeschlossen, stolz die Freiheit, in anderen waren sie völlig den Handwerkern entsprechend in Zünften der Bauhandlanger, Sackträger, Weinskneckte u. s. w. organisiert. Aber nun wurden die anderen Zünfte kapitalistisch befruchtet, nun sonderten sie sich aus aus dem bisherigen Begriffe der Zunft als Arbeitsgenossenschaft. Die Folge war, daß die wenigen Zünfte im alten Sinne, die übrig blieben, eben die der Lohnarbeiter, versielen — und die Arbeiter mit ihnen. Sie traten zurück in die steigende Flut der unteren städtischen Klassen, und sie teilten deren Unzusriedenheit und Smanzipationslust um so mehr, je mehr der gemeine Tageslohn und damit ihre materielle Lebensunterlage im 15. Jahrhundert zu sinken drohte.

Und mit der heimischen Unzufriedenheit mischte sich die Enttäuschung ober ber von vornherein oppositionelle Sinn ber zumandernden Rlaffen. Bei der außerordentlichen Sterblichkeit ihrer Einwohner bedurften die mittelalterlichen Städte besonders ftarken und ständigen Zuzugs vom Lande her. Und er ward ihnen im Laufe des 13. und 14. Jahrhunderts in der That zu teil. Indes je länger diefer Zuzug in Unspruch genommen ward, um so weniger tuchtige Clemente wies er auf; bas platte Land als Refrutierungsgebiet erschöpfte fich. Schon gegen Ende bes 14. Sahrhunderts erkannte man in vielen Städten die Thatsache; sie mußte um so mehr auffallen, je mehr Energie und Wohlhäbigkeit innerhalb ber städtischen Mauern felbst gestiegen waren. Was jest thun? Man konnte baran benken, alle weniger fräftigen Glemente ber Zuwande= rung abzuwehren durch die Forderung des Nachweises eines beftimmten Vermögens. So geschah es z. B. in Ulm; hier wurde seit dem Jahre 1417 ein Vermögen von 200 Pfund Beller (etwa 3000 Mf. nach Rauffraft unferes Geldes) gur Vorbedingung für die Verleihung des Bürgerrechts gemacht. Allein eine folche Magregel konnte nur vorübergehend getroffen werden; man bedurfte bes ländlichen Zuzugs. Go entschloß man sich schließlich vielfach, ein niedrigeres Bürgerrecht, ein bloges Niederlaffungsrecht zu begründen für die minder wohlhabenden Clemente des Zuzugs. Die Folge scheint zunächst

ein stärkeres Anwachsen der städtischen Bevölkerung seit etwa ber Mitte bes 15. Jahrhunderts gewesen zu sein.

Allein war es denn zu verhehlen, daß auf diese Weise eine Bürgerschaft zweiter Klasse geschaffen ward? Daß damit ein Rahmen hergestellt ward zur Sammlung aller in Bildung begriffenen Elemente niedrig bürgerlicher Art, zur Begründung einer großen, unmündigen Gemeinde? Und wie, wenn diese Gemeinde sich berechtigter Forderungen sozialer und politischer Natur gegenüber den herrschenden Klassen bewußt ward und sie geltend zu machen suchte im Kampse gegen die bestehende Verfassung?

Die eigentlichen Träger ber Berfassung waren jest die Bunfte. Gegen fie begannen junächft die Gefellen nicht bloß im eigenen Interesse, sondern hier und da auch schon im allgemeineren der Gemeinde aufzutreten; es konnte an einzelnen Orten gelegentlich icheinen, als ob, wie bie Großkaufleute bas fürstlich-stadtherrliche und die Zünfte das patrizisch-stadtherrliche Regiment gefturzt hatten, so nunmehr die Gefellenverbande bas Bunftregiment beseitigen murben. Und ichon verfügten bie Gefellen hierzu über eine interurbane Macht. Seit dem 15. Jahrhundert war das Wandern der Gefellen allgemein, waren diefe selbst ein Teil der fluktnierenden Bevolkerung geworden; hochstens bildeten Nord- und Süddeutschland noch gesonderte Wandergebiete. Dementsprechend hatten sich die Gefellen= verbände mächtig erweitert, und vielfach waren die lokalen Bereinigungen zu landschaftlichen Gesamtverbänden zusammengeschoffen. In diefer Form verfügte der Stand gewerblicher Sandarbeit über eine Organisation, die den Zunftregierungen nicht felten Schrecken verursacht hat; blieb fie gleichwohl im 15. Sahrhundert noch ohne politische Wirkung, so ist dafür namentlich der Standeshochmut der Gefellen verantwortlich zu machen, der sie immer wieder von den übrigen Bestandteilen ber unteren Klassen in entscheidenden Augenblicken getrennt hat.

Die leidliche Sicherheit, die den Zünften von seiten der Gesellenverbände einstweilen noch in Aussicht stand, gestattete ihnen noch, auch in politischer Hinsicht die Folgerungen aus

ihrer kapitalistischen Umwandlung zu ziehen. Der mittelalterliche Gebanke, daß fie feit den Zunftunruhen durch ihre wirtschaftliche und politische Emanzipation auf ben Boben ber privilegierten Rlaffen gehoben und bemgemäß die Staatsgewalt in ihrem Interesse zu nüten befugt seien, gelangte immer mehr jum bitteren Ausbruck. Die Zünfte entrissen bem Rat bie Aufficht über ihre personale und wirtschaftliche Organisation; fie fuchten womöglich fleine Staaten im Staate zu werben. Sie behandelten die Gewerbegerichtsbarkeit als ein Gebiet eigensten und angeborenen Rechtes, sie übten eine willfürliche Gewerbepolizei, die nicht auf Mahnungen und Rlagen ber Gemeinde hörte. Sie machten als Körperschaften Schulden und erhoben Steuern, sie nahmen fremde Elemente auf, die nicht vom Handwerk waren, wenn sie ihnen nur sonst gu= fagten, fie befreiten sich eigenmächtig vom Rriegsbienst und belafteten bamit bie Gefellen. Go murben fie zu autonomen, übermütigen Berbänden mit Ringbildung und Cliquenwirtschaft; und ber Rat vermochte bem nicht entgegenzutreten. benn er felbst war aus bem neuen gunftlerischen Batriziat qufammengefest. Wo anders follte ba eine Bulfe zu finden fein. als bei ber Gemeinde?

Der Rat und die Ratsverwaltung boten auch sonst Anlaß zu bitteren Klagen. Zwar war die eigentliche Verwaltung von der Zunftbewegung direkt nur wenig berührt worden: nach wie vor wurden die einzelnen städtischen Verwaltungszweige aus den Mitgliedern des Rates in alter Weise bescht. Aber mittelbar war der Einsluß der neuen, zünftlerischen Ratsversassung um so größer. Der Rat hatte in den Zunstversassungen an Zahl seiner Personen meist sehr zugenommen; oft war er dis auf hundert Mitglieder vergrößert worden. So hatte man freilich im Rat Kandidaten genug für die immer weiter greisende Verzweigung der Geschäftsstellen: aber wie sollte die Einheit der Verwaltung gewahrt werden? Der Rat der alten Geschlechterzversassung war vor allem kollegialische Verwaltungsbehörde gewesen, der Rat der Zunstversassungen war ein kleines Parzlament. Wo lag da die nötige Sicherheit für die einheitliche

Beforgung aller städtischen Geschäfte? Fast überall suchte man sie vergebens. Der natürliche Ausweg, die Entwicklung einer Regierungsbehörde aus dem Rat, wurde zumeist verabscheut, da er eine teilweise Machtenteignung des Rates zur Folge gehabt haben würde. Statt beffen traten willfürliche Rombinationen auf. man tappte im Dunkeln, die Geschäfte verwirrten sich, und in ben Berhandlungen bes Rates über eine Reihe von Dingen, die nur der Einzelbeamte nach Pflicht und Gewiffen entscheiden fann, waren ber Korruption die Thore geöffnet. Sie jog um so rascher ein, je mehr das Leben materiell gerichtet war. Man blieb bei ber Räuflichkeit ber Ratsherren, ber Bestechlichkeit der Gerichte nicht stehen: eine volle Klaffengesetzgebung zu Gunften ber Zünfte und bes zünftlerischen Batriziats entwickelte fich, namentlich auf dem Gebiete ber Besteuerung, und wirkte um fo erbitternder, als die Finangen der meiften Städte feit den großen Entscheidungskämpfen gegen die fürstlichen Gewalten in ber zweiten Sälfte bes 14. Sahrhunderts einen fast unverwindlichen Stoß erlitten hatten.

Das alles waren Erscheinungen, die den städtischen Gemeinden schon in der ersten Sälfte des 15. Sahrhunderts wohl bekannt waren, obwohl fie von den Stadtregierungen fast gar nicht zu Rate gezogen wurden. Woll man innen werden. fagt ber Verfasser ber Reformation Raifer Sigmunds im Jahre 1439, das stett gut wurden und jedermann dem andern treu wär, so tät man zunft ab, und wär manglich gemain, und wär niemant dem andern beistandig, und wurd der rat lauter. Und man handelte nach biefer Ginficht. Schon im Anfang bes 15. Sahrhunderts begannen die Bestrebungen ber Gemeinden gegen die Räte, unterftütt von der taboritischen Bewegung, wie einst die Zunftunruhen durch den staatsfirchenrechtlichen Kampf unter Ludwig dem Bayer gefördert worden waren. Man wußte genau, was man wollte: Berhinderung bes Entstehens von Roloffalvermögen burch Handelsgesellschaften und Ringe, Aufhebung ber Zünfte ober völlige Rückbildung berfelben in fapitalfeindlichem Sinne, Regelung ber ftäbtischen Lebensverhältniffe zu Gunften ber Minderhäbigen, Erleichterung bes Eintritts in die Bürgerschaft und damit Demokratisierung der Gemeinde: vor allem aber wirkliche Souveränetät dieser Gemeinde, und Beibehaltung des Rates nur im Sinne eines Bollstreckungsorgans gemeindlicher Gesetze.

Das waren die Punkte, die mehr ober minder beutlich in ben Streitigkeiten zwifchen Gemeinde, Zünften und Rat bervortraten, die wir im zweiten und britten Sahrzehnt des 15. Jahrhunderts in Lübeck, Wismar, Roftock, Hamburg, Magdeburg, Baugen, Görlig, Breslau und vielen böhmischen Städten verfolgen können; fie lagen auch den Auflehnungen berfelben Zeit in Erfurt, Bamberg, Achen, Röln, Mainz, Speyer, Strafburg und Konftang zu Grunde. Erreicht murbe freilich volle Klarheit weder damals, noch in ben maffenhaften Aufständen, die sich von der Mitte des 15. Jahrhunderts bis zum Beginn ber Reformation hinziehen; nur in wenigen Städten ift es zu einem Ausgleich der entgegenstehenden Forderungen gekommen. So vor allem in Strafburg. Sier wurde in der That eine weitgehende Jopolitic der verschiedenen, schon völlig auf dem Boden ber Geldwirtschaft stehenden Bevölkerungstlaffen verwirklicht: es entstand ein Rechtsstaat, verwaltet burch eine gut ausgebilbete Büreaufratie, geforbert burch eine boppelte Bolksvertretung, kontrolliert durch die öffentliche Meinung und oberfte, außerhalb der Verwaltung stehende Instanzen, ein Staat, ben Erasmus rühmend eine monarchia absque tyrannide, eine aristocratia sine factionibus, eine democratia sine tumultu nennen fonnte.

In den meisten Städten dagegen blieben die Schwierigsteiten der Lage ungestört und wuchsen. Wuchsen um so mehr, je mehr das Proletariat und die sluktnierende Bevölkerung zusnahm. Auf dem Reichstag zu Franksurt im Jahre 1397 waren 500 Briefträger oder Boten mit Büchsen, 600 Pfeiser, Gaukler und sonstige Fahrende, endlich 797 Dirnen zugelausen; im 15. Jahrhundert hören wir von noch größeren Zissern der Berlorenen und Unsteten; namentlich Pilger, Bresthafte und Bettler vermehrten sich ins Unendliche. In Hamburg galten in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts 20 % der Eins

wohner als verarmt, in Augsburg zählte man 1520 3000 Nichtshäbige, etwa 12—15% ber Bevölkerung. Nun geschah allerdings viel zur Beseitigung der Not dieser Unglücklichen; abgesehen von der reichen kirchlichen Hülfe verfügten die Städte des 15. Fahrhunderts schon über eine rationelle Teuerungspolitik, und in einer Stadt wie Nürnberg gab es zahlreiche soziale Anstalten zur Hebung der Not in den untersten Klassen.

Gleichwohl konnte die im Flusse befindliche Entwicklung nicht gestaut werden; das Proletariat im eigentlichsten Sinne nahm immer mehr zu, und die Forderungen der städtischen Gesmeinden erhielten einen immer dringlicher betonten sozialistischen Charakter. Hatte Peter Suchenwirt um 1390 gemeint:

Den reichen sind die chasten vol den armen sind si laere: dem povel wirt der magen hol, das ist ein grozzew swaere,

so zogen die in Betracht kommenden Kreise schon früh daraus die entsprechende praktische Lehre; in Lärzburg hieß es:

Der pfaffen unde juden güt, das macht uns all ein frien müt.

Böllig ausgefprochen war diese Stimmung dann gegenüber den Neichen überhaupt seit der zweiten Hälfte des
15. Jahrhunderts. Mochten die vornehmen Geschlechter der
Stadt einer immer ausgesprocheneren Verschwendungssucht versfallen, mochten sie sich des Tages mehrmals umkleiden, mochten sie dem fürstlichen Luzus des Bauens huldigen, mochten sie bisher ungekannte Bäder und Sommerfrischen aufsuchen: die große Masse der städtischen Vevölkerung glaubte zu wissen, was sie von ihnen zu halten habe. Das gegenseitige Vershältnis war aufs äußerste gespannt: ein Ruck noch, und der Bogen mußte brechen.

Nicht minder aber, ja fast noch mehr trieb das platte Land einer sozialen Revolution entgegen.

## III.

1. War die städtische Entwicklung einer geldwirtschaftlichen Sypertrophie anheimaefallen und von Berfassungsftufe zu Berfassungsstufe in voreiliger Rastlosigkeit weitergestürmt, fo litten bie sozialen Schichten bes platten Landes am entgegengesetten Mangel ber Entwicklung. Sier war alles stabil geblieben, und in den Berfassungsformen der dörflichen Markgenoffenschaft fpiegelten sich noch Anschauungen wider, die einst in früher Borzeit einmal lebendig gewesen waren.

Da konnte es benn freilich nicht anders fein: Die Berfassungsformen waren zur bloßen Sülle geworden; der Rern acgenwärtigen Lebens war ihnen längst entschwunden, nur wenige Reste ursprünglichen Wesens zeigten sich noch, und auch sie brohten im 14. und 15. Sahrhundert zu veralten.

Die große hundertschaftliche Markgenossenschaft war urfpringlich Schauplat militärischer, gerichtlicher und wirtschaftlicher Thätigkeit zugleich für die inwohnenden Genoffen gewesen. Diese förbersame Gintracht aller öffentlichen Interessen war aber ichon in farlingischer Zeit gesprengt worden. Entsprechend ber zunehmenden Intenfität des wirtschaftlichen Lebens hatten fich zunächst engere Wirtschaftsbezirke im alten Hundertschafts= bezirke gebildet; auf diese war dann später, in der Entwicklung der Untergerichte unter bem Hochgericht der Hundertschaft, ein Teil der gerichtlichen Organisation übertragen worden. Und aus ben Untergerichtsbezirken als Wirtschaftsgemeinden hatten fich abermals, gleichsam in britter Zeugung, noch kleinere Wirtschaftsgemeinden, die Markgenossenschaften der Dörfer, ju nahezu vollkommen abgesondertem Leben ausgeschieden.

Es war ein unvermeidlicher Vorgang steigender Rultur; nach seiner guten Seite bin bedeutete er bas engere Verwachsen ber Nation mit dem Boden des Vaterlands und damit eine erweiterte Gemährichaft für bie Ständigfeit unferer Geschichte. Aber freilich zerriß mährend bessen die alte Konstruktion ber politischen Stellung des einzelnen Volksgenoffen, und keine andere, gleich glückliche, trat an die Stelle. Der Germane ber

Urzeit hatte seine wirtschaftlichen Nechte vom politischen und militärischen Gesichtspunkte aus konstruiert geschen: der Staat hatte im Vordergrunde seiner Privilegien und seiner Genüsse gestanden. Jetzt war es umgekehrt. Das Wirtschaftsleben gestaltete sich in den immer kleineren Marken immer intensiver, der Krieger von ehedem ward zum Bauern. Damit beschränkte sich der Gesichtskreis des Einzelnen auf die Ücker und Almendestücke der heimatlichen Flur; kaum daß wirtschaftliche Beziehungen aus der älteren Zeit der größeren Markgenossenschaften, wie sie im Gemeinbesitz von Wäldern und Weiden gelegentlich sest gehalten waren, das Auge noch einmal zur weiteren Umschauzwangen: im ganzen war im 15. Jahrhundert das Dorf die Welt des Landbewohners.

Darüber hinaus führte nur noch, auf gerichtlichem Gebiete. die Teilnahme am Hochgericht. Aber wie felten waren die alten hundertschaftlichen Sochgerichtsbezirke jest noch als Ganzes erhalten! Statt ihrer bestanden fast überall mir noch elende Splissen, beren die Landesacwalten eine größere Anzahl in größere Bezirke neuen Datums oft gewaltsam genug zusammenfaßten. Und felbst da, wo das alte hundertschaftsgericht noch vorhanden war, war doch die Teilnahme der Gerichtsgemeinde an ihm veraltet. Das Verfinken ber weit überwiegenden Mehrheit aller Landbauer in irgend welche Formen der Börigkeit und der privatrechtlich konstruierten Unterthanschaft hatte ben Kreis ber Gerichtsgenoffen ftark beschränkt, und wo Bochgerichte grundholder Leute entstanden waren, da brachten sie es zumeist nur zu einem unselbständigen Abklatsch des freien Borbilds. gleich aber verfiel das deutsche Recht und noch mehr die Gerichtsverfassung des ausgehenden Mittelalters unheilbarem innerem Siechtum, ja völliger Verborrung, ba es an großen staatlichen Organen der Fortbildung fehlte. Was blieb, war schließlich nur die äußere Hulle. Roch zog die Gerichtsgemeinde mit blankem Spieß alljahrs breimal zur alten Malstatt; aber die Kraft ihres Urteils war erlahmt und das alte Recht felbständigen Richtens erichien als brudende Laft: jede Stärkung freiheitlichen, gar staatlichen Gefühls burch richterliche Verantwortlichkeit war geschwunden.

Wie hätte sich da die kriegerische Bedeutung des Landvolkes erhalten können. Noch immer zwar galt Waffengeschrei und Aufgebot zur Landwehr, aber vom Auszug, von feckem friegerifchem Bagen, von wirklicher Baffenluft mar feit fpateftens bem 11. Jahrhundert nicht mehr die Rede. Die Bildung der Ritterheere hatte hinweggesehen über die mendlichen militärifchen Kräfte in den Tiefen der Nation und diese erschöpften fich nun in elender privater Rauflust und in der Blutrache bäuerlicher Geschlechter: fann daß dem überschäumenden Jugendmut ber ländlichen Bevölkerung in den geringen Söldnerheeren der Raifer und Fürsten seit dem Ende des 12. Sahrhunderts ein Ausweg zu geordneter Bethätigung gebahnt mard. Gewiß ließ sich die alte Rriegsbereitschaft ber Bauern Mann für Mann nicht mehr fordern; nur in Solstein zog wohl ber Bauer noch bis ins 12. Jahrhundert reifig zu Feld, und nur an anderen peripherischen Gebieten der deutschen Entwicklung, in Friesland, in der Schweig, in Tirol, führte er noch die Armbruft und fcwang die altnationale Reule. Wohl aber wäre es möglich gewesen, ben fleinen Mann jum Bogenschützen auszubilden gleich dem englischen Archer. Aber nur in den Städten ift es hier und da, in Röln, in Strafburg, gefchehen; für das platte Land versäumte die Reichsgewalt ihre Pflicht, und die Landesaewalten entwickelten sich erft in der fritischen Beit und befagen nicht bereits die volle Macht organisatorischen Eingriffs. Co ward bie Nation in ihren breitesten und gesundesten Schichten wehrlos: ein furchtbares Schickfal: ihm verdanken wir mit im letten Grunde das Unglück voller staatlicher Bersplitterung im 16. Jahrhundert und den dreißigjährigen Rrieg, ihm die Unmöglichfeit staatlicher Ginigung im 18. Jahrhundert. Die allgemeine Wehrpflicht des 19. Jahrhunderts aber ift zur sichersten Grundlage eines freien nationalen Staates geworden.

Im 15. Jahrhundert dagegen war der Bauer vom staat-

lichen Necht ber Rechtsprechung und von der staatlichen Pflicht ber Kriegsbereitschaft geschieden, der Unmöglichkeit anderer noch höherer politischer Anteilnahme nicht erst zu gedenken. Er war hinabgestoßen in den Pfuhl eines halb tierischen, dumpf dahinsbrütenden Lebens; das Dasein in dieser Welt besaß für ihn keine Zdeale mehr.

Ober hatte er sie etwa in der Beteiligung an dem Berfassungsleben feines Dorfes finden follen? Gewiß galt bier noch die Selbstverwaltung ber Markgenoffenschaft; im engsten Horizont war dem Bauer gestattet, offen umber zu blicken. Aber die Markverfassung, die freie Tochter einst freier und groß gedachter staatlicher Institutionen, war in ihren glänzendsten Bügen längst ber wirtschaftlichen Sorge ums bloße Auskommen erlegen. Underthalb Sahrtaufende fast trennten den Bauer von bem Ausspruch des Tacitus: et superest ager. Ein Sahrtaufend war vergangen, feitbem in ben alten Marken die Sufe als die genügende Grundlage für den wirtschaftlichen Bestand einer Bauernfamilie ausgelegt worden war. Fünf Jahrhunderte war es her, seitdem jener volle Ausbau des Mutterlandes begonnen hatte, ber ben nachgeborenen Söhnen noch einmal gestattet hatte, in der Heimat einen vollhäbigen Sit zu erwerben 1. Bier Menschenalter etwa waren verflossen, seitbem ber beutsche Often besiedelt worden war im Auszug aller jener über= schüssigen Rräfte des Mutterlandes, die daheim eine sichere Stätte nicht mehr gefunden hatten. Jest gab es für folche Rräfte keinerlei Aussicht mehr. Sie blieben im Lande, fie brückten es.

Die alte Hufe als Einheitsgut der bänerlichen Familie ward jetzt auch in minder bevölkerten Gegenden zum Traum früherer Zeiten. Schon um das Jahr 1100 waren an der Mosel pfleglose Hufen selten geworden, bereits im 12. und 13. Jahrshundert begannen sich hier und anderswo neben den alten Vollsbanern Kossaten, Büdner, Hänsler, Gärtner als ein Stand ländslicher Kleinleute zu bilden. Und immer mehr verstärkte sich dieser

¹ Bgl. Band III 1, 2 S. 51 ff.

Stand aus ben nachgeborenen Sohnen bauerlicher Sufner, und immer mehr wurden die Sufen selbst geteilt; im 15. Sahrhundert war die Viertelhufe in ftark bevölkerten Gegenden ichon jum bäuerlichen Durchichnittsgut geworden.

War ba ber freie Zug ber alten Markverfaffung aufrecht 311 erhalten? Der Bauer der früheren Zeit hatte feine eigent= liche Nahrungsforge gefannt; in bofen Zeiten, bei Sungersnot und Mikwachs, hatte er hineingegriffen in die noch unerschöpften Schätze ber Almende, in Weibe und Wald, in Jaad und Fifchfang: fie hatten feinen Rückhalt, feine Lebensversicherung für alle Fälle gebildet. Jett schleppte er sich auf der Viertels= hufe feiner Ahnen dahin, knapp, kummerlich, schlecht und recht. Und die Almende bot ihm in boser Zeit nicht mehr die alte Stube. Durch die Zersplitterung ber hufen, burch die Ent= wicklung eines fleinen Bäuslertums waren ber Kostgänger auf ihr gar viel geworben, und keinen hatte lange Zeit hindurch der aristofratische und barum gastfreie Charafter der alten Markverfaffung auszuschließen gestattet. Run gab es ein Drängen und Schieben auf der gemeinen Rutung; es bedurfte eingehender Regelung des Holzschlags, des Biehtrichs, der Baffernutung, felbst bas Gras auf den Wegrainen ward schon Verordnungen unterworfen. Co kam ein kleinlicher Zug je mehr und mehr in die Berwaltung bes gemeinen Eigens, in die Markgenoffenschaft selbst. Dahin war bie alte Breite bes Lebens, nur im Rampf und Bwift, im nimmer vollendeten Ausgleich engster Intereffengegenfähe, felbst engherzig werbend, vermochte man zu bestehen.

Und ware noch dieser Verfall des öffentlichen Charafters ländlichen Lebens, diefe Verknöcherung ber alten Wirtschafts= verfassung die einzige Sorge des platten Landes gewesen! Gang anders noch griff die Grundherrschaft nicht bloß in die freie geistige und politische Ausbildung, sondern noch viel mehr in die nacten materiellen und fozialen Grundlagen menfchenwürdigen bäuerlichen Dafeins ein.

2. Seit dem 12. und 13. Jahrhundert waren die alten Grundherrichaften in wirtschaftlichem Berfall beariffen 1. Die größeren Grundherren, weithin mit landesherrlicher Gewalt ausgestattet, benutten von diesem Augenblick an die alten grundhörigen Beziehungen vornehmlich, um darauf die Anfange einer künftigen Landesverwaltung zu begründen. So konnte die Grundherrschaft als die gewöhnlich vorhandene materielle Grundlage einer zu entwickelnden Territorialgewalt ericheinen. und es konnte für sie da, wo diese Boraussetzung gutraf, unter gemissen, ziemlich starken Umformungen eine Zeit neuer Aufgaben und frischer Blüte beraufziehen. Andererseits aber glaubten die an Bahl weit überwiegenden fleineren Grund= herren vom Abel und Klerus nun die Möglichkeit gegeben, aus ihrer Grundherrschaft usurpatorisch landesherrliche Aufprüche zu entwickeln. Diefe Bestrebungen tonnten bei ber Rleinheit der in Betracht kommenden Beziehungen nur in reine Willfür verlaufen: in Plackereien ber Kanfleute um Boll und Geleit, in Sader mit den Nachbarn um Acker und Bieh, in unerhörten Druck vor allem gegen bie grundhörigen Untergebenen. Bald galten biefe, ja galten bie bauerlichen Berhältniffe überhaupt nur noch als ein unermegliches und völlig ungeregeltes Erwerbsfeld ablicher Arnut; und ein Egoismus erwachte unter den Rittern, der sich von dem edlen Raubsinn ber germanischen Urzeit nicht der Intensität nach, wohl aber burch feine vollendete Unfittlichkeit unterschied. In einer Gbelmannslehre bes 15. Sahrhunderts heißt es2:

> Wiltu dich erneren, du junger edelman, folg du miner lerc: sitz uf, drab zum ban! Halt dich zû dem grünen wald, wan der bur ins holz fert,

¹ Bgl. Band III ¹. 2 €. 66 ff.

<sup>1</sup> Uhland, Bolfelieder Nr. 134; zweite Aufl., G. 256.

so renn in freislich an. Derwüsch in bi dem kragen. erfreuw das herze din, nim im, was er habe, span uss die pferdelin sin! Bis frisch und darzů unverzagt; wan er nummen pfenning hat, so riss im dgurgel ab!

Es sind schreckliche Worte, und oft genug hat man im 15. Jahrhundert nach ihnen gehandelt. Nebenher aber ging eine ruhelose Verschlechterung, ja Verknechtung bes bäuerlichen Standes durch grundherrliche Mittel. Sie fest ichon fruh ein; icon um 1350 flagt Rulman Merswin die Grundherren an, daß sie ihre armen Leute über Recht zwängen und ihnen ihr fauer Erworbenes abnähmen, und in Flandern tritt ber Bergog pon Burgund bereits im Sabre 1404 ben abligen Grundberren als Landesherr entagaen.

Geklagt wurde vor allem über ungebührliche Zunahme ber Fronden. Es war ein Bunkt, ber besonders leicht zu Tage trat, mochte nun der Bauer noch zu alten Fronden gezwungen fein, beren Sinn eine verwandelte Kultur gang verkehrt und wohl gar ins Lächerliche gezogen hatte, oder mochte der Grundherr, ben Bedürfnissen intensiverer Landesfultur entsprechend, neue Fronden auflegen. Aber immer fetten Klagen auf diefem Gebiete rein grundherrlicher Fronden doch noch eine gewisse Unteilnahme der Grundherren an den ländlichen Verhältnissen, vielleicht gar unmittelbar landwirtschaftliche Interessen voraus; und so sind sie noch nicht die schlimmsten, so brückend die ihnen zu Grunde liegenden Lasten auch empfunden werden mochten. Es versteht sich daher, daß es da, wo diese Rlagen junächft allein ertonen, wie 3. B. in ben meiften Ländern bes kolonisierten Nordostens, zum Aufruhr auch im 16. Jahrhundert noch nicht gekommen ift.

Viel ichlimmer war es, wenn die Grundherren, bem Verfall

der Grundherrschaft im 12. und 13. Jahrhundert folgend, die alten Verhältnisse in rein eigennütziger Weise umzugestalten oder im Sinne eines gewissenlosen Masseverwalters zu lösen suchten. Hierhin gehört es, wenn in großen Teilen Süd- und Westbeutsch- lands der Abel sein altes Herrenland in immer kleineren Parzellen zu immer höheren Preisen verkaufte oder verpachtete, wie ihm das bei der außerordentlich steigenden Nachfrage nach Land freilich leicht ward: er schuf damit ein unglückseliges Proletariat kleiner Landleute, die noch dazu vielsach verschuldet waren oder nur in ungewisser Pacht saßen. Hierher gehört es nicht minder, wenn die Grundherren die seit dem 12. Jahrhundert eingeschlagene Richtung der Umwandlung von Fronden und Naturallieserungen in Geldzins unterbrachen oder gar rückgängig machten, um sich die Möglichkeit zu sichern, die konkreten Fronden und Leistungen willkürlich zu erhöhen.

Verhängnisvoller aber, als all dies, wirkte die Art, in der die Grundherren sich zu der steigenden Übervölkerung auch ihrer hörigen Sufen stellten. Früher waren nachgeborene Söhne von grundholden Leuten nicht minder in den Wald gezogen zu neuem Ausbau, wie Kinder freier Eltern; eben mit ihrer Bülfe hatten die Grundherren ihr Land im Laufe des 12. und 13. Jahrhunderts ausgebaut. Später waren bann folche Nachgeborene vielfach in die Städte und in die Rolonisationsgebiete bes Oftens entwichen. Jest ergab sich hier eine Stammg nicht minder, wie bei ben geringen Resten ber freien Bevolkerung. Es blieb nichts übrig, als auch die hörigen Sufen gu teilen. Bier aber trat bas grundherrliche Interesse zwischen. Wie konnten Zinfe und Fronden von weit zersplitterten Sufen noch sicher eingehen? Höchstens bis zur Viertelung ward die Teilung abhängiger Hufen vom Grundherrn der Regel nach zugelaffen; die über die Besitzer von Sufenteilen überschießende grundholde Bevölkerung aber ward als nunmehr kopfzinsig, als leibeigen betrachtet. Es war eine Erscheinung, Die sich schon in ber ersten Sälfte bes 13. Jahrhunderts anbahnte: ber beutschen Entwicklung war sie bis dahin nabezu völlig fremd gewesen. Sett erst entstand auf deutschem Boben qu=

gleich mit einem fast nichtshäbigen ländlichen Proletariat eine wirkliche Leibeigenschaft, beren Berechtigung man bezeichnenderweise nur in jenen biblischen Traditionen finden konnte, die an ben Fluch und Segen Noahs anknüpfen. Und immer mehr wuchs ber Stand biefer neuen Leibeigenen; ichon in ber erften Balfte bes 15. Jahrhunderts bildete er eine auffallende Masse, auf beren Schicffal Batrioten beforgten Blices faben. Grafen, freien, ritter oder knecht, die auch zwing und benn hant, fagt ber Verfaffer ber Reformation Sigmunds von ben Grund= herren, die aignen leut und hant sie jetz fur aigen, und steurent si und nement ungewonlich stewr von in uber das, das si holz und veld swarlich verzinsent. Es ist ain ungehörte sach, das man es in der hailigen eristenhait offnen muss das gross unrecht, so gar furgat, das ainer so geherzt ist vor got, das er gedar sprechen zu ainem: "du bist main aigen". Und bamit nicht genug: ben Begriff der Leibeigenschaft, den man für hufenlose Grundholde gewonnen hatte, den unternahm man bald auf alle Grundholde ju übertragen, um fie ftarter zu besteuern und ihr feit späteftens Ende des 12. Sahrhunderts unweigerlich feststehendes Erbrecht an der Sufe zu bestreiten, ja man schritt dazu fort, freie Bächter als leibeigen, die Leibeigenschaft als den einzigen Stand des platten Landes zu betrachten.

Und längst war man schon über die Personen hinaus der freien Birtschafts= und Gemeindeversassung des platten Landes zu nahe getreten. Wo nur immer eine Anzahl oder die Mehr= zahl der Hufen in einem Dorse grundherrlich war, da hatte der Grundherr versucht, durch die Inhaber dieser Hufen, die ja zusgleich Genossen der Markgemeinde waren, Sinstuß auf die Gemeinde zu erhalten. Und fast stets war dieser Sinsluß im Verslaufe schon des 11. und 12. Jahrhunderts so gesteigert worden, daß der ehemalige bloße Grundherr der Mehrheit der Markzgenossen bald als Herr der gesamten Mark selbst erschien. Später galt dann die Mark gleichsam als ein ursprünglich

<sup>1</sup> Bgl. Band III 1. 2 €. 70 f.

privates Eigen bes Herrn, und die Rechte der Markgenoffen an der Almende erschienen nur noch als Dienstbarkeiten bes herrschaftlichen Bodens. Konnten sie nun fo ohne Gegenleiftungen auf die Dauer bestehen? Gar bald klagte man, die Tagweide fei konfisziert, die gemeine Weide muffe verzinst werden, der Wald sei gebannt, das Tier im Wald, der Bogel in der Luft, der Fifch im Waffer gehöre bem Bauer nicht mehr; und ichon in einem Landfrieden der Jahre 1395 und 1396 wird die Jagd allgemein nur den Fürsten, Grafen und Berren, den Reichsstädten und dem Klerus zugesprochen: vom Sagdrecht der Markgenossen ift nicht mehr die Rede. Das 15. Jahrhundert aber brachte bann bie Musbildung ungemeffener Jagdfronden, die graufamen Strafen gegen jeden Raadfrevel bis zur Entmannung, zum Ausstechen der Augen und zum Verluft der Sände, und die furchtbaren Wilbschäden, benen zu steuern bem Bauer in jeder Weise verwehrt ward.

Wahrlich, allein der rein ländliche, grundherrliche Druck hätte genügt, eine Revolution zu entzünden; er hat freie Bauern fast nur noch in Österreich, Steiermark, Kärnthen, Tirol und dem südlichen Bayern, in den friesischen und niedersächsischen Gegenden der Meeresküste — an den Grenzen des Deutschtums, dis wohin die centrale Entwicklung nur matte Wellen warf — und vereinzelt im Westerwald, in Schwaben und Franken hinterlassen. Politische Rechte in ständischer Vertretung aber wahrten sich fast nur die Landgemeinden Frieslands und Tirols. Und das alles zu einer Zeit, da im nördlichen Frankreich, namentlich in der Normandie, ein neues Geschlecht freier Bauern emporwuchs, in der Periode blühendster Verhältnisse der Freeholders in England.

3. Der Grund für die abweichende deutsche Entwicklung, deren Anfänge im 13. Jahrhundert ebenfalls nur Gutes versprochen hatten 1, lag nicht allein in der Entwicklung auf ländlichem Boden. Nicht zum geringsten den Ausschlag gab die Thatsacke, daß in Deutschland sich die Geldwirtschaft infolge der Ohnmacht

<sup>1</sup> Bgl. Band III 1, 2 S. 63 f.

ber königlichen Centralgewalt von Anfang an fast allein und ichlieflich in völlig bewußter Ausschlieflichkeit nur in ben Städten entwickelt hatte 1. Die Folge war, daß dem platten Lande nur die Schattenseiten, fast gar nicht die Lichtseiten ber geldwirtschaftlichen Revolution wahrnehmbar wurden: es war feine Rede von einer gefunden sozialen und wirtschaftlichen Durchdringung beiber Teile, welche bie allzurasche Entwicklung in ben Städten und bas Zuruckbleiben auf bem Lande in aleicher Weise verhindert haben würde.

Schon im 13. Jahrhundert gelang es ben Bürgern, ihre besondere Produktion ftreng auf bas Beichbild ber Stadt au begrenzen; namentlich war das da der Fall, wo die landes= fürstliche und die kaiferliche Gewalt gering waren, in Schwaben, am Oberrhein, in Flandern: Gent hat schon im Sahre 1297 bas Berbot burchgesett, baß im Umfreis von brei Meilen um bie Stadt Tuch fabriziert werbe. Seit Ende bes 14. Jahr= hunderts erfolgte dann der personale Abichluß der Städte vom platten Lande; die Sitte, Ausbürger zu gestatten, murde abgeschafft. Später verfiel auch bas Pfahlburgertum; ichon bie Gesetzgebung Karls IV. war in diesem Bunkte libergler, als die städtische Pragis; in den dreißiger Sahren des 15. Sahrhunderts fprach fich bann König Sigmund gegen die ganze Einrichtung aus und verbot fogar ben "armfreien" Leuten bes Landgerichts Schwaben ganz allgemein, Bürger zu werben. Damit war ber hermetische Verschluß ber Städte gegen bas Land. soweit nur thunlich, burchgeführt, und er blieb bestehen, ja ward recht eigentlich erst recht grundfählich burchgeführt in weit späteren Zeiten; im Sahre 1524 verlangten 3. B. die Bürger Münfters von weltlicher wie geiftlicher Obrigkeit, zu verbieten, daß in den Dörfern im Umfreis von zwei Meilen Sandwerk getrieben, ja Bier gebraut und Brot gebaden werde jum Nachteil ber Bürger; und 1531 suchte bie Tübinger Juristenfakultät die Ausschließung bes platten Landes von ben Gewerben als vom römischen Recht erfordert zu erweifen.

So fonnten die Ginwirfungen ber städtischen Gelbwirt-

<sup>1</sup> Bal. Band III 1.2 G. 23 ff.

schaft auf das platte Land fast nur mittelbarer Art sein. Und auf diesem Gebiete waren sie zumeist verderblich.

Der Abel vom Lande sah den zunehmenden Reichtum des städtischen Patriziats und der städtischen Zünfte. In einer Zeit, in der aristokratische Geltung noch sast ausschließlich auf höherer materieller Lebenshaltung beruhte, mußte er alles daran wenden, es dem Bürger gleich zu thun. Woher aber die Mittel nehmen? Die Grundherrschaften waren versallen; der Ritter verspürte keine Lust, ländlicher Unternehmer zu werden; nicht häusig ershöhte er seine Sinnahmen durch Schafhaltung und Wollverkauf oder durch Teilnahme an bürgerlichen kaufmännischen Geschäften; ausgesprochene Getreides, Holzs und Viehhändler sind erst die Rittergutsbesitzer des 16. Jahrhunderts in den östlichen Kolonialsgebieten geworden. So war die erste Empfindung beim Abel die des ohnmächtigen Neides auf die reichen Bürger, die vershätschelten Kinder der geldwirtschaftlichen Entwicklung. Mit Vorliebe nannte sie der Adel Bauern:

die paurn, die wellen uns fressen, den adel wolbekant; das well gott nit verhengen, wir wellens fürbass sprengen, recht wie die sew besengen.

Und grausam empfand er den Abstand der alten naturalwirtschaftlichen Zeiten und der neuen Periode der Bürger:

> Kaufleut seind edel worden, das sicht man taglich wol; man soll sie aussher klauben auss iren füchsinen schauben mit prennen und mit rauben die selbige kaufleut güt, das schafft ir übermüt.

Aber er durfte sich nicht schlagen lassen. Er mußte es bem Bürger an Luxus zuvorthun. Stupertum und Brutalität

zugleich wurden Rennzeichen des Ritters. Der österreichische Abel machte feine Baare mit allen Toilettenkünften blond und locia; er eiferte ben Beibern nach in Stimme, Gang und Tracht - und er plünderte zugleich die Kirchen, schand und schabte die Bauern. Anderswo war es nicht beffer; überall herrschte berfelbe unfinnige Lurus eines verlumpten Abels. und überall hatten die Bauern die Kosten zu tragen. Sahre erhöhen die Grundherren dem Bauer die Gulte, meint der Nürnberger Hans Rosenplüt um 1450; so er darüber etwas fagt, ichlägt man ihn nieder als ein Rind; mogen fein Weib und seine Kinder sterben und verderben, da giebt es keine Gnade. Und für Schwaben werden wir gur felben Zeit belehrt, daß die einfachen, bisher gebrauchten Mittel zur Erhöhung ber arundherrlichen Ginnahmen schon nicht mehr genügten; man begann, die Beiratserlaubnis für die Leibeigenen finanziell aus-Bubenten; man erhöhte die gerichtlichen Strafen willfürlich; man erkannte für ben Erlaß von Zins und Bacht feinerlei höhere Gewalt als Hagelichlag und Kriegsverwüftung mehr an. Sa die Bauernplackerei wurde bereits Selbstzweck: Rustica gens optima flens, pessima gaudens: so spricht ber Züricher Felir Bemerli († vor 1464) in feinem abelsfreundlichen Buche De nobilitate die neue cynische Auffassung aus.

Ingwischen begannen sich die verberblichen indiretten Ginwirkungen ber bürgerlichen Geldwirtschaft auf bas platte Land auch gegenüber dem Bauer unmittelbar zu äußern. Die Breife für die Landesprodukte fielen gerade in den meift bevölkerten Gegenden infolge ber ausgleichenden Wirkung des steigenden Berkehrs; die alten Laften bagegen wuchsen, ba sie jest gelbwirtschaftlich genau erhoben wurden, so namentlich der Zehnt. Zugleich begannen die Bürger überschüffige Kapitalien in landlichen Werten anzulegen; sie kauften freie Großbauern aus und erwarben vom Abel bäuerliche Zinfe, die sie meist noch berglofer einforderten, als ber mit bem Lande immerhin noch verwachsene Grundherr: damit hoben fie zugleich die wohlhabenberen Klaffen heraus aus bem Boben bes platten Lanbes: nicht felten manberten ausgekaufte Bauern und Ritter ber

Stadt zu, und das Land litt an steigender Verarmung. Auf den Gütern aber, die Bürger erworben hatten, wurde eine viel intensivere, kapitalbefruchtete Wirtschaft eingeführt; hier entstanden Kulturen von Handelsgewächsen, hier begann man Schlagwirtschaft im herrschaftlichen Walbe, und Gartenkulturen brachten ungewohnten Gewinn.

Der Bauer hätte diesem Wettbewerb nur durch intensiveren Unban auch von feiner Seite ber folgen können. Aber bafür versagten seine Rräfte. Schon mußte er, soweit er grundhold war, die Bodenrente, und mehr als biefe, unter ber Form von Zinsen und Dienftleiftungen an feinen Berren abführen. Mittel zur Melioration verblieben ihm nicht. Er konnte nur städtischen Kredit aufsuchen. Und bas mochte Erfolg haben, glückte es ihm, ben langbefristeten Rredit bes alten Rentenkaufs mit anfangs 10%, später nur 5% Zinsen zu erhalten. wie viele mußten sich nicht unter die Forderungen furzbefristeten, faufmännischen Kredits mit 30-50, ja über 80% Zinsen beugen. Sie waren von pornherein verloren: es handelte fich bei ihnen um reine Auswucherung. Und früh bereits war bies Buchersnftem in einzelnen Gegenden verbreitet; ichon ber Aufftand der flandrischen Bauern vom Sahre 1324 war teilweise bagegen gerichtet. Im 15. Jahrhundert aber waren ganze Gegenden namentlich Südwestdeutschlands ausgewuchert, icon um 1430 befürchtete man hier in ben großen Stäbten einen allgemeinen agrarischen Aufruhr zur Abschaffung von Bucherzins und grundherrlicher Gulte. Ift es dann zur Vertreibung ber Juben 1432 aus Sachsen, 1450 aus Bagern, 1453 aus bem Bistum Würzburg, 1470 aus bem Ergftift Mainz gekommen, so mag auch hier die ländliche Bucherfrage mitgewirkt haben, benn eben die Juden trieben ben schamlofesten Bucher. Die Reichsaesetzgebung aber hat sich ber ländlichen Not erft fpat, auf dem Reichstag zu Augsburg im Jahre 1500, und immer ungenügend entgegengestellt.

Der Bauer seinerseits geriet, so mannigfachen, stets ungünstigen Sinstüffen ausgesetzt, von Jahrzehnt zu Jahrzehnt in trostlosere Verzweiflung. Noch in der Stauserzeit hatte ihm die goldene Zukunft der Freiheit gewinkt — und jest war er nicht seiner Leibesnahrung mehr sicher. Und niemand fühlte zunächst mit ihm, außer etwa der niedere Alerus und der Hause der Landsknechte, der aus den kräftigsten seiner verlorenen Söhne gebildet war. Ja mehr noch: er ward verhöhnt und verachtet. Von Neidhard von Renenthal dis zu den Satirikern des 16. Jahrhunderts läuft eine ununterbrochene Kette von adligen und bürgerlichen Spöttern, und hatten die ritterlichen Zeiten sich mit leiser Persissage begnügt, so fuhr das städtische Fastnachtsspiel und der bürgerliche Schwank grob darein mit der Wendung:

Der Baner ist an Ochsen statt, Mur daß er keine Hörner hat;

und Flegel und Filzhut, Karrenfeger und Ackertrapp wurden zu noch verhältnismäßig anständigen Bezeichnungen des Manns vom Lande.

Es handelte sich babei nicht bloß um schlechte Scherze. Die allgemeine Verhöhnung nicht minder, wie der grobe und tölvelhafte Lurus, in dem der Bauer sich außerlich den andern Ständen gleichstellen wollte, zeigten mit erschreckender Rlarbeit, baß ber Bauer ausgeschieden mar aus ber Reihe ber fortichreitenden, auf gleicher Linie ber Entwicklung sich bewegenden Stände, daß er zum fozialen Paria geworben mar. Der verstand seine Bilbung noch, sein Denken und Fühlen? Altertümlich war es und wies in tausend Rechtsformen und abergläubischen Gewohnheiten, in Sitte und Brauch guruck in bie frühe Borzeit unferes Bolkes. Über ihn bin gegangen mar die lateinische Bilbung bes Klerus in ber farlingischen und ottonischen Renaissance, die dichterische Bilbung bes Ritterwesens ber Stauferzeit, die Entfaltung bes burgerlichen Geiftes im 14. Sahrhundert. Sollte er jest noch weiter unterdrückt werden? Sollte er ber unwiffende, elende, verachtete Sklave werden feines Bolfes? Das war die Frage.

## IV.

Es war ein hervorragend nationales, öffentliches Interesse, daß dem Berfall der bäuerlichen Kultur entgegengetreten würde. Es war nicht minder ein öffentliches Interesse, daß die hyperstrophischen Auswüchse der Geldwirtschaft in den Städten beschnitten würden.

Haben Staat und Gesellschaft des ausgehenden Mittelsalters diese Aufgaben verstanden? Und haben sie sie gelöft?

Die öffentliche Meinung ist über die zunehmenden Schäben in Stadt und Land nicht im Unklaren geblieben. Namentlich bie auffallenbste Erscheinung, die Entwicklung bes kapitalistischen Individualismus, erfüllte sie mit Born und Bedenken. Schon Rulman Merswin betont um die Mitte des 14. Jahrhunderts, es sei der greulichste Geis unter den Raufleuten aufgestanden; früher begnügten sich die Raufleute mit kleinem Gut; jest machen sie Tenerung in Rorn und Wein. Gegen die Monopolgefellschaften wie überhaupt gegen die Vergesellschaftung des Unternehmerfapitals wendet sich bann bereits die Reformation Raifer Sigmunds vom Jahre 1439; fie ift über die zu Grunde liegenden wirtschaftlichen Zusammenhänge völlig flar; gegen die Ringe schlägt sie ichon gesetgeberische Magregeln vor, beren Durchführung nach manchen Seiten in der That Abhülfe geschaffen haben würde. Seitdem aber hört die öffentliche Kritik des kaufmännischen Rapitalismus überhaupt nicht niehr auf; Luther giebt ihr nabezu ein Sahrhundert später nur eine neue Form, wenn er mit dem Propheten ausruft: Webe benen, die ein Saus an das andere ziehen und einen Uder zum anderen bringen, bis daß kein Raum mehr da fei, daß sie allein das Land besiten!

Vor allem waren es aber auch im 16. Jahrhundert noch die Ringe und Gesellschaften, gegen die man sich wandte. Luther meinte, der ausländische Kaufhandel, der aus Kalikut und Indien und bergleichen Ware bringt, als solch köstlich Seiden- und Goldwerk und Wurze, die nur zur Pracht und keinem Nut dient und Land und Leuten das Geld aussauget,

follt nicht zugelassen werden, wo wir ein Regiment und Fürsten hätten. Es war das noch eine sehr gemäßigte Ansicht, Radisfale forberten viel mehr: alle Fuggerei soll abgethan sein: kein Wein, Tuch, Frucht, die in unserem Lande nicht erzeugt ist.

foll eingeführt werden, man müßte es denn zu großer Leibes= not thun.

Und diese Strömung ging durch alle Schichten des Bolkes. Daß Abel und Bauern so dachten, war selbstverständlich. Aber auch in den Städten regte sich die Opposition immer mehr, zumal man das ungewöhnliche Steigen der Preise, wie es schon in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts des merklich wurde, übertrieben fast allein den Geschäftskniffen der Ringe Schuld gab. Die Gemeinden, mit Ausnahme der großen Kaufleute, traten mit Klagen und Reformplänen auf, im Süden wie im Norden; nach der sog. Reformation Kaiser Friedrichs III. soll kein Kaufmann und keine Gesellschaft einen größeren Handel treiben als dis zu einem Geschäftskapital von 10000 rheinischen Gulden: was man darüber besitzt, soll man der Obrigkeit um 4% Zinsen leihen; diese wird das Geld zu 5% weiter verleihen an arme geschickte Gesellen, die sich mit einem geringen Kapital wohl zu nähren wissen.

Man sieht, die gesetzeberischen Maßregeln gegen den kaufmännischen Kapitalismus sollten auf dem Gebiete des Handswerks dem Ausgleich zwischen den kapitalreichen Junstmeistern und den armen Gesellen zu gute kommen. Denn auch die Entartung der Zünste war längst als ein allgemeines Übel erkannt; schon in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts sprechen die Duellen hierüber laut und deutlich. Indes mehr als durch positive Bedenken ward die öffentliche Weinung auf diesem Gebiete doch durch die stets wachsende Gesahr proletarischer Auffassung des Lebens und der Arbeit seitens der unteren Bolksklassen beunruhigt. Sebastian Franck spricht einmal davon, es sei soweit gekommen, daß Arbeit als Schande gelte, und Luther führt in seinem Sermon von guten Werken im Jahre 1520 aus: Niemand will arbeiten; darum müssen die Handwerksleute ihre Knechte feiern lassen; die sind dann frei,

und mag niemand fie gahmen. Wo aber eine Ordnung ware, daß sie mußten im Gehorfam gehn und sie niemand aufnähme an andern Orten, hatte man biefein Übel ein großes Loch gestopft. Es war schon nicht mehr ber Gebanke einer organi= ichen Reform, fondern nur noch der einer Repression, beren Durchführung die Ratastrophe nicht mehr vermeibbar machen tonnte. Gehr begreiflich, benn schon mar bas Proletariat vielfach bem reinen Bettel zugefunken. Dem fpäteren Mittelalter, bessen religiöses Ideal das Armutsleben Christi und seiner Sunger war, galt die Armut als heilig. Und in der That: trug bas Armutsleben ben Charafter ftoifcher Resignation und glücklicher Fügfamkeit unter ben Willen Gottes, fo mar eine solche Anschauung ben edleren Trieben bes spätmittelalterlichen Geisteslebens völlig angemessen. Aber ichon in ben breifiger Sahren des 15. Sahrhunderts mußte ein flardenkender Geift mahnen: alles almussen sol diemuteklich empfangen werden, trewlich behalten werden, nutzlich angelett werden, gnadenreichlich verdient und trostlich genossen werden und zu frucht gebracht werden. Bon solcher Auffassung war einige Generationen später nur noch in Ausnahmefällen die Rebe. Der Bettel mar zu einer unerträglichen Landplage geworben, barin alle Deklaffierten ein mit driftlichem und firchlichem Nimbus umgebenes Dorado fanden: die hehrsten Ibeale einer früheren Zeit erschienen so in ben Rot gezogen, und mit ber Armut verband sich ein im innersten Grunde unsittliches Dafein.

Und wie sollte man mit diesen Zuständen aufräumen, so sehr man sie kannte und beklagte, wenn sie in den höheren ländlichen Schichten gleichsam ein nur noch ekelhafteres Spiegelsbild fanden! Auch der Adel war verarmt und einem elenden Räuberleben anheimgefallen. Und er rühmte sich bessen noch.

Ruten, roven, dat en is ghein schande, dat doint die besten van dem lande

lautete ein bekannter westfälischer Spruch aus bem Ausgang bes 15. Jahrhunderts, und hutten führte in seinem Dialog

Pradones aus, es gabe vier Rlaffen von Räubern in Deutschland, die Ritter, die Raufleute, die Juriften, die Bfaffen, die Ritter aber wären noch die unschädlichsten unter ihnen.

So ergab sich ein verhängnisvoller Zirkel. Man war völlig flar über die Wurzel des Übels, einen hypertrophisch entwickelten individualistischen Rapitalismus in ben Städten; man wußte, daß diefer die Ringe und Gefellschaften hervorgebracht, die Zünfte entartet, das Proletariat verschuldet, den ländlichen Abel in Mitleibenschaft gezogen hatte. Benigstens diefe Quelle einer kommenden Revolution hatte man verftopfen tonnen; es ware eine wesentliche Erleichterung auch für bie Schäden ber felbständigen Entwicklung bes platten Landes gewesen. Aber die Stände, die sich einer gefunden Reaktion gegen ben Kapitalismus hatten annehmen können, Abel und unteres Bürgertum, maren felbst in ihrer Entwicklung zu fehr geschädigt und sittlich gebrochen. Unter biefen Umftanden fonnte eine Silfe nur noch fommen von den öffentlichen Gemalten.

Das 14., 15. und 16. Jahrhundert ift bas Zeitalter ber Ausbildung territorialer Staatsgewalten. War es nun benkbar. daß erst in Entwicklung begriffene Mächte sich ber Beseitigung weit eingefreffener Schaben wibmen wurden, jumal wenn biefe über die Territorien hinaus auf den befonderen Schauplat ber großstädtischen Geschichte wiesen? Die Rürsten hatten gunächst genug mit der Pflege der eigenen Gewalt zu thun. Darum entwickelte sich auch ihr wirtschaftliches und soziales Berständnis, von wenigen Ausnahmen abgesehen, erft spät. Noch im Jahre 1460 konnte Kaiser Friedrich III. als Landesfürst in Ofterreich bie Bolle erhöhen und bie Mungen verschlechtern in dem Augenblick, da die ärgste Mißernte brohte; es war ihm nicht gegenwärtig, daß man mit bem Stocken ber Ginfuhr an ben Rand bes Berberbens gelangen mußte; er fah nicht voraus, daß die Preise unter ärgerlichen Schwankungen auf bas Vierfache steigen würden. So nahmen sich die Fürsten von sich aus der städtischen Entwicklung kann anders an. als im Interesse ber Erhöhung ihrer eigenen Machtstellung: auf

diesem Gebiete versuchten sie in hikanöser Münzpolitik und egoistischen Verkehrsmaßregeln zu gewinnen; eine soziale Ginswirkung aber auf die städtischen Verhältnisse lag ihnen faft stetz fern, selbst dann, wenn sie von den Territoriallandtagen gefordert ward.

Im Rahmen ihrer besonderen Territorialpolitik aber waren sie nicht minder fern von allaemeinen, ftaatlich-fozialen Gesichtspunkten. Bier hatte allerdings die Geldwirtschaft nach gewiffen Seiten ichon auf fie eingewirft; bie Territorialverwaltung und bamit auch die Territorialverfassung schon des 15. Sahr= hunderts wäre nicht möglich gewesen ohne Boranssetzungen gelbwirtschaftlicher Natur1, und namentlich an ben fürstlichen Höfen felbst begann sich die Lebensführung in ihren ökonomischen Grundlagen ber Saushaltung reicher Bürgergeschlechter ber Stadt zu nähern. Aber murben aus biefen Anfangen gelbwirtschaftlicher Ginwirkung auf die fürstlichen Gewalten icon tiefgehende Folgerungen gerade für eine innere Territorial= politik gezogen? hier hieß es zunächst nur, die Fürstenmacht stabilieren über Rleinstädte, Abel und Rlerus; dem Bauer gu Sulfe zu fommen gegen ben Abel, ber mit allen Mitteln bes Gewährenlassens nach unten bin zunächst gewonnen werden mußte, lag nicht im Bereich bringender Aufgaben. Erst später, als ber Abel bem Territorialfürftentum rettungslos unterworfen mar, feit ber zweiten Sälfte bes 16. Sahrhunderts frühestens, haben die Fürsten im Bauernstand eine ber unentbehrlichsten finanziellen Grundlagen ihrer Machtstellung erfannt und ihn vor der Aussaugung bes Abels zu schüten begonnen. Ginstweilen aber aalt es ihnen, an Macht zu gewinnen, wo nur immer zu gewinnen war: fie maren von nacht egoistischen Gesichtspunkten beherrscht. Sie fonnten, wie Luther sich ausdrückt, nicht mehr, benn ichinden und schaben, einen Fall auf ben anderen, einen Bins über ben anderen seten, ba einen Baren, hier einen Wolf auslaffen, bazu fein Recht, Treue, noch Wahrheit bei fich gefunden werden laffen, und handeln, daß es für Räuber und Buben

<sup>1</sup> S. Band IV 1-8 S. 329 ff.

zu viel wäre. Gar wenig Fürsten sind, die man nicht für Narren oder Buben hält. Das macht, fie beweisen sich auch alfo, und der gemeine Mann wird verständig, und ber Fürsten Plage, die Gott contemptum heißt, gewaltiglich baher gehet unter bem Pofel und gemeinem Mann 1. Man halte dies Urteil nicht für einseitig; so verschiedene Geifter, wie hutten und Sebaftian Franck urteilen nicht minber energisch: und schon Nicolaus von Rues († 1464) hatte die politische und foziale Haltung ber Fürsten mit ben Worten gekennzeichnet: Wie die Fürsten bas Reich verschlingen, so wird bereinst bas Bolt die Fürsten verschlingen.

Alber vielleicht war bem Reiche felbst ein besseres Geschick in der Behandlung ber fozialen Schaben beschieden. Es hanbelte fich ja um allgemeine nationale Gebrechen; nur die Reichsgesetzgebung konnte mit vollem Erfolg ben Ringplat bes materiellen und fozialen Wettbewerbes zu gunften ber nieberen Schichten umschränken ober wenigstens eine gewisse Ordnung bes gefellschaftlichen Daseinskampfes herbeiführen: und bies zu thun, war ihre Pflicht wie die Pflicht jeder öffentlichen Gewalt. Das ift auch im 15. Jahrhundert feineswegs verfannt worden. Aber die Durchführung! Es gelang bem Reiche in seiner totenähnlichen Ohnmacht nicht einmal, bas Räuberwesen des Adels zu unterdrücken trot Reichsfrieden und Rammergericht; in bem Entwurf über die innere Reichsordnung vom Jahre 1502 verlangen die Kurfürsten, die Raubritter follten boch wenigstens veranlaßt werben, die Ackerleute und Weinbauern mährend ihrer Feldarbeit in Rube zu laffen: auch das murde nicht erreicht 2.

Nirgends aber zeigte sich ber flägliche Verfall ber Reichsgewalt selbst in den Zeiten Karls V. mehr, als in der Be-handlung der kaufmännischen Ringe. Diese Ringe waren mit wenigen Ausnahmen rein thatsächlicher Art; sie hatten kein staatliches Monopol. Hierin lag zweifelsohne ihre Schwäche,

Bon weltsicher Oberfeit, Anfang 1523 (Weimarer Ausg. 11, S. 270).

<sup>2</sup> Bal. oben S. 58.

und ichon in der zweiten Bälfte des 15. Jahrhunderts empfanden die Kaufleute das und begannen dagegen Borkehr zu treffen. Gern wurden die Teilnehmer eines Ringes nur in einer Stadt gefucht; bann bestand die Hoffnung, daß biefe biplomatifch für die Ansprüche des Ringes eintreten werde. Roch gunftiger war es, ftanden Städtebundniffe, die Banfe im Norden, im Suben ber schwäbische Bund im hintergrunde ber faufmännischen Bestrebungen: im Sahre 1520 gestand Ulm auf dem Überlinger Städtetag ein, ber schwäbische Bund sei niemand nüplicher, als ben Sandelsgesellschaften; ber einzelne Raufmann fite troden. Bon hier aus mar es zu den monopolistischen Bestrebungen ber großen hanbelshäufer, ber Fugger und Welfer, nur noch ein Schritt. Diese suchten sich gerabezu als politische Mächte im Reiche einzurichten, gleichsam als Fürsten bes Banbels in partibus. Wie einst die Grundherrschaften aus dem alten öffentlichen Verbande der Markgenoffenschaften als pfeudostaatliche Gebilbe ausgeschieben waren, fo wollten fich jest biefe Sanbelshäuser aus ben Städten als pseudostaatliche Dlächte absondern: fie erstrebten namentlich einen besonderen Gerichtsstand vor dem Raiser, volle Handelsfreiheit und die Freiheit ber Monopolbildung im Reich, sowie wohl gar noch ein eigenes Müngrecht. Boll gelungen find diefe Bestrebungen freilich nur ben Fuggern: sie erhielten 1526 ben erblichen Reichsgrafenstand und volle Landeshoheit für ihre Güter und Versonen, und 1535 ward ihnen das Münzrecht zu teil.

Was konnte unter solchen Umständen die Gesetzebung besagen, selbst wenn sie wuchtige Schläge gegen den übertriebenen individualistischen Kapitalismus geführt hätte? Aber auch das war nicht der Fall. Zwar hat sich schon Kaiser Sigmund mit dem Gedanken gesetzlicher Maßregeln gegen Ringe, kaufsmännische Gesellschaften und Fürkauf getragen, und seitdem ist diese Absicht im 15. Jahrhundert öfters gehegt worden. Zu Singang des 16. Jahrhunderts hielt dann Kaiser Max den Ulmern den großen Schaden vor, den ihre Ringe verursachten: umsonst. Darauf wurden im Reichstagsabschied vom Jahre 1512 die Ringe verboten. Vergebens. Dann versprach Karl V. in seiner

Wahlkapitulation die Abschaffung aller Monopole. Vergebens. Und vergebens eiserten, teilweis unter dem Druck des neu begründeten Reichstegiments, neue Reichstagsbeschlüsse der Jahre 1521, 1524, 1529, 1530, 1532, vergebens die Reichspolizeisordnung vom Jahre 1548 gegen sie: noch Ferdinand I. hat das Versprechen der Wahlkapitulation Karls V. wiederholen müssen.

Es ift ein trauriges Ringen, in bem die Gesetzgebung sehr bald in die Hände der Monopolisten siel durch mehr oder minder seine Bestechung; fast nur scheindar wurden der öffentlichen Meinung durch immer erneute Erörterung des Themas und formelle Beschlußnahmen noch Zugeständnisse gemacht. Die Entwicklung aber ging hinweg über diese elenden Versuche; schon längst hatte sie revolutionären Charakter angenommen.

Vertieft wurde dieser Charafter noch durch einen geradezu heillosen Zwiespalt des Rechtsbewußtseins, der sich im tiefsten Grunde ebenfalls aus dem völligen Zersall der Staatsgewalt seit dem 12. Jahrhundert und aus dem dadurch ermöglichten, beinah ganz getrennten Entwicklungsgange des platten Landes und der Großstädte eraab.

Das deutsche Recht war im Lause der uns bekannten gesschichtlichen Entwicklung zu einem ländlichen Rechte geworden; in seiner allmählichen Umformung hatte es alle. Stusen des naturalwirtschaftlichen Beitalters begleitet. Darauf, mit der Ausdildung der Geldwirtschaftlich charakterisierten Rechte innerhald der städtischen Entwicklung unvermeidlich geworden. Aber nur innerhald der städtischen Entwicklung unvermeidlich geworden. Aber nur innerhald der städtischen Entwicklung. Auf dem Lande behielt es sein altes Wesen um so treuer bei, je weniger sortschrittlich, je mehr reaktionär schließlich die ländliche Entwicklung verließ. So entstand ein doppeltes deutsches Recht, ein noch unausgebildetes der Städte, ein überreises, in Schwanstungen geratendes des platten Landes. Die Folge kounte nur allgemeine Unssicherheit des materiellen Rechtes sein, um so mehr, als die Weiterbildung des Rechtes nicht durch eine

einheitliche Reichsgesetzebung, sondern durch Abertausende von Sprüchen einzelner Gerichtshöse ersolgte. Und die Rechtszunsicherheit ward um so größer, da auch die Gerichtsversassung mit dem Versall des alten Reiches, mit dem Austommen terristorialer und städtischer Gerichtsdarkeit, mit der Ausdildung grundherrlicher, vogteilicher und mannigsachzenossensschaftlicher Gerichte völlig ins Ungewisse eingelenkt war. Es war ein Zustand allgemeiner Verwirrung, in dem die etwas sestere Gerichtsversassung Westsalens unter der Form der Feme ihre Kompetenzen mißbräuchlich über das Reich erstrecken konnte, aus dem heraus man schon seit Wende des 14. und 15. Jahrshunderts immer lauter und verzweiselter nach einer Kodissistation deutschen Rechtes schrie.

Eitles Verlangen! Wer sollte sie durchführen? Etwa das Reich, dessen Autorität auf diesem Gebiete schon im 13. Jahrshundert einer freilich für die Zeit vortrefflichen Privatarbeit, dem Sachsenspiegel Sikes von Repgow, teilweis gewichen war? Ober die Fürsten mit ihren partifularen Tendenzen? Die Sinheit des deutschen Rechts war in landschaftlicher Zersplitterung und im Gegensat von Staat und Land unheilbar versloren gegangen.

Selbst gegen die neue kapitalistische Wirtschaftsordnung, von deren voller juristischer Durchdringung kaum die Rede war, war das deutsche Recht zu schwach, von seinen älteren, naturals wirtschaftlichen Prinzipien aus auch nur grundfählich Front zu machen. Diese Rolle siel vielmehr dem kanonischen Rechte zu, das sich im Anschluß an gewisse Lehren des neuen Testaments und unter dem Sinsluß der frühnaturalwirtschaftlichen Zeit zu einem socialistischen Rechte entwickelt hatte. Es hatte demsgemäß als wirtschaftliches Ideal die Gütergemeinschaft aufsgestellt: dulcissima rerum possessio communis est. Es hatte weiterhin den Gebrauchswert der Güter allein anerkannt, nicht auch ihre werdende Kraft; und somit war es ursprüngslich auf volle Verwerfung jedes kaufmännischen Standes und jeder kapitalistischen Produktion als einer irreligiössunssittlichen Lebensgrundlage ausgegangen. Dieser schrosse Standpunkt

war bann zwar schon im Lause bes 14. Jahrhunderts einigen Bedenken begegnet und wurde im 15. Jahrhundert in gewissen Bestimmungen der kanonischen Gesetzgebung selbst abgeschwächt: im ganzen aber blieb doch bestehen, daß das Kirchenrecht, in dieser Richtung zugleich der Stellvertreter eines Widerspruchs des deutschen Rechts, der Evolution des kapitalistischen Individualismus entgegentrat.

Da kam dieser Entwicklung einer ber merkwürdigsten und folgenreichsten Vorgänge ber beutschen Geschichte zu Gulfe, die Rezeption bes römischen Rechtes.

Das römische Recht als Ganzes hatte lange Zeit zur beutschen Rultur faum eine wichtigere Beziehung gehabt. 3mar bergen unsere Volksrechte bes 5. bis 8. Jahrhunderts gelegentlich einige Reminiscenzen baran, und im Prozegrecht wie in einzelnen Rechtsftoffen bes in Deutschland gultigen kanonischen Rechts laffen fich wefentlichere römisch-rechtliche Ginfluffe nachweisen. Gine intimere Bedeutung aber für die specifisch nationale Entwicklung erhielt bas frembe Recht boch erft burch die enge Berbindung zwischen faiferlichem Diabem und beutscher Königsfrone. Bier mar bie Zeit ber frühen Staufer entscheibend. Friedrich I. machte sich bas Wiedererwachen ber römischen Jurisprudeng in Bologna für feine lombardischen Plane zu nuge1; er konnte bas aber nur, indem er bas römische Recht als das noch immer geltende kaiserliche Recht betrachtete. Bon hier aus mar bei ben faft untrennbaren Beziehungen zwischen faiserlicher und foniglicher Gewalt in Deutschland bie Übernahme römischen Rechtes auf deutsche Berhältniffe fehr leicht gemacht. Freilich griff beshalb bas fremde Recht in die bestehende deutsche Rechtsordnung noch nicht eigentlich zerftörend ein; es begann nur langfam absterbende Zweige diefes Rechtes zu erseten, neue Triebe, beren biefes Recht nicht mehr fähig schien, von sich aus zu bilden. Indes biefe Stellung genügte, um bem fremben Recht eine von Gefchlecht zu Geschlecht steigende Bedeutung zu fichern,

<sup>1</sup> Bgl. Band III 1, 2 G. 132 f.

und so erschien es schließlich in der Reichsgesetzgebung als das eigentliche, das grundsätliche kaiserliche Recht, und das deutsche Recht erhielt eine nur noch subsidiäre Bedeutung.

Und schon kam dieser Entwicklung von oben ber eine autonome Bewegung von unten her entgegen. Von Italien aus verbreitete sich in weite Schichten bes Klerus, balb auch ber gebildeten Laien römisch-juristische Bildung. Das beutsche Recht hatte es noch nicht zu einer rein intellektuellen Durchbildung seiner Materien gebracht; in ihm herrschte noch die formalistische Behandlung des Rechtsstoffes, wie sie das alte Zeitalter symbolischen Geisteslebens gezeitigt hatte1. bedurfte aber die geldwirtschaftliche Entwicklung mit ihrer rein sachlichen, personell und damit formalistisch nicht mehr gebundenen Behandlung der Geschäfte auch einer folden nuch= ternen, rein intellektuellen Auffassung bes Rechtes. Im beutschen Recht murbe man fie mühfam haben entwickeln muffen. Im römischen Recht bot sie sich ungezwungen in großer Bollendung dar. So war es fast unvermeiblich, daß man nach ber fer= tigen Darstellungsweise bes römischen Rechtes ebenso griff, wie das emportommende Rittertum ber Stauferzeit fich die weiter entfalteten ritterlichen Lebensformen bes französischen Abels zu eigen gemacht hatte. Die Vermittlerinnen diefer Rezeption waren aufangs die deutschen und die fremden Domschulen, später die italienischen Universitäten, die von gabl= reichen beutschen Studierenden besucht wurden, und wohl auch die geiftlichen Offizialate, endlich aber und vor allem die deutschen Hochschulen, deren älteste, Prag, Wien und Beidel= berg in den Jahren 1348, 1365 und 1386 begründet wurden 2. Und so ward benn bas Sahrhundert ber großen Gärungen, das fünfzehnte, auch das der übermächtigen Rezeption des fremden Rechts. Formal völlig gesichert und abgeschlossen erscheint der Vorgang der Rezeption gegen Ende des Jahrhunderts; der Reichsabschied von Worms im Jahre 1495

<sup>1</sup> Bgl. Band 18 S. 188 ff. (11.2 S. 184 ff.).

<sup>2</sup> hierüber Genaueres unten S. 198 ff.

weist Ritter und Beisiger bes Reichskammergerichts an, nach römischem Recht zu sprechen, und die Territorialgerichtsordnungen nehmen alsbald die gegebene Anregung auch für die Rechtsprechung in den einzelnen Ländern auf.

Unter welchen Umständen hatte nun das römische Recht diesenigen Grundsätze und diesenige Denkweise entwickelt, die in die deutsche Entwicklung eingeführt werden sollten? In Rom war die alte Sklavenwirtschaft in Gesindes und Familiens verfassung, wie sie die besseren Zeiten der älteren Republik gestannt hatten, mit der Ausdehnung des Reichs über Italien, Sizilien und den Orient zu Grunde gegangen. Entwickelt hatten sich an ihrer Statt allmählich Großbetriebe der einzelnen einflußreichen Geschlechter mit Herden von Sklaven, die nach rein sinanziellem Gesichtspunkt geleitet wurden, mochte es sich um Ackerbau oder um industrielle Anlagen handeln. Die Familien der Sklaven zählten nach Hunderten und Tausenden; der Besitz von zweitausend in einer Hand ist nicht unerhört; sie wurden verwendet in Unternehmungen größten Stils.

In biefem Betrieb entwickelten fich nun Zuftande bes ausgeprägtesten kapitalistischen Individualismus: ausschweifender Reichtum weniger, furchtbare Armut ber Maffen, schon im Rabre 104 v. Chr. erflärte ein Ronful, es gabe in Rom höchstens 2000 Personen, die Bermögen befäßen. In ber That bestand ber Abel aus den rudfichtslosesten Geschäftsleuten, einigen hundert Senatoren, einigen tausend Ritter= familien mit einem eklen Anhang von Emporkömmlingen aus ben Rreifen der Freigelaffenen, der fleinen Bankiers und Rauf= leute. In biesen Rreisen entschied sich bas Schicksal bes Beltreichs in halb wirtschaftlichem, halb politischem Ringen: Cafar und Augustus siegten als verwegenste und glücklichste Spekulanten, und die Familia bes Augustus übernahm den größeren Teil ber politischen Berwaltung, wie ein Teil seines Privatvermögens ben Staatsichat bilbete; bas Reich ward zu einer geschäftlich betrachteten und betriebenen Riefenunternehmung.

In diesen Kämpfen erwuchs eine hartherzige und uner= Lamprecht, Deutsche Geschichte V.

bittlich konsequente Gesellschaft, beren Vorsahren ebenso musterhaft durch eine rein individualistische Geschäftsführung discipliniert worden waren, wie sie jetzt selbst nach unten, in die Sklavenherden und die Masse der abhängigen Leute hinein organisierten und disciplinierten. Die Handhabe aber zu diesem Vorgehen lieserte das klar auf die Zwecke des höchsten wirtschaftlichen Egoismus zugeschnittene, grundsätlich jeder Regung des Gewissens wie der Sittlichkeit verschlossene Recht.

Und dies Recht, wenn auch in mannigfacher Abschwächung, ward jetzt der deutschen Entwicklung eingeimpft. Und es war dabei nicht bloß die modernere, intellektualistische Fassung des Nechts, die in Betracht kam; das materielle Recht selbst drängte sich der deutschen Rechtsordnung ein. Sin unfäglich schmerzelicher Konflikt der völlig von einander abweichenden Rechtssanschaumgen, eine vollkommene Berwirrung des öffentlichen Rechtsbewußtseins, ein tieses Sinnisten schamloser öffentlicher Unsittlichkeit war die nächste Folge.

Die Gloffe jum Sachfenspiegel führt einmal aus: Gut ohne Ehre ift fein Gut; und Leib ohne Ehre hat man für tot; alle Ehre aber kommt von ber Treue. Gin römischer Raifer aber hat das berüchtigte Non olet gesprochen; und Ehre und Treue find bem römischen Recht rein außerliche Begriffe der Rechtsordnung ohne irgendwelche nttliche Beziehung. sind ihm existimatio und bona fides: schon Tacitus hat darum die germanische Treue prava pervicacia genannt. Die tiefsten sittlichen Verankerungen bes beutschen und römischen Rechtes führen alfo in durchaus entgegengesetten Boben: fein Bunder, wenn fie fich in der Ausprägung aller grundlegenden Rechtsbegriffe wie Feuer und Wasser verhalten. Dem beutschen Rechte fehlten alle Züge abstrakt individualistischen Rechts: es fannte im allgemeinen feine Stellvertretung in Rechtsgeschäften. es kannte nicht das Inftitut der juriftischen Berfon, fein Eigentumsbegriff mar sittlich-sozialer Ratur; das Gigentum erschien ihm stets als Träger nur von Rechten und Pflichten, nicht als Objekt individualer Willfür und Berrschaft. Mußte unter diesen Umständen nicht die Aufnahme des römischen

Rechts die deutsche Volksseele sieberhaft aufregen, selbst wenn die deutsche materielle Kultur sich einer Zukunft entgegenbewegte, deren Denkweise der des römischen Rechts näher lag?

Und schon machten sich auf dem Gebiete ber fozialen Entwicklung die Wirkungen bes neuen Rechts fühlbar. Es war zunächst klar, baß die kapitalistische Entwicklung in ben Städten an ihm eine höchft erwünschte Stübe finden mußte gegen die Anschauungen bes beutschen und bes kanonischen Rechts. Es war ferner flar, bag die Ginführung römischer Rechtsgebanken auf bem platten Lande den ichon bestehenden Gegenfat zwischen Abel und Bauern vergrößern mußte. Bisher hatte ber ablige Grundherr trot aller Blackerei boch feine Grundherrschaft niemals mit bem Auge bes römischen Ritters als einen ländlichen Stlavenbetrieb im großen zu betrachten gewagt; die fozialen und psychologischen Triebfebern feiner Unschauungen waren immer germanisch geblieben. Wie, wenn er jett — nach römischem Recht so mild als möglich — seine Herschaft als dominium, seine selbstthätiger Rechtsbildung verluftig gegangenen Bauern als coloni, fein Berhältnis gu ihnen als locatio-conductio betrachtete und die markgenoffenichaftlichen Rechte, weil im römischen Rechte nicht vorgezeichnet, als thatsächlich nicht vorhanden ansah? Die Möglichkeit hierfür wuchs von Tag zu Tag, und mit feinem Inftinkt witterte bie Nation fie feit früher Stunde. Bald ertonte im 15. Jahrhundert die Klage, daß das alte einfältige Recht burch fremdes Recht verdrückt werde; und rasch verbreitete sich als ein neues Rechtssprichwort ber Reim:

> Das edle Recht ist worden krank, Den Armen kurz, den Reichen lang.

Unerschöpflich aber war das Bolk in haßerfüllter Berhöhnung der neuen römischen Juristen, an deren Person das Emporsbringen des neuen römischen Rechts sozusagen greisbar ersichtslich war: als Rechtsverdreher und Beutelschneider, als Zungenskrämer und böse Christen versielen sie der nationalen Bersachtung. Um das zweite und dritte Jahrzehnt des 16. Jahrs

hunderts aber war man so weit gelangt, daß die Reformation Kaiser Friedrichs III. in ihrem fünsten Artikel die Auschebung aller Doctores des weltlichen und geistlichen Rechts verlangen konnte, denn sie seien besoldete Anechte und nicht Erbdiener des Rechts.

Nun war aber die Rezeption des römischen Rechts fast die einzige Maßregel, in deren wirklicher Durchsührung sich der Nation noch das Dasein der alten Reichsversassung wie der Einsluß der Territorialgewalten auf sozialem Gediete allgemein bemerkslich machte. Und die Wirkung siel hier zu Gunsten der sozial drückenden Klassen aus, zu Gunsten der städtischen Kapitalisten und der ländlichen Grundherren. Soweit also öffentliche Gewalten sozial wirksam wurden, versehlten sie ihre Aufgabe völlig: sie milberten nicht, sie verschärften die bestehenden Gegensäße. Hülflos und unwissend im ganzen, trieben sie da, wo sie eingriffen oder gewähren ließen, mit voller Gewalt zum sozialen Umsturz.

Die Lage war troftlos, und die Revolution ließ nicht warten. In tausend immer dringlicheren Mahnrusen verkündete sie ihr Nahen seit den ersten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts.

## V.

Das ganze Mittelalter hat kommunistisch sozialen Gestanken und fomit gelegentlichen revolutionären Neigungen nicht fern gestanden.

Jedes große Zeitalter wirtschaftlicher Entwicklung pflegt eine Frühzeit mehr sozialistischer und eine Spätzeit mehr individualistischer Wirtschaftsführung aufzuweisen: die neuen Wirtschaftsfräfte werden zunächst, weil anders nicht zu bewältigen, von Gemeinschaften Vieler ergriffen, um dann, nach ihrer Beugung unter den menschlichen Willen, gemäß der verschiedenen Wirtschaftsbefähigung der einzelnen Personen im Volke der individualistischen Ausbeutung zu unterliegen. So folgte im naturwirtschaftlichen Zeitalter der sozialistischen Persone markgenossenschaftlicher Gleichheit die individualistische Zeit grundherrlich-grundhöriger Abstufung, und in der rein geldwirtschaftlichen Entwicklung der Städte während des 12. bis 16. Jahrhunderts wurde die Zeit sozialistisch gilden- und zunftmäßiger Auffassung abgelöst durch eine Spätzeit des kapitalistischen Individualismus.

Unter diesen Umständen war während der rein marksgenossenschaftlichen Periode, also bis tief ins 6. Jahrhundert hinein, wie während der städtischen Entwicklung des 12. dis 14. Jahrhunderts die Möglickeit der Ausbildung sozialistischer Wirtschaftsanschaumgen auf germanischem Boden von vornsherein gegeben. Diese Anschaumgen aber überdauerten beidemale die Institutionen, daraus sie hervorgingen; niemals ist deshalb die sozialistische Betrachtungsweise in Deutschland gänzelich geschwunden.

Wesentlich trug hierzu wohl auch die Thatsache bei, daß innerhalb der mittelalterlichen Kirche das kommunistische Ideal zu jeder Zeit genährt ward. Die Grundlage bildeten hier die Anschaumgen des Reuch Testaments. Die Lehren Christi bewegen sich auf der Grundlage einer hohen individualistisch-geldwirtschaftlichen Kultur; zur Zeit seines Erscheinens hatten die Juden ihr naturalwirtschaftliches Zeitalter mit der so charakteristischen Erscheinung eines vielleicht einst vorhanden gewesenen Haligher längst abgestreift. Allein der Herbte vom Standpunkt sozialer Gerechtigkeit aus einen Ausgleich der Schäden jeder individualistischen Wirtschaftssorm an, indem er das Ideal einer allgemeinen wirtschaftlichen Gleichheit als die Ersüllung der Zeiten gelegentlich andeutete und mit den Begriffen des Friedens, der Freude, der sittlichen Ausgeglichenheit verband. So dieten die Lehren des neuen Testaments jedem Zeitalter glückliche Auregung zu sozialem Denken: denn sie konzentrieren sich nicht in der Forderung konkreter Institutionen, sondern nur in dem Wunsche nach sozialer und sittlicher Vollkommenheit in Friede und Recht.

Allein schon die Zeit der Apostel entwickelte aus den Lehren Christi einen praktischen Kommunismus gegenseitiger Liebe. Und das war das Ideal, das die Kirche des Kömersreiches gegenüber der Herrschaft eines brutalen wirtschaftlichen Egoismus aufnahm und weiter bildete: die Bäter waren noch

viel ausgesprochener kommunistisch, als die Apostel. Sie näherten sich damit den zu Recht geltenden sozialen Anschausungen der germanischen Bölker in der rein markgenossenschaftslichen Zeit; es ist eines der Momente, das dem Deutschtum des merowingischen und frühkarlingischen Zeitalters die Ansnahme des Christentums erleichtert haben muß. Und seitdem entwickelte die Kirche ihr kommunistisches Ideal immer schärfer—freilich auch immer mehr als Ideal, das der Wirklickeit nicht gezieme. Den Fortschritt zeigen die Scholastiker, allen voran der heilige Thomas.

Andererseits aber begann seit dem 13. Jahrhundert auch eine kirchliche Bewegung, die wiederum auf praktischen Kommunismus hinauslief, wenn auch in sehr eigenartigen Formen. Die seit dem frühen Mittelalter sich immer mehr vergeistigende Askese fand das Ziel christlicher Bollkommenheit seit dieser Zeit in der völligsten Bedürsnislosigkeit auf Erden, in einer Armut, wie sie Christus bewahrt hatte. In dieser Armut zu leben ward die Ausgabe von Tausenden edler Geister; die Armutsdewegung selbst ward bald zu einer Gegenströmung wider den kapitalistischen Egoismus des Großbürgertums, und ihre Vertreter, die Minoriten und ihre Affiliirten, ja die Bettelmönche überhaupt, galten als Lieblinge des gemeinen Bürgers.

Die sozialistisch-revolutionären Bewegungen aber, wie sie auf rein wirtschaftlich weltlichem Boden auftauchten und in den Mißständen begründet waren, von denen bisher gesprochen ward, empfingen von dieser Entwicklung her in den Augen vieler Zeitgenossen den Abglanz idealer und christlich nicht zu verwerfender Bestrebungen. Das galt für die Bewegungen in den Städten, noch mehr aber für die des platten Landes. Denn der Bauernstand war von jeher der von der biblischen Anschauung bevorzugte Beruf gewesen: in der That gewährt er am ehesten die sittlich-konservativen Vorbedingungen christlicher Glaubensempfänglichkeit. So ist es nicht zu verwundern,

¹ Vgl. Band IV 1—3 €. 267 ff.

wenn die driftlichen Sympathien sich schon früh dem geknechsteten Bauer zuwandten als dem Seligen, der da Leid trägt in Höffnung zukünftigen Trostes. Mit Rührung erwähnte man wohl vor den Enterdten des platten Landes, wie Christustrozdem ihren Stand befonders gesegnet habe, indem er es aussprach: mein Bater ist ein Baumann ; und gern brachte man den Bauer in Beziehung zu den christlichen Geheimnissen:

Ich pau die frucht mit meiner hand, daraus sich gott verwandelt in priesters hand.

Es ist eine Stimmung, die alle frommen Gemüter des 15. und 16. Jahrhunderts beherrscht; niemand ist ihr mehr unterworfen gewesen, als Luther.

Und dieser Strömung mächtiger Sympathien des Gemütes, wie sie den verachteten Bauer moralisch frei machte zum Widerstand, trat keinerlei Gegenwirkung geistiger Art stark lähmend entgegen. Die Wissenschaft lag noch in den Fesseln der Religion, sie war noch nicht selbstherrlich; einzelne ihrer Zweige, die Ustrologie namentlich mit ihren Kalendern, Prognostiken und Hausbüchlein, haben nur dazu beigetragen, die bestehenden Neigungen zu verstärken. Und diese Neigungen änßerten sich noch frei in naturwüchsiger Form, ja in oft zügellosem Tone; und ihnen kam seit Mitte des 15. Jahrhunderts die sabrikmäßige Verbreitung geistiger Produkte durch den Buchdruck entgegen, ohne daß in der Censur schon eine Kontrolle dieses neuen, unendlich mächtigen Hebels der öffentlichen Meinung entwickelt war.

So war eine allgemeine Stimmung für revolutionäre Bewegungen, für ihre Durchführung wie ihre Zulassung vorhanden. Und geistige Anstöße von außen her forgten dafür, sie noch zu verstärken.

Von Böhmen her brang das hufsitische Gift ein. Auf weltlichem Gebiete bedeutete es die Predigt eines internatio= nalen Sozialismus; wiederholt forderten hussitische Manifeste

<sup>1</sup> Pater meus agricola est, Joh. 15, 1.

zur heiligen und göttlichen Ginigung junächst ber Deutschen und Cechen auf, um eine gerechte Berteilung bes Besites und Genuffes herbeizuführen. Und den bohmifchen Reterbriefen folgten in den dreißiger bis siebenziger Jahren des 15. Jahr= hunderts, wenn nicht länger, huffitische Sendboten, freiwillige und ausdrücklich ausgeschickte: "es war recht ein Lauf für arme, üppige Leute, die nicht arbeiten mochten und doch hoffartig, üppig und öb waren; benn man fand viele Leute in allen Landen, die als grob und schnöd waren und den Böhmen ihrer Regerei und Iln= glaubens gestunden, so sie glimpflichst konnten . . . Sie hatten die Pfaffen zu Wort, und wie jedermann mit den andern teilen follte fein Gut: mas auch vielen ichnöben Leuten wohl gefallen hätte." So erzählt die Klingenberger Chronif von Zürich, und die bedeutenoste Reformschrift, in der hussitische Gedanken nach= wirken, die Reformation Kaiser Siamunds vom Jahre 1439. weist ihrer Entstehung nach auf Angsburg 1.

Und gerade hier wirkte noch ein anderes Vorbild revolutionär, freilich mehr politisch als sozial: es war das Beispiel der Schweiz. Unvergessen war im benachbarten Deutschland der Freiheitse kampf der Sidgenossen gegen das Haus Habsburg, und sie selbst frischten bessen Gebenken auf durch neue Heldenthaten gegen den burgundischen Tyrannen. Wie gern hätte man ihnen nachegeeisert; der politischen Befreiung hätte die soziale ohne weiteres solgen nüssen. So wurde das Wort "schweizerisch werden wollen" geradezu zum typischen Ausdruck für jederlei Emanzipationslust; durch ganz Deutschland machte es die Runde.

Das alles zusammen waren Momente, welche die revolutionäre Strömung schon seit der Mitte des 15. Jahrhunderts zur Lebensgewohnheit machten; es siel nicht auf, wenn Geiler von Kaisersberg in einer Predigt des Hungerjahres 1481 den Andächtigen die Aufforderung zurief: Laufet den reichen Leuten in ihre Häuser, die Korn haben; ist es beschlossen, schlagt es mit einer Art auf und nehmet Korn an ein Kerbholz!

<sup>1</sup> H. Berner hat (zulett in seiner Neuausgabe ber Resormation bes Kaisers Sigmund, Berlin 1908, S. XLV st.) Valentin Eber, Stadtschreiber von Augsburg und Mitglied ber ersten Augsburger Humanistensodalität, als den Bersasser nachzuweisen gesucht. Bgl. jedoch z. B. Kaiser, Histor. Zeitschr. 103, 347 f.

In der That wüteten, als Geiler diefe Worte fprach, icon feit zwei Generationen in Deutschland ununterbrochene Revolten. Wir fennen ichon die städtischen Bewegungen ber zwanziger und dreißiger Jahre des 15. Jahrhunderts 1. Ihnen zur Seite, boch zunächst nur im Gegenfat zu ben Juden, laufen agrarifche Aufstände ber. Go versuchten fich schon im Sabre 1391 die Bauern der Umgegend von Gotha in einer Audenichlacht: gefährlicher aber war die Erhebung ber armen Leute bes Pfälzer Rurfürsten gegen bie Wormser Juden vom Dezember 1431: fie führte schließlich zum Nachlaß ber aufgelaufenen bäuerlichen Judenzinsen und zu Fristverlängerung für die Abzahlung ber geschuldeten Rapitalien. Es ist ber lette ber gegen bie Juben fpegiell gerichteten Aufstände'; fpatere revolutionare Einwirkungen wurden burch die Bertreibung der Juden aus den wichtigsten Territorien 2 zumeist überflüffig gemacht.

Um so mehr nahmen die eigentlichen agrarischen, gegen die Grundherren gerichteten Bewegungen zu. Ihre Beimat ist namentlich ber Südosten, die Gegenden, wo bichtgebrängt grundherrlicher Abel faß ohne landesfürstliche Aufsicht und Obgewalt: und ben Ton gaben die Schweizer an. Mit am frühesten emporten sich die Appenzeller; mit außerorbentlichem Glück. Sie beseitigten die grundherrlichen Laften faft völlig, fie bilbeten eine politische, republikanische Ginung und brachten es im Sahre 1411 fertig, fich ber Gidgenoffenschaft anzuschließen. Und weithin wirkten ihr Beispiel und ihre Propaganda. Die Bauern im Vorarlberg und in Tirol wurden unruhig, die Landleute bes Allgäus wagten einen ersten, freilich vergeblichen Rampf, und barüber hinaus garte es bis jum Sauensteiner Land und bis in das Gebiet von Rottweil. Schon Ende ber zwanziger Jahre bes 15. Jahrhunderts waren baber Reichstag und Reichsgewalt beherrscht von der Furcht vor den wilden Läufen und unordentlichen Sammlungen ber Bauern; und niemals hörten die grundhörigen Erhebungen mehr auf, bis fie einmündeten in die große Empörung der Jahre 1524 und 1525.

<sup>1</sup> S. oben S. 85.

<sup>2</sup> S. oben S. 100.

Besonders lehrreich unter all den einzelnen Bewegungen Dieser Art ift die im Gebiete der Abtei Kempten. Bier war schon früh kein Mittel zur Knechtung und Auswucherung ber Bauern unversucht gelassen; freie Bauern waren zu Rinfern. Binfer zu Leibeigenen herabgedrückt, Waifen ihres Erbes beraubt, einfache Grundholde um die Balfte bes ihnen rechtlich aufallenden Nachlaffes betrogen worden. Der Ingrimm ber Bauern über biefe und andere Blackereien, lang angefammelt, brach in den achtziger Jahren des 15. Jahrhunderts los, in Zeiten bes Miswachses und ber Hungersnot, ba ber Abt trot allem eine neue Steuer geforbert hatte. Die Unterdrückten sammelten fich zu Luibas, an ber alten Malftatt bes Landes: die Empörung suchte die Rechtsformen der Bergangenheit. Man wandte sich mit seinen Beschwerden an den schwäbischen Bund, als biefer nicht half, an ben Raifer. Da griff ber Bund, wegen ber brobenden Ginwirfung ber Reichsgewalt beforgt, ein, unterbrückte ben Aufstand gewaltsam und erzwang einen sogenannten Bergleich zwischen Unterthanen und Abt, ber, ber Form nach billig, in Wahrheit alles beim Alten ließ.

Es war der gewöhnliche Ausgang folcher Bewegungen; fast nur die Leute der Abtei Ochsenhausen in Oberschwaben haben vor dem großen Bauernkrieg eine wirkliche Erleichterung durchgesett.

Inzwischen aber waren die partikular grundherrlichen Gärungen schon längst überholt durch weitergreifende Aussbrüche. Im Jahre 1462 waren die Bauern des Pongaus, des Pinzgaus und des Brizenthals gegen den Erzbischof von Salzburg aufgestanden, im Jahre 1478 reckten die untreuen Bauern von Kärnten ihre hände auf gegen den Landesherrn, den Kaiser Friedrich, im Jahre 1492 erfolgte eine Empörung am Lech schwäbischen wie bayrischen Users, und im Jahre 1492 unternahmen die Westfriesen, Kennemer und Waterländer den sogenannten Käses und Brotkrieg gegen neue Steuerforderungen der burgundischen Herrschaft. In allen diesen Fällen handelte es sich in erster Linie nicht um grundherrliche, sondern um landesherrliche Fragen; man forderte zumeist eine wohlgeordnete

autonome Gerichtsverfassung, man wünschte die staatsrechtliche Sinordnung des Abels unter die Territorialgewalt der Fürsten und das Wahlrecht für den dörflichen Priester. Daneben trat fast überall die Klage über zunehmenden Steuerdruck auf; demgegenüber sollten die reißend zunehmenden landesherrlichen Steuern sigiert und die Abgaben zum Vorteil der Kirche beschränkt werden.

Allein auch in diesen Empörungen erreichten die Bauern wenig oder nichts, obgleich sie teilweis parallel liesen mit einer zweiten Periode großer Gemeindeausstände in den Städten. Da begann eine dritte weit gefährlichere Phase der Bewegung. Es traten Versuche auf zur Verwirklichung eines umfassenden, immer systematischer konstruierten Resormprogramms auf Grund kommunistischer sozialistischer Ideen: es war die Stuse erreicht, auf der städtische und ländliche Gärung in eine einzige große Bewegung zusammenzulausen vermochten.

Eine Art naiven Vorspiels dieser Periode bilbet die Geschichte bes Paufers von Niklashaufen. Im Jahre 1476, ein Sahr nach jener merkwürdigen Geistesepidemie, die Tausende von Wallfahrern nach der hl. Bluttapelle zu Wilsnack gezogen hatte, trat zu Niklashausen an der Tauber Bans Boehm auf, ein Hirte, ber bisher zu Bauernfesten mit Sachpfeife und Sandpaufe aufgewartet hatte. Am Sonntag Latare verbrannte er vor der Dorffirche feierlich seine Pauke und begann zu dem Bolke, das sich vor dem munderthätigen Marienbild ber Kirche zu verfammeln pflegte, gottbegeistert zu reben. Er erzählte von Bisionen, er that Bunder, er sprach zur Buge, und er entwickelte an diesem wie an den folgenden Sonntagen die verschwommenen Umrisse eines theokratisch = sozialistischen Reform= plans. Die bestehende Kirche sei unnütz und unchriftlich. Dlan werde sie abthun und ihre Priester; wer dreißig Priester erschlüge, der werde Gottes Lohn ernten. Die bestehenden

<sup>1</sup> Ju nennen wären die Bewegungen in Rotenburg 1450, Wien 1462 und 1500, Achen 1477, Köln 1482, Rostock in den achtziger Jahren, Braunschweig und Osnabriick 1488, Augsburg 1491 u. s. w. Bgl. v. Bezold, Reformationszeit S. 158—159.

Standesunterschiede seien vom Teufel; Raiser und Papst seien vor Gott gleich anderen Menschen; die Zeit werde kommen, da Fürsten und Herren um einen Tagelohn arbeiten würden. Die Lehre fand unerhörten Anklang, zumal sie der Pauker in leichtsaßliche Neime und Melodien zu fügen wußte; aus ganz Mitteldeutschland, ja von der Mark und aus Schwaben zogen Bauern herbei und sangen in Pilgers Weise das furchtbare Lied:

Wir wollen Gott im Himmel klagen, Kyrie eleison, Dass wir die Pfaffen nit sollen zu Tode schlagen: Kyrie eleison<sup>1</sup>.

Es war hohe Zeit, daß die öffentlichen Gewalten einsichritten. Aber der Graf von Wertheim, der weltliche Landessherr des Paukers, nahm eine beobachtende Stellung ein. Da griffen endlich die geistlichen Behörden durch; der Bischof von Würzburg ließ den Pauker aufheben und nach der Würzburger Feste verdringen. Hier ist er, nach einem wahnsinnigen Versuch seitens seiner fanatissierten Anhänger, ihn zu befreien, auf dem Scheiterhausen gestorben, ein frommes Marienlied auf den Lippen. Die Bewegung aber brandete noch lange nach; die Niklasshausener Kirche mußte abgebrochen werden, und erst 1518 ward die Erlaubnis zu ihrem Wiederausbau erteilt.

Der Paufer hatte die Teilnahme der Handwerfer und überhaupt der niederen Bürgerklassen in Würzdurg gefunden. Die nächste Bewegung systematisch revolutionärer Natur führt in das Jahr 1493 und weist eine Berbindung der bischöflich Straßburgischen Bauern und der Bürger von Schlettstadt auf unter der Leitung des Schlettstädter Bürgermeisters Hans Ulman. Der Bund war groß angelegt, man erhoffte den Butritt des ganzen Elsasses und der schweizerischen Sidgenossen, und das Programm ging auf eine allseitige Besserung ländelicher und städtischer Zustände zugleich unter deutlicher Anslehnung an das halb sozialistische Programm der Resormation

<sup>1</sup> Chronik von Schwäbisch Hall Vogt S. 99.

Raifer Sigmunds. Man beabsichtigte die Ausrottung der Juben und einen umfaffenden Schuldnachlaß, fowie eine eingehende Abstellung firchlicher Migbräuche: bann follte jede Gemeinde sich im wesentlichen selbst nach den Gesichtspunkten öffentlicher Gerechtigkeit organifieren; vom Reiche erhoffte und verlangte man nichts mehr. Der Plan kam nicht einmal jum ersten Stadium feiner Verwirklichung; die Verschwörung wurde vorzeitig entdeckt und unterdrückt, die Führer gevierteilt. Aber die Gedanken lebten fort; nur erschienen sie in bem nächsten oberrheinischen Aufstand, dem vom Bruhrain, an ben Abhängen des Schwarzwaldes (1497 — 1502), radikaler und minder flar. Aber auch hier mar der praftische Erfolg gering; die Empörung murbe unterbrückt und die hauptschuldigen im furchtbarften Strafvollzug getötet.

Indes diefen Aufstand überlebte ein organisatorisches Genie, ber Bauer Jog Frit von Untergrumbach. Er schürte in den nächsten Jahren weiter von Ort zu Ort, und in den unzugänglichsten Thälern bes Schwarzwalbes namentlich fand er treue Gefolgschaft. Dann ließ er fich in bem Orte Leben bei Freiburg nieder und übernahm von hier aus die Leitung einer großen Empörung. Zugleich aber bachte er die verworrenen Programmfragmente ber früheren Aufstände syste= matisch durch und fronte sie durch allgemeine politische Forderungen. Ihm genügte nicht eine fozialistische Ordnung ber Gemeindeangelegenheiten nach vorheriger mechanischer Aufhebung aller fapitalistischen übel, ber ländlichen Schulden zumal; er begriff, daß ber geplante neue Zustand ber Gemeindeverfassung nur gewährleistet werden könnte durch eine entsprechende Reform ber höheren politischen Gewalten. Und so forberte er ben Wegfall aller fürftlichen und geiftlichen Zwischenmächte im Reich, an ber Spite bes Reichs aber einen mächtigen, mit bem Rechte tieffter volkstümlicher Ginwirfung ausgestatteten Raifer. Es ift das 3beal, das von nun ab die städtische wie ländliche Bewegung in allen Söhepunkten getragen hat bis zu ihrem Bufammenbruch im Jahre 1525. Der oberrheinische Aufftand aber, ben Jog Frit junächst geplant hatte, scheiterte. Im

Oftober 1513 wurde das Geheimnis verraten, und die Stadt Freiburg hob den größten Teil der Rädelsführer auf. Joß Fritz freilich entkam famt dem Panier des Aufstandes, das er um den Leib gewickelt davon trug; und noch dis in die Zeiten der großen Jahre 1524 und 1525 hat er, nun greifen Hauptes, im Schwarzwald agitiert, von den Bauern geschützt vor fürstelichen Häschern.

Das zweite Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts aber brachte noch eine Fülle bald territorialer, bald grundherrlicher Aufstände in fast allen Ländern bes deutschen Südens; auf der schweizerischen Hochebene von Bern, Luzern und Solothurn erhoben sich die Bauern gegen das hartherzige städtische Batriziat. in Schwaben fam es zu einer wütenden und zeitweis erfolgreichen Empörung gegen ben verschwenderischen Berzog Ulrich und zugleich gegen die Geschlechter ber größeren Städte, ber eine geringere, fast völlig gleichartig verlaufende Bewegung in Baden folgte; in Steiermark, Kärnten und Krain endlich standen die Bauern in robem, fast unmenschlichem Kampfe gegen die Grundherren auf, die sie seit Sahrzehnten auf bas Entsetlichste geplagt hatten: es fam bei Cilli zu einem formlichen Vernichtungstampfe gegen die Bauern, und noch Sahre nach der Dämpfung des Aufruhrs lag das Bauland an vielen Orten, namentlich in Krain, öbe aus Mangel an Landvolk.

Gegen das Jahr 1515 trat dann eine Paufe in der Gefamtbewegung ein, die gleich den Stößen eines Erdbebens die Nation in banger Erwartung gehalten hatie; doch war es dem tiefer Blickenden klar, daß diefe Paufe niemals das Ende bedeuten werde. Schon der furchtbare Peffinismus der immer nuchr wachsenden Revolutionslitteratur bewies das Gegenteil; und an Umtrieben und halboffenen Gärungen fehlte es auch in den folgenden Jahren weder am Dberrhein, noch in Schwaben, noch im beutschen Südosten. Die Kurfürsten aber hatten schon im Jahre 1502, auf dem Tage zu Gelnhausen, dekannt, die Lage des gemeinen Mannes sei so unerträglich, daß es in die Harre nicht zu leiden sein würde.

Gefährlich aber ward die Zukunft vor allem durch das

Auftauchen allgemeiner Anschauungen, die den Beladenen der Nation glänzende Traumbilder allgemeiner Besserung verlockend vorsührten. Denn Revolutionen bedürfen zu ihrer Vorbereitung wohl materiellen Unbehagens und äußeren Unglück; durche geführt aber werden sie erst dann, wenn die Menge vom fanatischen Glauben an ideale Vorstellungen gepackt wird: auch hier übertrifft die Kraft des Gedankens jede andere Macht geschichtlicher Entwicklung.

Auf diesem Gebiete hatte man aus dem 14. Sahrhundert die ninstische Hoffnung auf einen Kaifer überkommen, der vom Morgenlande baher ziehen werbe gewaltig, ber lette feines Namens, der Unrecht beugen und ein allgemeines Reich der Rube und bes fozialen Friedens stiften werde, ein Borläufer ber himmlischen Berrichaft Christi. Es ift eine Idee, die immer gaber und phantaftischer haftete im Gemüte bes Bolkes; als bie sozialistischen Ideen des Sussitismus nach Deutschland brangen, republikanisch, kaiserlos, ba hat die deutsche Meinung sie alsbald monarchisch gewendet, indem sie ihre Durchführung von dem mystischen Raiser der Zukunft erhoffte. Satte man babei früher an die Wiederkunft Friedrichs II. als des Erlösers aus aller Unterbrückung geglaubt, fo übertrug man jest feine Hoffnungen auf Raifer Signund, und als diefer sie täuschte, jogar auf den schlaffeligen Raifer Friedrich; noch im Jahre 1475 forderte ein Bolkslied ihn auf, endlich seines hohen Berufes Erfüllung zu suchen. Und als ichlieflich Friedrich fich auch bem blödesten Auge als zum Reformator nicht geschaffen erwies, ba aab es noch immer arme Leute im Reiche, die neue Erwartungen an feinen Sohn, ben jugenbichonen Maximilian befteten.

Die Masse der Bedrückten aber zog jetzt, enttäuscht von der Kaiseridee, eines anderen Weges. In den Jahren 1476 bis 1497 ist die Reformation Kaiser Sigmunds, das erste und beste Programm sozialer Resorm auf biblischer Grundlage, viermal im Druck erschienen; weitere Drucke folgten in den Jahren 1520—1522. Man ward vollends sozialistisch, und man begann die Forderungen des sozialistischen Programms immer

<sup>1</sup> S. Werner, Die Reformation bes Raifers Sigmund (1908), S. IX.

mehr anzusehen als Forderungen der christlichen Religion. Das Schlagwort von der göttlichen Gerechtigkeit als des Inbegriffs aller Programme, die man nicht zu erbitten, sondern zu heischen habe, flog von Mund zu Munde. All die kleinen Beschwerben bes Zinsbauern, die Thränen Enterbter, die groben Unsprüche bes städtischen Proletariers, ber industrielle Chraeiz bes Gefellen, die leisen Bitten bes Bettlers, die stillen Bunfche des Patrioten nach einem wahrhaft monarchischen Regiment, nach Friede im Innern, nach äußerem Ansehen — fie fanden ihr Spiegelbild, ihre auscheinend notwendige Erfüllung bald in bem einen großen Worte, in ber Forberung nach ber Gerechtig-Der Bunkt war gefunden, von dem aus alle Bebel angesett werden konnten, in den alle Bunsche zusammenliefen, beffen Durchführung einem verzückten Fanatismus bas Ideal menschlichen Daseins versprach. Von der göttlichen Gerechtiakeit sprachen die Gebildeten und die Ungebildeten, sprach Reich und Arm, wenn politische und soziale Wünsche formuliert wurden; und schon im oberrheinischen Aufstand des Jahres 1502 lautete die Inschrift des aufgeworfenen Fähnleins:

Nichts, benn die Gerechtigkeit Gottes!

So waren die Zeiten erfüllt; die Revolution harrte des Anbruchs.

# Drittes Kapitel.

# Entwicklung der individualistischen Gesellschaft.

### I.

Die soziale und wirtschaftliche Entwicklung, deren Verlauf im vorigen Kapitel geschildert worden ist, beruhte teilweis auch auf einer politischen Basis, deren Grundsteine schon im 12. und 13. Jahrhundert gelegt worden waren. Von dieser Zeit ab gehen die großen Mächte des Mittelalters, Kaisertum und Kirche, sei es in Ohnmacht, sei es in Übermacht, ihrem Versall entgegen; sie verlieren ihren alten, auf gegenseitigen Zusammenshalt angewiesenen, universalen Charakter. Un ihrer Stelle erwächst die bunte Welt der Territorien und Städte, beginnt die landeskirchliche Scheidung nach Nationen, ja in Deutschsland teilweise sogar nach einzelnen Ländern. Dieser Verlauf war eine der Vorbedingungen für die soziale Entwicklung des 15. Jahrhunderts.

Er beeinstlußte aber zugleich auch unmittelbar die geistige Entwicklung. An die Stelle der Autorität und Einheit traten auf politischem Gebiete Vielheit und Individualität; es konnte nicht ausdleiben, daß diese Wandlung sich auch allgemein geistig fühlbar machte. Das um so mehr, als seit dem 14. Jahrshundert der versassungsmäßige Anteil an der Ausübung der öffentlichen Gewalten auf eine ganze Anzahl von Personen übertragen ward: es ist die Zeit wachsenden Einflusses der Lamprecht, Veutsche Geschichte V.

Domkapitel in den Stiftern, der konziliaren Bewegung in der Gefamtkirche, die Periode allmählicher Demokratisierung der städtischen Versassiungen, ständischer Entwicklung in den Territorien, der Ausbildung des späteren Reichstags endlich im weiten Gebiete des alten Kaisertums.

Indem aber fo fchon die allgemeine Wendung im Schickfal ber großen geistlichen und weltlichen Berfassungsinstitute bem einzelnen zu politischem Denken verhalf und ihn baburch nach gewissen Richtungen bin geiftig befreite, mußte diefe Ent= wicklung boch vor allem benjenigen Ständen zu gute kommen, die durch die wirtschaftlichen und sozialen Vorgänge früherer Feffeln entledigt und in den Bordergrund der gefellschaftlichen Bewegung geschoben worben waren. Es waren die Fürsten und die vornehmen Bürger. Vor allem über die letteren ergoß jett ein bemofratisches Sahrhundert, das die geldwirtschaftliche Sypertrophie der Städte fah, das blendenbfte Licht; nirgends mehr, als in ihrem Kreise, ber gesellschaftlich maßgebend mard, mußten die perfonlich lofenden Tendenzen ber Zeit wirken.

Und welche Unterstützung fanden sie in dem Charakter bes Bürgertums felbst! Das Patriziat des 15. Jahrhunderts war ein faufmännisches; von ber Seite bes Bandels her vor allem war feine Physiognomie bedingt. Run ift aber die Triebfeder ber Raufmannichaft von jeher ber perfonliche Egoismus gewesen. Much zur Zeit ber im 14. und 15. Sahrhundert längst veralteten Gilben icon murben bie einzelnen faufmännischen Geschäfte ftets von Ginzelnen betrieben: sie waren vom genoffenschaftlichen Element wohl umichloffen, aber nicht durchdrungen. Später, als der handel das Transportgewerbe von fich abgeftreift hatte, von bem er, mit ihm aufs engste verquiett, anfangs in die Form der Gilbe gedrängt worden war, trat der individualistische Charakter ber Kaufmannschaft erst recht hervor; ber Großfaufmann ichon bes 14. Sahrhunderts arbeitete nicht mit Genoffen, sondern mit einem unterthänigen und boch rechtlich freien Personal von Schreibern und Profuristen, Die ihm nicht irgendwie perfonlich, fondern nur rein fachlich, vertrags=

mäßig verbunden waren. Und feine Gedankenrichtung war nicht mehr bedingt durch irgendwelchen genoffenschaftlichen Busammenschluß; allein erprobte er seine rechnerische Rombinationsgabe, frei entwickelte er ben Ginn für individuelle Anhäufung von Kavital. Und nicht blok die mittelalterlichgenoffenschaftlichen Fesseln sprengte feine Thätigkeit, auch ben engen Banden ber Familienverfassung entrang er sich. In ber Kamilienwirtschaft trat mit steigendem Reichtum ber fachliche Gefichtspunkt immer mehr hervor; bie geschäftlichen Rudfichten überwogen zuweilen ichon die der Familie, bis ichließlich Familienwirtschaft und Gefchäft sich äußerlich trennten und neben ber Hauswirtschaft bie Firma entstand. Es mar bas zu einer Zeit ber Fall, ba ber Kaufmann zugleich längst bie persönlichen Beziehungen, die dem Grundeigentum des Mittelalters auch in ben Städten mehr ober minder anhafteten, von seinem Aftionskapital abgestreift und ein Bermogen, bas auf vertragemäßigen Grundlagen rein fachlicher Art beruhte, erworben hatte, ein Bermögen, bas ihm fein Sonberdafein und die Möglichkeit freien Sandelns verbürgte.

Selbstverständlich, daß alle diefe Wandlungen, wie fie sich in der Entwicklung jeder großbürgerlichen Kamilie vom 14. jum 15. Sahrhundert mehr oder minder pollständig verfolgen laffen, eine gang andere psychologische Luft schufen. Die fittlichen Bande des mittelalterlichen Familienlebens, ber mittelalterlichen Genoffenschaft, des mittelalterlichen Rechts überhaupt waren in diefen Rreifen zerriffen; die Intelligenz regierte und ber Wagemut; man trat aus sich heraus; die Berfönlichkeit galt und murbe beshalb in fraftiger Erziehung entwickelt; schon stellte sich Saften nach leichtem Gewinn und taufmännische Prostitution der Verfönlichkeit in Humbug und Reklame ein: und strenge Denker des 15. und 16. Jahrhunderts hielten es immer und immer wieder für notwendig, biefen emanzipierten Rreifen Segen und Notwendigkeit angestrengter Arbeit in Treuen vor Augen zu führen. Und mas ftrebte nicht alles in biefe Kreise hinein! Jebe frifche Perfonlichkeit gab fich bem neuen Aufschwung bin; die Raufmannschaft verschlinge jetzt alles, bemerkt Sebastian Franck einmal; man studiere sie wie ehedem die freien Künste.

Aber die Bewegung blieb nicht im Jdeenkreise des kanfsmännischen Berufs stehen; sie ergriff die ganze Person. Der lebhafte Verkehr, den der Handel mit sich brachte, die Zerzeißung der Familienbande, die den jungen Mann als Prokuzisten oder in sonstwelcher Stellung hinaussührten in die weite Welt, sie machten sich auch ganz allgemein geistig geltend. In lebhaftem Briefwechsel wuchs sich die eigene Persönlichkeit nach allen Seiten hin aus und klärte sich: ganze, allseitig individuelle Menschen gingen aus diesen Kreisen hervor; ein allgemeiner Drang nach vergeistigtem Dasein, nach der Durchbildung des Sinzelnen zum Mikrokosmus trat ein.

Nichts zeigt diesen Fortschritt mehr als die reißende Entwicklung des Buchdrucks und der polygraphischen Gewerbe, jener Bermittler geistiger Errungenschaften von Ort zu Ort und von Person zu Person, die den großbürgerlichen Kreisen lebhafter Berkehrsvermittlung besonders willkommen sein mußten.

Schon gegen Ende bes 14. Sahrhunderts fest eine Richtung auf Vervielfältigung und weitere Verbreitung ber geiftigen Schäte ein, die man bis dahin nicht gekannt hatte. Litteratur, an sich wenig produktiv, beginnt Rücksicht auf Massenwirkungen zu nehmen. Lornehme Personen, Fürsten vornehmlich, bringen Bibliotheten zusammen; bereits giebt es leidenschaftliche Büchersammler, und Köln, heute einer der Sauptsite des Antiquitätenhandels, wird damals jum Mittelpunkte für den Vertrieb von Sandschriften. In der ersten Sälfte des 15. Sahrhunderts find dann größere fürstliche und Brivatbibliotheken keine Seltenheit mehr; fcon Rurfürst Ludwig III. von der Pfalz (1410-36) war der Begründer des Sandschriftenstockes ber berühmten Bibliotheca Palatina. Diesem Eifer entsprechend entstanden überall Schreibstuben, Rlöstern ber neuen und ber reformierten Orden nicht minder wie in Laienhäusern der Städte. Schon gab es Autoren, die ihre Schriften zugleich als Berleger vertrieben, wie Dietrich Engelhus, und Unternehmer, die sich in ausgedehnten Werkstätten mit Herstellung besonders beliebter Werke befaßten. Die Sache war schon weit hinaus über den mittelalterlichen Zunftbetrieb in die Form des modernen Unternehmens hinein entwickelt, als Gutenberg, wohl schon Ende der dreißiger Jahre des 15. Jahrhunderts, die gegossene Type erfand, deren Zusammenstellung den mechanischen Druck gestattet. Ansangs als Geheimnis gewahrt, doch bald praktisch ins Große getrieben und darum nicht mehr geheim zu halten, wanderte die neue Kunst in alle Welt; noch vor Ende des Jahrhunderts befanden sich Buchdruckerpressen in allen civilissierten Ländern hin bis zum fernen Portugal.

Es war ein Aufschwung im geistigen Leben nicht anders, als der Übergang von der Tauschwirtschaft zur Geldwirtschaft im materiellen. Rede und geschriebenes Wort, bisher nur mühsam fortpflanzbar, auf keine rasch erwerbliche mechanische Bermittlung reduziert, wurden jetzt allgemein zugänglich gleich der rollenden Münze; ja mehr noch: sie galten nicht mehr als Privileg der Neichen, sondern wurden zu freiem Gute fast wie Licht, Luft und Wasser. Denn mit der unbegrenzten Bervielsfältigung aller geistigen Schätze wuchs zugleich die Neigung derer, die Bücher besaßen, sie dem freien Gebrauche aller Berständigen zugänglich zu machen; außerordentlich freigebig war man im Ausleihen, und schon bestanden hier und da öffentliche Lesezimmer, in denen die Bücher, wenn auch noch an Ketten liegend, der Einsicht der Sachkenner offen lagen.

Und selbst damit nicht genug. Nasch wirkte das demoskratischschaftenäßige Element der neuen Ersindung weiter. Das Plakat kam auf, das sich grundsählich an alle wendet, daneben die Flugschrift, der Traktat, das Pamphlet. Und für die, welche noch nicht lesen konnten, traten ergänzend die polygraphischen Künste ein. Nicht bloß für Prachtbrucke wurde in Holz geschnitten, wie man früher für Prachthandschriften gezeichnet hatte; neben die alten Blockbücher, die Ars moriendi, die Biblia pauperum stellte sich jetzt das mit Holzschnitt und wenigen gedruckten Erklärungen versehene Einblatt zu Spott und Satire, zu politischer und kirchlicher Einwirkung.

So begannen die vervielfältigenden Künste, neben dem Holzschnitt auch der Aupferstich, eine für die Bildung der Nation dis dahin unerhörte Rolle zu spielen. Und gleichzeitig besmächtigte sich der Druck, der ansangs vornehmlich der religiösen Litteratur und der Wiedergabe der geistigen Schäße der Borzeit gedient hatte, der leichten Interessen der Gegenwart; was man sich disher in Briefen persönlich mitgeteilt hatte über die Läuse der Welt, über den Gang der Geschäfte, über neue Erfahrungen und Aussichten, das alles begann jeht das Flugblatt, die geslegentlich ausgegebene "Zeitung" zur Kenntnis jedes einigersmaßen Gebildeten in die Welt zu rusen; die erste Zeitung vom Jahre 1505 bringt schon Nachrichten über Brasilien.

Es ist schwer, sich vollständig vorzustellen, welch außerordentliche Uniwälzung alle diese Borgänge in den Köpfen des
ausgehenden 15. Jahrhunderts verursacht haben nüssen. Sin
schwacher Nachhall des wirklichen Eindrucks tönt noch wider
in einigen Worten Wimpfelings vom Jahre 1507: "Auf keine
Erfindung oder Geistesfrucht können wir Deutsche so stolz sein,
als auf die des Buchbrucks, die uns zu neuen geistigen Trägern
der Lehren des Christentums, aller göttlichen und irdischen
Wissenschaft und dadurch zu Wohlthätern der ganzen Menschheit erhoben hat. Welch ein anderes Leben regt sich jetzt in
allen Ständen des Volkes; und wer wollte nicht dankbar der
ersten Begründer und Förderer dieser Kunst gedenken<sup>2</sup>"!

Die größte Wirkung aber that diese außerordentliche Unsfachung des geistigen Produktions und Konsumtionsprozesses naturgemäß bei dem individuell am meisten fortgeschrittenen Stande, beim höheren Bürgertum. Hier fallen jetzt die disher noch wehrenden Schranken, der gebunden-genossenschaftliche Charakter ber alten Geselligkeit verliert sich; ein freier geistiger Austausch

<sup>1</sup> Ries, Quellenstudien zu Th. Murners satirisch=didaktischen Dich= tungen I, Diff. Brekl. 1890, weist nach, daß fast die Hälfte der Kapitel der Narrenbeschwörung ihre Entstehung den Holzschnitten in Brants Narrenschiff verdantt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Janssen, Geschichte bes beutschen Bolkes seit bem Ausgang bes Mittelatters I, 17. und 18. Auft., (1897) S. 11 A. 1.

tritt an die Stelle. In den Sermones convivales des Augsburger Batriziers Conrad Beutinger, die einen Ginblid in die Tifchgespräche ber neuen Rreise gewähren, wird von den fernen Entbedungen der Portugiesen in Indien nicht minder geredet wie von bem Deutschtum Rölns und Strafburgs und ben alten Grenzstreitiakeiten amischen Deutschen und Frangosen, und bazwischen fließen wohl Erörterungen ein über speziell gelehrte Fragen, wie die, ob der Apostel Paulus verheiratet gewesen sei ober nicht. Die Universalität weiter und bennoch perfönlich erfaßter Interessen liegt über diesem Treiben: die feinbürgerliche Geselligkeit hat gesiegt über die genossenschaftliche Gefellschaft bes 14. Jahrhunderts. Und ichon bildet sich ber Rreis biefer Gefellichaft immer weiter aus; Labichaften und Beimgärten, außerordentliche und regelmäßige Busammenfünfte zu freiem geistigen Austausch werden gewöhnlich. Zu Boden fallen bie alten Bruderschaften bes Mittelalters, mochten fie geistlich sein ober nicht; in Verfall geraten die alten Konvente und freieren geistigen Genoffenschaften bes 14. Sahrhunderts, und bie Sprache bezeugt auch für andre Lebensfreise ben Riedergang bes alten genoffenschaftlichen Ferments, indem fie aus bem Beariff Bursa "ftubentische Genoffenschaft" ben individualiftischen Begriff "Buriche", aus bem Begriff Camerata "Stubengenoffenschaft" ben Sinn "Kamerab", und endlich, wenn auch erst feit Beginn bes 17. Sahrhunderts, aus dem mittelhochbeutschen Brouwenzimmer im Berftand von Synaeceum unfern indivibualistischen Begriff Frauenzimmer entwickelt.

Die späte Weiterbildung grade des letteren Begriffes ist nicht ohne Bedeutung. Was der neuen individualistischen Gesellschaft des 15. und 16. Jahrhunderts noch immer fehlte, das war die Frau. Richt entsernt spielen die Frauen in dieser Periode unserer Geschichte eine Rolle, welche derzenigen der Frauen in der verswandten Entwicklung Italiens gleich käme; den gelehrten und liebenswürdigen, bedeutenden und begeisterten Frauen der italienischen Renaissance wären von deutscher Seite höchstens die geistereichen Schwestern Pircheimers oder jenes Töchterchen Peutingers zur Seite zu stellen, das schon in jungen Jahren lateinische Verse

aufzusagen verstand. Im allgemeinen aber ward in Deutschland die Mitte noch nicht gefunden, die von der mittelalterlichfirchlichen Verabscheuung des Weibes als eines menschlichen Wesens niedrigerer Gattung und von der mittelalterlich-ritterlichen Vergötterung der Frau mit unsittlichem Endzweck zu einer echten und natürlichen Wertschäuung der Frau sühren konnte. Die Frau blieb darum der Gesellschaft dieses Zeitalters noch sern, und nur in der staunenswerten Vervollkommung der weiblichen Handarbeiten, namentlich der Stickerei, wie in den ausschweisenden Moden, die den Kultus der äußeren Persönlichkeit dis ins Abenteuerliche steigerten, läßt sich der wachsende Sinsluß des Weiblichen erkennen.

Dagegen waren von biesem neuen Leben, wie es sich zunächst in ben führenden bürgerlichen Kreisen bildete, die Angehörigen andrer Stände keineswegs unter allen Umftänden ausgeschlossen.

Schon bas ganze Werben bes Bürgerstandes verneinte ben Gedanken gesellschaftlicher Engherziakeit: waren boch bie Bürger aus dem Bereiche der mittelalterlich agrarischen Arbeits= teilung in Berrichende und Dienende hervorgegangen, indem sie die Freiheit jeder Berufsform betont hatten. Außerdem neigt jede geldwirtschaftliche Rultur zur Nivellierung; die unteren Klassen brängen nach oben, sie wollen, wie man sich im 16. Sahrhundert ausdrückte, ihren Staat nicht halten. So ist es begreiflich, daß im Laufe bes 14. bis 16. Sahrhunderts eine Individualisierung ber gesellschaftlichen Schichten, zunächst in ben Städten, erfolgte, die dem sich hebenden Teil der Bevölferung den Zutritt zu der neuen geiftigen Gefellschaft erschloß. Schon äußerlich läßt sich bas verfolgen in der Differenzierung der Vorschriften für die fozial abgestufte Tracht; mahrend hierfür in ber ersten Salfte bes 15. Sahrhunderts noch sehr einfache Vorschriften mit wenigen Unterschieden galten, follen nach Lugusgesetzen des 16. Sahrhunderts burch verschiedene Tracht sich unterscheiden 1: Bauersleute auf bem Lande, Bürger und Inwohner in Städten, Rauf-

<sup>1</sup> Schmoller, Tübinger Zeitschr. 16, 638.

und Gewerbsleute, die vom Nat und Geschlechtern, Abel, Doktoren, Grafen und Herren, reisige Anechte, Ariegsleute, Burgknappen, Schreiber, Geistliche, Diener, Sekretarien, Kassierer, Wögte, Pfleger, Amtsleute, gemeine und unehrliche Weiber, Nachrichter und Juden.

War es unter diesen Umständen dem einzelnen nicht leicht, aus den so differenzierten unteren Schichten hinaufzusteigen in den Kreis der geistig Freien, Gebildeten? Die allgemeine Handhabe hierzu war schon völlig entwickelt. Das Bürgertum hatte die Arbeit in fast allen ihren Formen geadelt; niemals war der Zugang aus dem Kreise der Arbeiter, vor allem der privilegierten, zünftlerischen Arbeiter in die höheren Klassen verschlossen gewesen. So brauchte diese Arbeit nur geistige Formen anzunehmen, um ebenbürtig zu machen für die nene individualistische Gesellschaft. Indem die Handwerker sich teilweis zu Künstlern entwickelten und damit diese Bedingung erfüllten, traten sie ein in die neue Gesellschaft; Dürer war mit Pircheimer bestreundet, Holbein hat mit Amerbach, Beatus Rhenanus und Erasmus verkehrt.

Und wie, wenn jetzt überhaupt ein Stand geistiger Arbeiter geschaffen ward? In ben Zeiten ber Naturalwirtschaft mußte ein Produzent geistiger Werte immer zugleich Großgrundbesiter fein. b. h. bem Landbau soviel über fein Rahrungsbedürfnis binaus entnehmen können, als nötig war, um sich geistige Duße 311 sichern: benn wie hatte er anders in einem Zeitalter bes Tausches feine geistigen Produtte regelmäßig und sicher in die materiellen Voraussetzungen feines äußeren Daseins umseten fönnen? Darum war die Kirche wie das geistig bewegte Ritter= tum bes Mittelalters an ben Großgrundbesit gewiesen. anders jett! Die in ben Städten erwachsene Geldwirtschaft gestattete burch bas Mittel bes universalen, im Gelbe gegebenen Wertmeffers geiftige Erzengnisse, soweit nötig, in die Rotwendigkeit des gemeinen Berzehrs umzuseten; sie ermöglichte damit das Aufkommen der Klassen immaterieller Produktion, der Rechtsgelehrten und Arzte, der Akademiker und Runftler, und nicht zulett auch der völlig als folche charakterisierten öffentlichen Beamten. Es war ein unendlicher Fortschritt; ber Fortschritt aus einem noch barbarischen Zeitalter in ein solches beginnender höherer Bildung.

Und es verstand sich von selbst, daß die Angehörigen dieser Klassen der neuen Gesellschaft zusielen, gleichgültig, aus welcher sozialen Schicht sie stammten. Ihre Bildung adelte sie. Sie waren aber in Wirklickeit grade oft von sehr niedriger Herkunft. Unter den Pauperes der Universitäten war mancher aus dem tiessten Elend der Landstraße aufgelesen, der Sohn vielleicht von Leuten, die heutzutage schwerlich an die akademische Bildung ihrer Kinder würden denken können. Damals ward er mit durchgeschleppt, denn das Ideal christlicher Gemeinschaft durchdrang noch alle Bevölkerungsschichten; und schon die christliche Charitas ersorderte, für ihn zu sorgen. So ging er seinen Weg, und nicht selten sührte ihn dieser auf die Sonnenseite des Lebens.

Andrerseits fehlte der neuen Gesellschaft auch nicht die Berbindung mit ben alten aristofratischen, einst übermächtigen Schichten. Die Verbindung zwischen bem Landadel und bem höheren Bürgertum war niemals völlig abgebrochen worden; lebten boch einige gefellschaftliche Sitten des Abels, die Turniere 3. B., vornehmlich in ben Städten fort. Aber freilich war der foziale Gegensat zwischen beiden Schichten im ganzen boch gewachsen, wefentlich burch Schuld bes Abels, ber tagediebend im Lande faß und die Welt nur noch aus ber Bogelschan seiner Burgen kannte. Doch fanden sich ichon früh im 15. Sahrhundert einzelne Glemente, welche begriffen, daß die Demokratisierung des Waffenhandwerks durch die Erfindung der Feuerwaffen ben Abel um feinen alten Beruf gebracht habe, und daß er eine neue Stellung nicht anders erhalten könne, als in geistiger Arbeit. Diese Glemente hielten zu der neuen Gesellschaft, und sie nahmen seit der Wende des 15. und 16. Sahrhunderts an Zahl beträchtlich zu.

Ahnlich, doch entgegenkommender, verhielten sich die Fürsten. Sie mußten der geistigen Umwälzung vor allem als Mäcene nahetreten. Es ist eine Stellung, die schon die Luxemburger,

Rarl IV. und in ben Grenzen feines unftäten Leichtfinns auch Raifer Sigmund, voll begriffen haben. Friedrich III. hatte bann freilich bafür tein Verständnis, fo fehr er Anwandlungen frausen Gelehrtseinwollens unterlag. Während seines langen Interregnums ging das Mäcenat teilweis auf andere über - auf die Maffe ber geiftig Intereffierten, auf die Bilbungshungrigen bes Bolfes überhaupt. Sie haben bann fpater ber glanzenben Entwicklung unferer Runft zugejauchst; für fie hat Dürer seine Rupferstiche geschaffen, für sie hutten seine Dialoge. Es ist einer ber wichtigsten Borgange für ben befonberen Charakter ber geistigen Bewegungen in Deutschland bis tief hinein in die Jahre der Reformation; nur unter der Borftellung ber gefamten Maffe ber Gebilbeten nicht bloß als eines Chors, sondern als eines unmittelbar an der geistigen Produktion ber aroken Geister beteiligten Körvers ist namentlich auch die Reformation perständlich.

Außerdem aber folgte auf Kaiser Friedrich ein Berr, der Berftandnis befaß für geiftigen Fortschritt. Nach ben Ratschlägen bes Aneas Sylvius erzogen, zeigte Raifer Maximilian fich nach allen Richtungen förderfam und gewann fogar ein innerliches Berhältnis zu gewiffen Wiffenschaften, namentlich soweit fie ben Ruhm feines Saufes zu verbreiten geeignet waren, 3. B. zur Geographie und Geschichte. Bubem besaß er litterarische Neigungen und fünstlerisches Berftandnis. Go ift er benn felbst als Schriftsteller und Dichter thatig gemesen; ein ganzer Cyflus von Werfen und Ideen, zu beren Ausgestaltung bas Bort zumeift nicht minder herangezogen murde wie bas Bild, wird feiner Anregung verdankt, vom Frendal, ber Umschreibung feine Minnefahrt zu Maria von Burgund, an bis zum Theuerdank, ber ein verwandtes Thema behandelt, bis zum Weißfunia, einer allegorischen Selbstbiographie, und bis zu den großen Holgichnittprojetten ber Chrenpforte bes hauses Ofterreich und bes eignen Triumphjugs. Auch war Maximilian aanz von der wohlüberlegten Begier nach litterarisch und fünstlerisch vermittelten Rachruhm erfüllt, die überall ben erwachenden Individualismus feiner Zeit kennzeichnete: "Wann ein Mensch stirbt, fagt er im Weißkunig, so folgen ihm nichts nach benn feine Werke. Wer ihm in feinem Leben kein Gedächtnis macht, der hat nach seinem Tod kein Gedächtnis, und besselben Menschen wird mit dem Glockenton vergessen; und barum so wird bas Geld, so ich auf die Gebachtnis ausgebe, nicht verloren." Aber trot dieser Grundsätze mar er als Mäcen boch farg; er kannte nicht bas Wagegefühl bes fanatischen Gönners. Seine Bestellungen hielten sich im gangen in ben Grengen feines ftets leichten Beutels, und bie materielle Förderung mußte durch die an sich gewiß schätzens= werten Ehren der faiferlichen Dichterfrönung und die Gabe leutseligen Berkehrs mit den Künstlern ersett werden. Aber auch das schon war recht viel wert gegenüber der späteren Interesselosiafeit des volksfremden Raisers Rarl; und mit tausend Gedichten. Lobsvrüchen und Bildern haben Boeten und Künstler dem auten Kaiser Max seine Teilnahme von Bergen vergolten.

Neben dem Raifer aber rückten auch die Fürsten, teilweis unmittelbar von ihm angeregt, in die Linien geistigen Intereffes. In der That waren fie hierfür recht eigentlich geboren: ihnen und ihrem Hofhalt nicht minder wie dem Großbürger= tum waren die wirtschaftlichen und fozialen Wandlungen vom 14. zum 15. Sahrhundert zu gute gefommen. Freilich hat Aneas Sylvius noch vergebens für Erzherzog Sigmund von Tirol und Ladislaus Bosthumus zwei Traktate über feinere Bringenerziehung geschrieben, und verzweifelt hat er um die Mitte bes 15. Jahrhunderts von den deutschen Fürsten geäußert: "Wenn sie lieber Pferde und Sunde haben wollen, als Voeten, fo werden sie auch ruhmlos, wie Pferde und Hunde, dahinsterben." Indes bald kam ber Umschwung. In Brandenburg und in ber Pfalz hatte man schon länger an dem neuen geistigen Leben Anteil gesucht; eigentliche Mäcene wurden dann Gberhart von Württemberg (1445-96), ber Stifter ber Tübinger Hochschule, Friedrich der Weise von Sachsen (1463-1525), ber Begründer der Universität Wittenberg, der Liebhaber der Werke Bischers und Dürers, ber Gönner Spalatins, und ber brandenburgische Kardinalerzbischof Albrecht von Mainz (1490 bis 1545), ein eleganter Mann voll geistiger und fünftlerischer Interessen, besonders eingenommen für die koloristische Ent-wicklung der Malerei seiner Zeit, der Förderer Eitelwolfs von Stein und Ulrichs von Hutten. Und diesen Führern solgte bald eine Anzahl geistig nicht minder bedeutender Fürsten; auch sie mündeten mit ihren Neigungen ein in die Interessen der neuen Gesellschaft, auch sie wollten persönlich teilnehmen an der Förderung geistigen Lebens: gelegentlich einer Fürsten-versammlung in Wien im Jahre 1515 konnten zweiundzwanzig Fürsten in ebensoviel lateinischen Reden von sechzehn Mitzgliedern der Universität begrüßt werden.

## Π.

Waren so die Angehörigen der neuen Kultur schließlich sozial ziemlich bunt zusammengesetzt, so blieb doch ihre geistige Haltung — und das ist eine der wichtigsten Erscheinungen dieser Entwicklung — im ganzen einheitlich; sie behielt, wenn auch unter gewissen Abschleifungen, doch den ursprünglich bürgerlichen Charakter.

Im allgemeinen aber lief sie darauf hinaus, die Persönslichkeit freier hinzustellen gegenüber der umgebenden Außenwelt der Natur, und freier gegenüber den Einwirkungen der menschlichen Umgebung. Es war das nur möglich, wenn der Einzelspersönlichkeit die geistige Beherrschung der Natur wie der Menschenwelt in ganz anderem Grade gelang, als bisher. Auf diesem Gebiete sind somit die tieferen Fortschritte der geistigen Kultur des 15. und 16. Jahrhunderts zu suchen.

Das Mittelalter hatte die Natur nur in ihren Einzelsheiten verstanden; ihre Wiedergabe hatte sich niemals auf das Ganze erstreckt; die Poesie der Nitterzeit enthielt keine Schilderung einer Gesamtlandschaft, und die Runst ergriff nur das einzelne Tier oder die einzelne Pflanze in anfangs ornamenstaler, später konventioneller Auffassung. Dem entsprach es, wenn einige Fürsten oder Städte einzelne wilde Tiere, Bären

u. bgl., als Kuriosum unterhielten, oder wenn hier und da im Riergarten eine seltene Pflanze gezogen warb.

Eine Anderung in diefer geistigen Saltung begann sich feit Ende des 14. Sahrhunderts bemerklich zu machen. Kaufleute, wie ber Kölner Bermann von Goch, Gelehrte, wie Johann von Reumarkt, suchten jest mahrend ber heißen Zeit Sommerfrischen auf, um fern bem Treiben ber Stadt bem Ganzen ber Natur ju leben; und die Empirie junächst bes taufmännischen Reisens führte zur Vergleichung verschiedenartiger landschaftlicher Gefamtbilder. Die Welt als eine Reihenfolge von Lanbschaften und Schaupläten wechselnden Bolkslebens that sich vor den erstaunten Bliden auf, und fühlte ber Deutsche auch beren tosmographischen Zusammenhang noch nicht soweit, um in das Wort des Kolumbus il mondo è poco einzustimmen, so wußte er sich boch ben Inhalt und Charafter namentlich verschiedenartigen Volkslebens eingebend flar zu machen. In biefer Art geben Bans Schiltberger aus München (1425) ober Bernhard von Breitenbach (1486) ihre Reisebeobachtungen; babei wird die Natur noch nicht an fich bargeftellt, die Pflanzenwelt bleibt fast unbeschrieben, von den Tieren werden nur die feltsamen ober reißenden ge= schildert; aber aus ben bramatisch gezeichneten Erlebniffen ber Reifenden felbst tritt boch im Reflex nationaler Charafter und landschaftlicher Typus überzeugend hervor.

Und schon gesellten sich zu diesen empirischen Versuchen einer Bewältigung der Außenwelt die Anfänge einer wissenschaftslichen Geographie; hier arbeiteten auf dem Gediete der deutsichen Landeskunde Wimpfeling und Celtes, hier waren Münster und Sedastian Franck als Kosmographen thätig, und Peursbach mit seinem Schüler Regiomontan wie der Nadolfzeller Waldssemülle gaben den Seefahrern verbesserte Messungsinstrumente, dehnten die von den Alten nur auf einen kleinen Teil der Erdobersläche angewandten Kartenprojektionen auf die gesamte Kugelobersläche der Erde aus und sprengten so den zu eng gewordenen Rahmen der geographischen Ausschauungen des Btolemäus

Der Entwicklungsgang vom Ginzelnen aufs Ganze, ben in

dieser Weise Reisepraxis und geographische Wissenschaft einsschlagen, läßt sich noch viel deutlicher auf dem Gebiete der ästhetischen Anschauungen verfolgen. Bier hatte bas Mittel= alter, wie gefagt, nur ben Ginn für die junachst ornamentale, bann konventionelle Wiedergabe ber lanbichaftlichen Ginzelheiten Und hierbei blieb es auch noch burch fast bas entwickelt. gange 14. Sahrhundert. Aber die Gingelheiten murben gusehends natürlicher wiedergegeben. Die Bilzbäume ber früheren Runft entwickelten grune, wenn auch noch viel zu große Blätter, die Tiere erhielten ihre natürlichen Farben, die Blumen wurden in Rosenhagen und Wiefenplänen zwar im Berhältnis zur Umgebung zu groß und barum in aufdringlichen Ginzeleremplaren, aber im übrigen naturgemäß gebildet.

Und schon ging man barüber hinaus aufs Ganze. Bor allem handelte es sich hier barum, die Linearperspektive, beren wissenschaftliche Wiederentdeckung im 13. Sahrhundert ohne Einfluß auf die Runft geblieben war, empirisch zu gewinnen. Die ersten Bersuche hierzu fetten ichon um die Mitte bes 14. Jahrhunderts ein; man beschäftigte fich namentlich mit bem Problem, Architektur und menschliche Staffage eines Bilbes in bas richtige Größenverhältnis zur Landschaft zu bringen. Das führte ohne weiteres zu ber Nötigung, landschaftliche Tiefe zu gewinnen, und bamit zu ber ersten bunklen Uhnung von ben brei Gründen: schon in ben Bilbern ber Schule bes Meisters Wilhelm find andeutungsweise Border-, Mittel- und hintergrund vorhanden. Wie aber tonnten fie ausgebilbet werben, ohne die wichtigften Fragen ber Luftperspektive in Angriff gu nehmen? Nach dieser Seite bin geht bas Suchen und Streben seit den dreißiger Jahren des 15. Jahrhunderts. Erreicht wird freilich einstweilen auch in den am meisten fortgeschrittenen Fällen nur foviel, daß einem dunklen Borbergrund ber Regel nach, falls er überhaupt vorhanden ift, ein lichter Mittelgrund folgt, und diesem meift gang unvermittelt ein in allen Tonen bes Ultramarin regenschwer blauender hintergrund. Dabei erscheint die Landschaft noch immer aus Ginzelheiten zusammengefett, für beren Aneinandersein nicht von dem naturalistischen Verschwimmen der Gegenstände in der Ferne Gebrauch gemacht ist; sie erscheinen in festem Umriß, zeichnerisch abgeschlossen, gleichsam mit dem Auge des Ablers gesehen und unvermittelt nebeneinander aufgebaut, und ihre Form ist noch völlig konventionell, soweit der orographische und pklanzengeographische Charakter in Frage kommt.

Aber gleichwohl: auch mit diesen Einzelheiten ließ sich unter Umständen das Ganze schon trefflich charakterisieren, so wie etwa Goethe in seinem bekanntesten Mignonliede Italien mit einigen Einzelzügen wunderdar gezeichnet hat; und vor allem: die Landschaft als Ganzes war da. Sie eroberte sich jest den Hintergrund der Heiligenbilder an Stelle der bisher abschließenden schwerfallenden brokatnen Teppiche; hinter den Gestalten des Vordergrundes her, durch die Hallen der Archistetur, durch weit geössnete Fenster der Innenräume begann man num in heitere Landschaften von entzückender Fernsicht zu schauen, vornehmlich dei den Niederländern, die nicht müde wurden, ihre Haage und ihre Kanäle, ihre Wiesen und viehbelebten Weiden mit derselben Schaffensfrende vorzusühren, wie etwa die verwandten Florentiner und Umbrier Italiens die Landschaft ihrer sonnendurchleuchteten, friedeumwobenen Hügel.

Und schon suchte man diesen Landschaften Stimmung zu geben; sie sollten in besonderer Disposition sprechen. Schneelandschaften tauchen auf, Nachtstücke mit koloristischen Effekten werden, z. B. bei der Kreuzigung, gesucht, auch Mondscheinlandschaften sehlen nicht, wie in den prächtigen Darskellungen des h. Christoph von Memline zu Brügge und Bouts zu München.

Allein was man hier giebt, bleibt noch mehr konventionell, wie die sonnige Landschaft der gewöhnlichen Darstellung. Die Perspektive entbehrt der realistischen Durchbildung; die Einzelheiten drängen sich in Formen auf, die teilweis noch dem Darstellungsapparat älterer Zeiten ansgehören.

Weiter führen konnte hier nur genauere Naturbeobachtung und engster Anschliß an das Thatsächliche der Laudschaft; ein

Fortschritt war mithin nur von der Vedute zu erwarten. Auf diesem Gebiete wie auf so vielen anderen ward Dürer zum Führer. Er ist fast der Erste gewesen, der in Deutschland Beduten gemalt hat; er vor allen anderen wandte sich in Sachen landschaftlicher Anschauung unmittelbar fragend an die Natur. Freilich: die befriedigenoste der uns heute zugänglichen Antworten hat er noch nicht erhalten. Er hielt auch in der Bedute sest an dem die Dinge isolierenden, zeichnerischen Charakter seiner sonstigen Malweise; und darum sah er künstelerisch die Landschaft so wenig als wirkliches Ganze, wie seine Zeitgenossen sonst. Erst Nuisdael und unter den Franzosen Claude Lorrain haben der Landschaft als etwas völlig Sinheitzlichem gegenübergestanden; erst sie verstanden daher auch, sie zu beseelen und den Beginn einer wirklichen Blüte der Stimmmungslandschaft zu schaffen.

Indes liegt in der eigenartigen Malweise Dürers keineswegs die unmittelbar tiefste Ursache vor, die ihn zu dem uns geläufigen landschaftlichen Verständnis vorzudringen verhinderte. Seine Zeit war geistig dazu überhaupt noch nicht reif. Sine volle Wiedergabe des Landschaftlichen wird erst dann gelingen, wenn sich der Mensch ganz außer der Natur zu seizen imstande ist, wenn er eines naiven Verhältnisses zu ihr schon bis zu hohem Grade entwöhnt, wenn er ihr entsremdet ist. Diese Zeit tritt für die deutsche Entwicklung erst mit dem Erblühen der Naturwissenschaften ein, also frühestens erst mit dem 17. Jahrhundert. Und erst das 18. Jahrshundert, das der Natur auch gesellschaftlich noch ferner stand, sah seit Rousseau und den Stürmern und Drängern die wirklich "harmonische Verknüpfung der Darstellung der Natur mit dem Uusdruck der angeregten Empfindung".

Wie auf dem Gebiete der Natur, so sehlte es dem Zeitalter des 15. und 16. Jahrhunderts auch auf dem Gebiete der Menschenswelt noch an der Fähigkeit der uns realistisch erscheinenden Erschstung des Ganzen. Das Sittenbild ist als Zweig der Malerei noch nicht entwickelt, so sehr man kleine Anfänge dazu in den Teppichwirkereien und Drolerien des 14. Jahrhunderts wie in der genrehaften Ausweitung gewisser heiliger Scenen des

15. Jahrhunderts erkennen mag. Erst die holländische Malerei bes fortgeschrittenen 16. Sahrhunderts ichafft, vielfach eben aus ber niederländischen Gefellschaft heraus, bas volle Sittenbild, und indem sie Portrait und Landschaft neben bas Genre stellt. feiert sie recht eigentlich ben Triumph ber neuen malerischen Errungenschaften bes 16. Sahrhunderts. Demgegenüber bleibt die Kenntnis der Menschenwelt, soweit sie auf dem Gebiete wissenschaftlichen Verständnisses liegt, noch weiter zurück. Freilich ift man fich schon barüber flar, in einem Staate und in einer bestimmten Gesellschaft zu leben; aber wie weit entfernt ift man noch von bem Bestreben, die Struftur diefer Gemeinschaften zu verstehen! Man geht nicht barüber hinaus, Einzelheiten ber großen Zusammenhänge bem Denken zu unterwerfen, und so erörtert man diese oder jene staatsrechtliche Unterfrage, reflektiert wohl auch über Besonderheiten ber Bevölkerungspolitik, über einige Bedingungen landwirtschaftlichen Gedeihens ober über bas Steigen der Preise — aber von einer systematischen Aufflärung wirtschaftlicher ober sozialer Grundwahrheiten auf statiftischem oder sonst empirischem Bege, ober von bem Aufbau etwa eines Reichs= oder Landesstaatsrechts ist noch mit nichten die Rede.

Das Einzige, was gewonnen wird, ist ein weitverbreitetes und vielsach enthusiastisch gewandtes Verständnis der nationalen Einheit. Es ist eine der natürlichsten Folgen der emporkommenden Zeit des Individualismus. Jemehr die Personen sich nach Art und Neigung differenzieren, um so mehr muß ihr gemeinsamer Zusammenhang, der allein diese Differenzierung gestattet, auch äußerlich kräftig betont werden, um so mehr muß an Stelle des früheren, immanenten, undewußten Nationalitätsgesühls, das auf der Gleichartigkeit der nationalen Individuen beruhte, ein klar verstandenes, äußerlich kundgegebenes Bewußtsein der Notzwendigkeit nationaler Zusammenhänge grade wegen der Verschiedenheit der Individuen treten. Dies Bewußtsein war im Beginn des 16. Jahrhunderts schon so weit entwickelt, daß es von Dichtern und Gelehrten energisch hervorgehoben ward, und daß auch schon die Geschichtsschreibung, selbst in partifularen

Berken, wie der bayerischen Chronik und den Annales Bojorum Aventins, nationalen Zielen folgte.

Das alles sett vorans, daß um diese Zeit die mindestens instinktive Überzeugung von dem Individualismus des einzelnen, von der eingetretenen Differenzierung der Personenzellen des nationalen Körpers schon allgemein verbreitet gewesen sein muß.

In der That befinden wir uns bereits in einem Zeitalter errungener Selbsterkenntnis und entwickelten Berständnisses für den Charakter anderer. Hatte im 14. Jahrhundert noch Karl IV. mit den übrigens wenig gelungenen und sehr eigenartigen Ansfängen einer Selbstbiographie allein gestanden, und war diese Zeit auch in den besten dürgerlichen Kreisen noch nicht durch persönliche Denkwürdigkeiten, sondern höchstens durch Familiensgeschichten gekennzeichnet, so beginnen im 15. Jahrhundert die Selbstbiographieen, und seit den ersten Vorbereitungen Kaiser Maxens für seine selbstbiographischen Allegorieen bricht ein voller Duell selbstgeschriebener Lebensgeschichten und Tagebücher hervor, in denen die Gelehrten durch die beiden Platter, die Künstler durch Albrecht Dürer, der kriegerische und hössische Vertreten sind. Berlichingen und Schweinichen auß trefslichste vertreten sind.

Die Mitwelt in ihren Sinzelpersonen aber ward jetzt zum Gegenstand eifrigen und erfolgreichen Studiums der Maler, der Schriftsteller und der Politiker. Welch köstliche Portraits besiten wir aus dieser Zeit! In diesem Fach zeichnen sich nicht nur die größten Künstler, ein Holbein und Dürer aus, auch kleinere Meister leisten durchweg Vortrefsliches. War man schon im 14. Jahrhundert dem naturalistischen Umriß des Portraits nahegesommen, so wächst die Fähigkeit zur vollen Wiedergabe des menschlich Äußeren im Verlauf des 15. Jahrhunderts ins Virtuose, und die ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts bringen das Geheimnis geistiger Auffassung hinzu. Es ist ein Feld der Kunst, wo man sich so sicher fühlt, wie sonst sast nirgends; schon wird die Portraitsarrikatur entwickelt. Und auch schriftstellerisch weiß man der Persönlichkeit gerecht zu werden. Die anekdotische Charafteristik eines Ottokar von Steier oder

Tilman Elben von Wolfhagen ist längst überholt, mögen auch immerhin in Gelehrtenbiographieen und humanistischen Lobfprüchen starke Reste konventioneller Schilderung fortleben. Im ganzen erreicht man ba, wo man fich ganz ber Empirie naturalistischer Beobachtung hingiebt, schon eine bedeutende Tiefe des Verständ= nisses, ber höchstens hier und da durch die Anschauung von der göttlichen ober teuflischen Beeinflussung ber Charaftere in ihren Eigenschaften ober durch aftrologische Voreingenommenheit ober endlich durch die Lehre von den Temperamenten Gintrag geschieht. Da weiß man vor allem das Außere, oft mit nur zwei Worten, aufs klarste und anschaulichste zu schildern; da verobjektiviert man aber auch treffend und oft fünstlerisch fein den inneren Reichtum einer Berfönlichkeit; wo ber Wille zur Erkenntnis ftark ist, da gelingt sie. Es ist ein Zug bes Empirisch-Perfonlichen, ber sich auch in der schönen Litteratur bemerkbar macht. ber Satire werden ihm die schon nicht mehr fozialen, fondern vfnchologisch = individuellen Typen Sebastian Brants verdankt; in der dichterisch-gebundenen Formgebung wird er geltend in der Erfcheinung, daß alles im Stofflichen aufgeht, daß man den Dingen auf den Leib rückt unter Vernachläffigung des formal Schönen in Disposition und Versbau, ja daß man teilweis den neuen Inhalt individualen Erkennens in die alten Schläuche der konventionellen Darstellungsformen des 14. Jahrhunderts zu füllen versucht.

Kann nun ein Zeitalter, das dem Individualen in jeder Art des Verständnisses so nahe trat, ohne wirkliche Individuen gewesen sein? Sie waren vorhanden, und eben in ihrem Dasein drückt sich das höchste geistige Ergebnis der ruhelosen wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung der späteren Jahrhunderte des Mittelalters namentlich auf städtischem Voden unmittelbar und kräftig aus.

Und fräftig und unmittelbar machten die Individuen sich bemerklich. Die Pflege, ja der Kultus der eigenen Persönlichkeit war an der Tagesordnung. Ruhmessucht erfüllte die Welt und blähte sich auf bis zu der maßlosen Sitelkeit der Humanisten. Aber selbst bescheidene Bürger wünschten durch monumentale Schöpfungen oder fromme Stiftungen fortzuleben im Gedächtnis

ber Nachwelt, und auch ruhige Geister sehnten sich nach dem Lorbeer bes gefronten Dichters. Die bilbenben Künstler aber, einstens handwerker, traten jest flott heraus mit ihrer Person, wie das Berfonliche in ihren Schöpfungen wirkte. Satte die gotifche Architektur mit ihrer logischen Beiterbildungsfähigkeit gewiffer konstruktiver Gedanken zur Ausbildung eines Birtuofentumes geradezu aufgefordert, so ist es nicht wunderbar, wenn ichon aus bem 14. Sahrhundert die Namen berühmter Baumeifter voll herübertonen: Die erfte Bufte eines beutschen Architekten ift die Beters von Gemund in ber Triforiengalerie bes Brager Domes aus ber Zeit Karls IV. Und bie Maler bleiben nicht zurud. Bon ber Zeit ab, ba bie moderne Forschung im Tafelbild stärkere individuelle Büge und bas Fortleben von Schulen zu unterscheiben vermag, sind auch die Ramen der gleichzeitig lebenden Künstler bekannt und als ruhmreich überliefert. Und fcon früh im 15. Jahrhundert beginnt die Sitte, bem eigenen Werke in stolzer Signatur ben Ramen bes Schöpfers einzuverleiben. Oft freilich geschieht bas noch bescheiben. Wer würde heute noch die Juschrift des herrlichen Altars der Anbetung der Magier im Johannishospital zu Brügge, eines Hauptwerks Memlincs, in ber Form bes 15. Jahrhunderts abzufassen wagen: Dit werck dede maken broeder Jan Floreins alias van der Rüst broeder proffes van dem hospitale van sint Jans in Brugghe anno MCCCCLXXIX. Opus Johanis Memline! Aber andere Künstler gingen bald über die bescheidene Zurückhaltung Memlincs hinaus, und Dürer hat es für angemeffen erachtet, feinen Sauptwerfen nicht bloß feine Signatur, fonbern auch eine figurliche Darstellung feiner eignen Berson mit auf ben Weg der Sahrhunderte zu geben.

Und mas die im Geiste Reichen trieben, das ahmte die Durchschnittsmenge der individualistisch gesinnten Gesellschaft nach. Auch sie trieben Kultus, wenigstens mit dem Äußeren ihrer Persönlichkeit. Während der naturalwirtschaftliche Lurus des übertriebenen Essens und Trinkens noch in bedauerlicher überstreibung fortdauerte, ergriffen sie zugleich den Lurus der Tracht. Immer rascher begann die Node zu wechseln, immer mehr

wurde sie individualisiert; aus den feinen Tuchen von Frankreich, der Grafschaft Artois, der Picardie und von Brabant, aus Seide und Damast, Brokat und Schleiertuch, aus Leder und Pelzwerk wurde eine unendliche Verschiedenheit der Hutsformen, der Fußbekleidung, der Wämser, Röcke und Mäntel hergestellt, die jedem gestattete, sich persönlich im vorteilhaftesten Lichte zu zeigen. Und mit welchem Feuer ergriffen Männlein und Weiblein die Gelegenheit; es ist ein ewiges Auf und Ab von den burgundischen Meterhauben des 15. bis zu den vierzig Ellen Zeug fassenden Hosen bes 16. Jahrhunderts. Und nicht bloß Gecken ließen sich in diesen Strudel ziehen; Dürer ist in jungen Jahren einer der elegantesten Stußer Nürnbergs gewesen und hat auch später viel Wert auf sein persönliches Außere gelegt.

Freilich wurden gegenüber dem Modetaumel Versuche einer Gegenwirkung gemacht. Sie gingen von den Klassen aus, die sich materiell zunächst weniger imstande sahen, mit dem Strom zu schwimmen, vor allem vom Adel. Es war vergebens. Und auch die Gesetzgebung, wie sie von den Fürsten gegen den allzu üppigen Bürger und seinen bäuerlichen Nachbeter ausgeboten ward, fruchtete schließlich wenig, — um so weniger, je weiter sie zum Schlage ausholte. Selbst das Reich machte nicht bessere Erfahrungen. Gesetzliche Einzelbestimmungen von Reichswegen, wie sie seit 1497 ergingen, wurden überhört; die organischen Reichsgesetze gegen Kleider= und sonstigen Luxus von 1530 und 1548 erfolgten zu einer Zeit, da der Auswadder Feste und der Kultus des äußeren Menschen grade den höchsten Punkt erreicht hatte; im Jahre 1555 ist des Andreas Musculus Schrift vom Hosenteusel erschienen.

Aber neben diesem breiten Gewoge äußerlichster Erfassung der neuen Kultur zogen boch auch in weiten Kreisen Strönungen einher, die schon früh auf eine tiefere Auffassung der errungenen Persönlichkeit hinausliefen. In den Städten erwachte bereits im 15. Jahrhundert der Sinn für edleren Lebensgenuß, für Dichtung und Kunst, für Wissenschaft und Lehre als die geistig gestaltenden Mächte der Sinzelperson; und es erblühte die fräftige

Blume der fünstlerischen und geistigen Entwicklung der Renaissance und des humanismus. Die Fürsten aber folgten langfam auf biefem Wege; ein hof nach bem andern ward ben fittlichen und geistigen Mächten eines perfonlichen Dafeins gewonnen. Und barüber hinaus brachten es einzelne Lebenskunftler fogar zu einer nichts übersehenden, nach jeder Richtung ausholenden Pflege ihrer geistigen Perfonlichkeit. Zwar giebt es beren feineswegs so viele wie innerhalb der verwandten Entwicklung Italiens; aber immerhin wird man einem Leon Battifta Alberti und Lionardo da Binci boch Peutinger, Pirckheimer ober Dürer entgegenstellen können. All biefe Manner find nicht mehr einfache mittelalterliche Polyhistoren; die Sauptsache ist vielmehr, daß sie vom Rern einer festen Lebensanschauung als von einem perfönlichen Centrum aus die noch nahe beisammenliegenden Zweige bes Wiffens und gelegentlich auch noch bas Gebiet der bildenden Rünfte beherrschen. So find sie vollendete Mifrofosmen gleichsam ber Rultur ihrer Zeit, beneidenswerte Trager einer harmonischen Entwicklung, Die auf Grund ber fampfumtobten Errungenschaften ber Borzeit ruftig vorwarts ichreitet.

## III.

Es wäre indes ein großer Jrrtum, wollte man annehmen, die individualistische Kultur sei nun alsbald abgeschlossen, in vollstem Gegensatzu allem Bergangenen ins Leben getreten. Die Überlieferung wirkte vielmehr neben ihr mit großer Kraft sort, sie beanspruchte auch fürderhin die Annahme dessen, was ihr für Wahrheit galt, und nur in mühseligem Kampf und Ausgleich zwischen Altem und Neuem fanden die Zeitgenossen den Weg der Zukunft.

Wie lange bauerte es vor allem auf bem Gebiete ber Sitte, ehe die alten religiös-gebundenen Formen der Sittlicheit dem Zwang eines persönlich-gewandten Ehr- und Mensch- lichkeitsgefühls wichen! Noch manche Generationen folgten hier aufeinander, gebettet in die eingelebten, nur langsam alternden Lebensformen der mittelalterlichen Familie und der mittelalter-

lichen Genossenschaft, nur langsam zu freierer Lebenshaltung des einzelnen emporstrebend. Wir glauben den Prozeß, der später in anderem Zusammenhange genauer zu schildern sein wird, gleichsam vor uns zu sehen, betrachten wir die Familienbilder etwa Jan Steens im Haag, wo Generationen von Großeltern Kindern und Enkeln gemeinsam nach altem Schema und doch schon mit ganz individuellen Köpfen dargestellt sind, oder jene Tafel Jan von Schoorels in Utrecht, auf der 38 Utrechter Geistliche und Bürger abgebildet sind, die im Jahre 1525 in der uralten Urt genossenschaftlicher Neise eine Pilgerfahrt nach Jernsalem gemacht hatten: gleichwohl eine lange Reihe außersordentlich charaktervoller, völlig moderner Köpfe.

Auch auf dem Gebiete des Rechtslebens dauerte der Kampf zwischen Alt und Neu Generationen hindurch und schwankte wiederholt in feinen einzelnen Phafen. Schon für bie Berfassung der Familie blieb das charafteristische Beispruchsrecht bes nächsten Erben noch lange wenigstens in ber Form erhalten, daß der nächste Erbe die Beräußerung von Erbgut anfechten tonnte. Freilich: stimmte er zu ober verschwieg er sich, so fiel jede weitere Anfechtung hinweg. Immerhin faßte diese Regelung des Erbrechts die Familie noch im Rahmen der Geschlechtsfolge als eine vornehmlich rechtliche Ginrichtung. Und bas war auch fouft bie Anschauung. Selbst Luther noch erschien die Ehe zunächst als ein auf sinnlich forperlichen Un-ziehungskräften beruhendes Rechtsverhältnis, wenngleich er sie von freier sittlicher Erwägung ber zu einer untrennbaren Berbindung göttlichen Rechts stempeln wollte, ohne doch hierfür ben sakramentalen Zwang ber mittelalterlichen Kirche heranzuziehen: bas Verlöbnis ichon follte nach ihm bie Che ichließen, nicht erft die copula carnalis des fanonischen Rechtes. Aber er war sich dabei wohl bewußt, daß er mit dieser Auffassung, die in Che und Familie vor allem eine sittliche, feine sinnliche Gemeinschaft sieht, unter ben Zeitgenoffen noch vereinzelt bastand. Darum fprach er es aus: "In biefen Dingen möchte ich keine Bestimmungen treffen, obgleich ich von nichts lieber wünschte, daß es fest geordnet würde, da mir und vielen andern mit mir hentigentages nichts anderes soviel Not bereitet."

Auf andern Gebieten des Rechts befand man fich ebenfalls im Übergange. Der alte Formalismus des Brogesses, der jedes perfönliche Gebahren vor Gericht dem autoritären Zwang gewiffer Formeln und Formalvorschriften unterwarf, war einerseits, als grundfählich noch für jede Art bes Rechtsgangs geltend, aufs äußerste gestiegen, obwohl die fymbolischen Borgange und Formeln, in benen er fich erging, längst im Absterben beariffen waren. Andererseits aber maren so viel Ausnahmen von ihm zugelaffen, daß die allgemeine Regel boch wieder burchbrochen erschien. Schon früh war ber Begriff ber Bare entwidelt worben, ber Gefahr ber Barteien, ben Formalismus bes Rechtsgangs nicht su beherrschen, und man war ihr entgegengetreten entweder burch Erwerb von Privilegien, welche von der vollen Anwendung ber Formalien entbanden, ober burch Ausbildung eines besonders geschulten Bersonals von Fürsprechern, Borchern und Warnern, die sich der formalistischen Gefahr für die Parteien unterzogen. So standen im Nechtsgang Formalismus und Nichtformalismus bicht und grundsatios nebeneinander; es ist ein Zustand unleidlichen Zwitterlebens.

Nicht anders auf dem Gebiete des Strafrechts. Hier wich man bald von dem früheren System, das in der Klassissisterung der Verbrechen das persönliche Moment nicht kannte, ab, bald ließ man es fortbestehen. Der Unterschied zwischen Mord und Totschlag z. B. wurde nicht mehr nach dem objektiven Moment der Heimlichkeit des ersteren, sondern vielmehr nach der dabei bemerkbaren gemeinen Gesinnung des Handelnden sost vabei Macht ausgeführte; Diebstahl galt daneben immer noch nur der bei Nacht ausgeführte; Diebstahl am Tage wurde als Raub behandelt. Und im Strasvollzug galten Freiheitsstrassen noch immer als entehrend, da sie das in seiner sozialen Stellung, im Standesgrad gebundene Individuum durch Beraubung der sozialen Grundlage der Freiheit aus allen Daseinsbedingungen zu wersen schienen; statt dessen half man sich mit den furchts

barften Strafen an Leib und Leben, an Haut und Haar bis zum Brandmarken, Ohrenschlißen und Lebendigbegraben.

Auf privatrechtlichem Boben bestanden zunächst die schreiendsten Unterschiede zwischen ländlichem und städtischem Rechte, wobei im allgemeinen das städtische Recht die entwickelteren Lebensformen zeigte 1. Aber auch auf dem besonderen Boden bieses Rechtes wieder dauerte der Kampf zwischen mittelalterlich= gebundener und individualistischer Auffassung fort. So mar 3. B. für eine Reibe von Vertragsarten in den Städten bereits früh der alte Formalzwang beim Abschluß gefallen und Formlosiafeit gestattet worden. Aber baneben erhielt sich boch ber alte formale Schuldvertrag (bie fides facta) noch weit über bas Mittelalter hinaus als wefentliche Geschäftsform für einseitige Schuldversprechen; und in ihm verpfändete man noch immer feine Treue und verstärkte diese Berpfändung burch bas Bersprechen bes Einlagers ober baburch, daß man bem Gläubiger die Befugnis einräumte, den Schuldner bei Treubruch durch Schelmenschimpfen und Schandgemälde öffentlich in seiner fitt= lichen Perfonlichkeit zu vernichten 2.

Das alles sind Vorgänge, die trot des gleichzeitigen Ginstringens des individualistischen römischen Nechts, dessen nationale Gefahren andererseits offen lagen<sup>3</sup>, an ihrem Teile nicht erwarten ließen, daß die Lebensformen des Mittelalters auf irgend einem Gebiete tief wurzelnder Kultur leicht und schnell würden zerstört werden.

Am allerwenigsten galt das von der Kirche. Man darf niemals vergessen, daß die Kirche fast während des ganzen Mittelalters die einzige Macht gewesen ist, die einen außersorbentlichen Aufwand ideeller und materieller Natur auf geistige und soziale, nicht private Zwecke der mannigfachsten Art verwandt hat. Kirchlich waren nicht bloß die religiösen Anstalten,

<sup>1</sup> S. dazu oben S. 109.

<sup>2</sup> Rgl. hierzu und zum Borhergehenden Schroeber, D. Rechtsgesch., 4. Aufl. S. 698-735 passim.

<sup>3</sup> S. oben S. 114 ff.

sondern auch die wissenschaftlichen Sinrichtungen von der Elementarschule bis zur Universität, sowie die sozialen von der Verpstegungsstelle wegmüder Pilger dis zum Krankenhaus und zum Aspl für Arme und Aussätzige. Die Kirche war die Trägerin aller Ideen geistigen und gesellschaftlichen Fortschritts, und indem sie nicht müde ward, diese Ideen zu verwirklichen, stand sie weit über allen andern menschlichen Sinrichtungen der Zeit. Das waren Verdienste, die auch durch Mißwirtschaft nicht leicht verdunkelt werden konnten. Überdies waren es, so lange das Verderben nicht schon das Papstum selbst ergriff, doch immer nur einzelne Landschaften, die unter ihr litten. Mochte das Bistum Würzdurg fast im ganzen späteren Mittelalter unter unheilvollen Bischösen seuszen — dasür waren Mainz und auch Trier zumeist um so besser regiert.

Und wie hatte die Kirche ihre Macht benutt, um auch rein weltliche Dinge zu beherrschen! Ihre Jurisdiktion hatte sie auf ganze Teile des weltlichen Rechts ausgedehnt, nament-lich auf die wichtigen Gebiete des Familien- und Erbrechts; ihrer Pslege des Unterrichts hatte sie den Anspruch eines Lehr-monopols entnommen; immer weiter griff ihr wohlgepslegter Besit; und eine rücksichtslose Anwendung geistlicher Strafmittel sicherte sie in der Beherrschung des einmal Errungenen.

So war sie namentlich für den kleinen Mann das Ein und Alles; unendlich viel näher stand sie ihm, als das Reich oder die Landesherrschaft. Aber auch die höheren Kreise besherrschte sie, denn die Bildung war ihrer Auffassung nach ihr Privilegium, und die Inquisition war auch noch im 15. Jahrshundert in Deutschland wohlorganisiert und dazu bestimmt, ihr das ausschließliche Recht sogar des Denkens zu ershalten.

Wer hätte dieser Macht leicht widerstanden! Der freisinnige Verfasser der Reformation Sigmunds meint, daß sich billiger-weise selbst Kaiser und Könige vor dem einfachen Priester zu verneigen hätten, und auch die Radikalen des Vaseler Konzils blieben bei dem Saze, daß der Klerus den Schlüssel der Weisheit besite.

Freilich ging nun diese Kirche offenkundig dem Ruin entgegen 1. Auf bem Gebiete ber Lehre rächte es fich, bag bas Dogma vom Werke Chrifti als einer Gott geleisteten Satisfaktion allmählich in juriftischem Sinn gefaßt worden war und bamit vom Gebiete vergeistigten religiöfen Denkens auf bas Niveau einer finnlich = gebundenen Anschauung hinabgezerrt erschien, die ihm nur Gehorfam leiften, nicht aber eine in persönlichem Ringen erworbene Überzeugung entgegenbringen fonnte. Bon biefem Centrum ber Lehre aus aber war bann bas ganze Dogma überhaupt vergröbert und versinnlicht worden; und so wurden jest bie Leidenschaften und Bewegungen des Alltags durch einen ikruvellosen Kult mit dem Beiligen verflochten, und die Segnungen ber Religion erschienen als Gegenstand geschäft= lichen Bertriebes. Gleichzeitig ging ber Rlerus perfonlich ben Weg bes Verfalls. Unwürdige mißbrauchten immer häufiger bas Privilegium ihres Standes und die ber Rirche verliebene Strafaewalt, ber Rult wurde als hohle Form betrachtet, Bischöfe schnarchten im Kirchenftuhl, mährend Kaplane und Vifare an Stelle zur Raad ausgerittener Domberren bie Deffe fangen. Der Geschäftssinn begann zu überwiegen, alles mard fäuflich; manch bunkler Chrenmann vermochte wohl fein Grab vor bem Altare zu finden, wenn er brav ftiftete. Golder Auffaffung bes Umts entsprach bas Brivatleben ber Geiftlichen. Die Briefter nahmen trot des Cölibats junge Weiber und verforgten beren Rinder mit fetten Pfründen, die Bettelmonche praften und scharmuzierten, es gab Nonnen, die von nichts als Liebhabern und reicher, die Körperformen sinnlich betonenber Rleibung träumten.

Und bald übertraf der Kuin der Kurie den der Kirche. Das Papsttum, die Kirche seit Mitte des 15. Jahrhunderts sast absolut beherrschend, ward unter Sixtus IV. gewaltthätig; es beanspruchte die herrschende Macht Italiens, und die Repoten der Päpste sehnten sich nach fürstlicher Ausstattung mit Land und Leuten. Die finanziellen Mittel hierfür konnten

<sup>1</sup> Über die Lage schon im 14. Jahrh. vgl. Band IV 1-3 €. 392 ff.

nur durch vergröberte Simonie beschafft werden, bis Innocens eine Bank auch weltlicher Gnaben errichtete, die gegen Erlegung anständiger Summen Ablaß für alle Sünden einschließlich Mordes und Totschlags verkaufte. Dem folgte das Pontifikat Alexanders VI., des Borgia, (1492-1503); in Blut und Leichen schloß es eine ungeheuerliche Entwicklung, ber gegen= über felbst ein Julius II. als Retter bes Papsttums erschien.

Der Eindruck diefes Unglücks und biefer Verbrechen überkam die Nationen des Abendlandes völlig wohl erst gelegentlich ber Pilgerfahrten bes großen Jubiläums vom Sahre 1500: da ward die Schaude der Kurie offenbar. Man wußte jest, was Luther vom Papfttum zu Rom fpater ausfagte: "bie Gemeinde weiben heißt auf römisch, die Chriftenheit mit vielen menschlichen schädlichen Gesetzen beschweren, die Bischofsmäntel aufs teuerste verkaufen, Annaten von allen Leben reißen, alle Stiftungen zu fich ziehen, alle Bischöfe mit greulichen Giben zu Knechten machen, Ablaß verkaufen, mit Briefen, Bullen, Blei, Wachs die ganze Welt schäten, das Evangelium zu prebigen verbieten, alle Welt mit Buben von Rom befeten, allen Saber zu sich bringen, Bank und Saber mehren, kurzum niemand zur Wahrheit frei kommen laffen und Frieden haben."

Batte man nun nicht glauben follen, die neue Gefellichaft muffe fo verrotteten Zuständen aufs tapferfte entgegengetreten

fein und eine neue Kirche gefordert haben?

Gewiß hielt man mit ber Kritik nicht zurück. Boll Hohn und Spott, voll Born und Verachtung fprach man in den geiftig angeregten Rreisen von Regularklerus und Monchen; taufend Anekoten schlimmfter Art über die Lufternheit und die Unbilbung ber Pfaffen burchschwirrten bie Luft und fanden ichlieklich ben feinen Ropf, ber fie farkaftifch gufpigte; in Grund und Boben verwünschte man Rurie und Rirche.

Aber sie zu erneuern ober zu beseitigen verstand man nicht. Ein Teil ber befferen Gesellschaft war durch firchliche Pfründen und Exfpektanzen jeder Art mit den materiellen Intereffen ber Hierarchie verknüpft; er schwieg ober trat wohl gar trot innerer Stepfis für die Rirche ein. Gin anderer Teil verhielt fich im Grunde indifferent; ihm war Schimpfen Modesache; im übrigen religiös wenig bewegt, war er unfähig zu jedem positiven Ersaße. Der fromme Teil der Gesellschaft endlich war ratlos. Er strebte freierer individueller Haltung zu, gewiß; aber gerade er war noch nicht gekräftigt genug, um auf die Sakramente und Segnungen der Kirche verzichten zu können: nur ein Feuergeist hätte diesen Zirkel zu durchbrechen vermocht.

Und so ist es gerade dieser fromme Teil der neuen Gesellschaft gewesen, der getragen von undefriedigtem religiösem Bedürfnis die alte Kirche stützen half. Ihm werden die immer wiederholten Bersuche klösterlicher Reformen im 15. Jahrhundert verdankt; er suchte die Bußpredigt auf und wallfahrtete; für ihn sind zum großen Teile die 45 Passionalien, 18 Altväterleben und 124 Einzelleben von Heiligen in deutscher Sprache, sowie die zahlslosen Heiltumse und Wallfahrtsbücher gedruckt worden, die in den Jahren 1470—1521 erschienen. Er war es, der die neuen Heiligen, die gesteigerten Andachten, die zunehmende kultische Narkotisserung austrebte und aufnahm, und aus seiner Stimmung heraus spricht das Gebet einer Lübecker Grabplatte des Jahres 1517: O Maria, eine middelerinne zwisken gode unde den minsken, make doch dat middele zwisken dem richte godes ende minre armer selen. Amen!

Es war eine Nichtung, die, aufgehend in frommer Bethätigung, jeden Zusammenhang mit den ursprünglichen Lehren
des Christentums verloren hatte und dunkel suchend umhertappte; aus dem mitgeteilten Gebete erhellt, wie Maria den Heiland verdrängte, der den Gläubigen nur noch als der schreckliche Weltrichter erschien, und dessen die Fürbitte seiner Mutter beschwichtigen sollte. Wie sollte von dieser Seite her Heilung, wie gar religiöser Fortschritt kommen?

In der That suchten sie auch die erleuchtetsten Geister nicht in diesem Zusammenhang; sie gingen vielmehr von der Philosophie aus. Philosophie aber hieß in diesen Zeiten Scholastik. Die Scholastik ist von der Zeit ihrer Blüte an dis tief ins 14. Jahrhundert hinein in Deutschland alles andre als volkstümlich gewesen. Selbst in ihren staatsrechtlichen Abzweigungen unter Lubwig dem Baiern war sie das nicht. In Frankreich wurde das Somnium viridarii in die Sprache des Bolks überssetzt; in Deutschland ist das weder dem Desensor pacis noch einem der Werke Occams widersahren. Indes begann die Scholastik, nachdem sie schon sür die deutsche Mystik mittelbar den philossophischen Untergrund geliesert hattel, doch mit der zweiten Hälste des 14. Jahrhunderts mehr einzudringen, und im 15. Jahrhundert war sie auch für deutsche Köpfe das beinah einzige Werkzeug höheren Denkens. Als solches hat sie sich dann noch weit über die Resormationszeit hinaus erhalten, dis sie von der naturwissenschaftlichsempirischen Methode des 17. Jahrhunderts überwunden ward.

Die Scholastif, die mit der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts in Deutschland eindrang, die mit dieser Zeit überhaupt zu herrschen begann, nachdem noch Occam und andere für sie gekämpst und gelitten hatten, war die des Nominalismus. Der Nominalismus, schon früher in einzelnen Momenten sich ankündigend, z. B. bei Halesius, bedeutete zunächst eine Gegenwirkung gegen den übertriedenen Realismus eines Thomas von Aquino und eines Bonaventura, die nicht bloß die Vernünstigkeit des Offenbarungsglaubens zu beweisen sich vermessen hatten, sondern auch zu der Annahme gekommen waren, daß selbst für unser Heil an sich indisserente Thatsachen der christlichen Offenbarung im Sinne einer höheren Vernunft lägen und somit als rationell betrachtet werden müßten.

Demgegenüber behauptete ber Nominalismus, großgezogen an der Erkenntnistheorie des Aristoteles, daß die Ofsenbarung an sich unbeweisdar sei, und lehnte damit die Annahme ab, daß sie in die gemeine Welt der Ersahrung hineinragen könne. Das ist jene Seite des Nominalismus, die auf ein freieres Denken hinweist, von der aus man an und für sich den Ausdau einer Weltanschauung auf bloß rationellem Felde hätte erwarten können. Allein hierzu sehlte noch die Boraussezung einer individualistischen Kultur. Vielmehr betonte der Nominalismus nun von der andern Seite her, daß eben das Jrrationelle der Ofsenbarung ihr Fürwahrhalten erfordere; in der verstandess

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 266 ff.

gemäßen Unvernunft der Offenbarung sah er den besten Beweis bes Glaubens.

Indes kounte es bei der Anschauung der Zeitgenossen, denen Theologie und Philosophie im wesentlichen zusammensielen, nun doch wieder nicht ausdleiben, daß sich der Nominalismus, wenn auch nicht an einen Beweis, so doch an eine Systematisierung jener kirchlichen Lehren machte, in denen man die Offenbarung niedergelegt sah. Natürlich war das, bei der grundsählichen Stellung des Nominalismus, nur im Sinne einer rationalen Beräußerlichung, ja einer Aushöhlung des Glaubensinhalts möglich. Indem man die Wertmaßstäbe empirischer Ethik an das Dogma und die Hertmaßstäbe empirischer Stehik an das Dogma und die Hertmaßstäbe engersachte man die sittlichereligiösen Begriffe der Liebe und der Gnade, setzte die kirchliche Ethik und auch die Dogmatik in ein laxes casuistisches Schema um und kam zur Läßlichkeit, zum Brobabilismus der sittlichen Verpflichtungen.

Das ist ber Moment, in bem die Kurie sich ber nominalistischen Theorieen annahm. Die Beweise für die Frrationalität des Glaubens waren durchaus geeignet, die Autorität der Kirche, d. h. des heiligen Stuhles zu stärken; die kasuistische Moral schuf dem Bestreben der Kurie, im Verwaltungswege die Hut der Seelen auszuüben, breiteste Bahn, und die Verpslichtung, den Dogmen nur ein sich beugendes Fürwahrhalten zu widmen an Stelle persönlicher Überzeugung, ersetzte den Glauben durch den Gehorsam gegenüber der Kirche.

So zog benn spätestens mit bem 15. Jahrhundert ber Nominalismus triumphierend durch alle Vorhöfe der Kirche ins Allerheiligste ein; es schien, als sollte ein rationaler Diehltan jeden Schoß wahrer Frömmigkeit ersticken.

In der That wurden einige Kreise, zum wenigsten freilich in Deutschland, indifferent, um sich schließlich einem blinden Fatalismus zu ergeben, der eben damals an der aus dem Orient kommenden Ustrologie eine geschäftige Bermittlerin fand.

<sup>1</sup> Über einheimische Murzeln bes Fatalismus in den niedern Kreisen des Bolkes ist Band IV  $^{1-3}$  S. 262 f. gesprochen. Sie kommen in dem hier behandelten Zusammenhang wohl schwerlich in Betracht.

Bumeist aber murbe von dem weitverbreiteten frommen Gefühl ganz anders reagiert.

Einmal in ber Entwicklung einer neuen Mystif. Satte der Nominalismus im Grunde ein ironisch-ffeptisches Glement enthalten, so trat bem jett eine fest auf bem Boben ber sittlichen und pfnchologischen Thatsachen stehende, noch mittelalterliche Frömmigkeit entgegen, welche auf ben Willen und nicht auf die Erkenntnis ben hauptnachdruck legte, die uns ichon von früher her bekannte 1 quietistische Mystik. Ihr war die Willens= einheit mit Gott, die Ergebenheit, die Gelaffenheit in Gottes Wollen Seligkeit. Es ift die Myftik bes Thomas von Kempen, ber beutschen Theologie und Staupigens, die am meiften verinnerlichte Frommigfeit bes Mittelalters, die Borftufe bes reformatorischen Individualismus.

In den Kreisen dieser Mystif murde ber heilige Bernard viel gelefen. Aber baneben begann man auch Augustin zu ftudieren. Und von ben Grundlagen feines Denkens aus ent= widelte sich eine zweite, weitaus gefährlichere Opposition gegen ben Nominalismus. War bie Darlegung und Syftematifierung ber objektiven Kirchenlehre als einer nicht anzuzweifelnden, wenn auch nicht zu beweisenden Offenbarung ber hauptfächlichste Zweck bes Nominalismus, fo trat ibm jest bie alte Grundabsicht Augusting: Deum et animam seire cupio in veranderter Fassung entgegen. Dan beruhigte sich auch in ber Lehre nicht mehr mit ben probabilistisch charafterisierten sachlichen Normen bes firchlichen Lebens; man wollte bas perfonliche Beil feiner Seele. Hierhin hatten schon ber Thomist Bradwardina, Wiclif und Hus gezielt; aber klarer wurden Absicht und Kampf gegen die Kafuistik des Nominalismus erft auf dem deutschen Boden des 15. Jahrhunderts. Und früh schon zeigte sich da eine doppelte Art bes Vorgehens. Ginmal nahm die Opposition eine Richtung auf allgemeines philosophisches Denken überhaupt, ftutte fich auf den neu entdeckten Plato und schuf eine neue Philosophie des Realismus. Der Führer biefer Bewegung ift Nicolaus

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 272 ff.

von Rues; sie mündet späterhin ein in die philosophischen Bahnen des Humanismus. Andrerseits blied die Opposition auf theologischem Gebiete. Hier mußte sie vom Standpunkte des individuellen Heilsbedürfnisse aus zu einer vernichtenden Kritik der bestehenden kirchlichen Lehre und kirchlichen Praxis gelangen. Führer auf diesem Wege ist vor allem Wessel. Nach ihm beruht die Heiligung des Menschen auf Gottes Gnade und auf wahrer Buße, also auf einem göttlichen und einem persönlichen Moment. Wo aber Gnade ist, da bedarf es nicht der Rechtsertigung durch verdienstliche Werke. Und wer in Gnaden gerechtsertigt ist, der gehört zur wahrhaften Kirche, die verschieden ist von der empirischen Kirche der Gegenwart.

Man sieht: es sind die Grundlagen späterer Lehren Luthers. Was Luther ihnen zugefügt hat, ist nicht so sehr lehrhaft Neues, als vielmehr das Thatsächliche des heldenhaften persönlichen Kaunpses um ihre Wahrheit und um ihre Geltung im eignen Innern wie in der verwahrlosten Christenheit.

So war benn also die neue Gesellschaft doch hinaus über die individualistische Pflege der äußern Persönlichkeit, über die Entwicklung neuer intellektueller und ästhetischer Joeale vorgedrungen zu den Tiefen der religiösen Frage, deren volle Lösung erst imstande war, Mittelalter und Neuzeit endgültig voneinander zu scheiden. Aber es waren zunächst nur wenige Geister, die sich in dieser Richtung bewegten. Die meisten Köpfe, denen es auf religiösphilosophischem Gebiete um mehr zu thun war, als um bloße Opposition gegen eine verrottete Kirche, wandten sich in voller Gleichgültigkeit von der religiösen Seite des Problems ab und folgten jener andern Entwicklung, die schließlich zur humanistischen Philosophie geführt hat.

Es ist ein charakteristisches Zeichen der Zeit, das beweist, daß seit etwa der Mitte des 15. Jahrhunderts zu der bisher ziemlich ausschließlich nationalen Entwicklung des Geisteslebens ein neues Clement hinzugetreten war, das sie weithin ergreisen und umgestalten sollte: die Cinwirkung des klassischen Altertums und die Reception italienischer Kultur in den Formen der Renaissance und des Humanismus.

## IV.

Im Jahre 1377 kehrten die Päpste aus Avignon nach Rom zurück; im folgenden Jahre erhob sich in Florenz der Tumult der Ciompi. Im Jahre 1527 stürzten sich deutsche und spanische Landsknechte im Sacco di Roma über die Schätze des Altertums und der Renaissance in der ewigen Stadt; im Jahre 1530 ward die Republik in Florenz gestürzt. Es sind die Ereignisse, welche die herrlichste Zeit der italienischen Renaissance und des italienischen Humanismus begrenzen. Aber vorbereitende Phasen gehen ihr über ein Jahrhundert lang voraus.

Auch die italienische Bewegung beruht nicht auf einer bloßen, wenn auch umschaffenden Aneignung altklassischer Bildung und Kunst. Auch ihre Grundlage ist, wie die der geistigen Bewegung in Deutschland, gegeben in dem Hinstreben der nationalen Kräfte auf eine individualistische Kultur überhaupt.

Freilich trat dieses Streben in Italien um vieles früher ein, als in Deutschland. Italien ist niemals so tief in die Gebundenheit der Naturalwirtschaft versunken gewesen, wie Deutschland oder auch nur Frankreich; stets überwogen die lösenden, die geldwirtschaftlichen Momente. Und sie wurden gewaltig gefördert seit den Kreuzzügen und mit der durch sie veranlaßten Berührung mit den Byzantinern und Arabern, Bölkern einer hohen und alten Kultur. So verschwand fast jede genossenschaftliche Gliederung des Bolks; so ging der seudale, mittelalterliche Staat zu Grunde.

Es sind die Vorbedingungen für das Zeitalter Dantes, Petrarcas und Voccaccios. Sie lebten in der Periode beginnender Auflösung des Volks in Individuen, im Jahrhundert organisch erwachsender Nationalität. Vor allem Dante (1265—1321) ist von diesen Mächten getragen, so sehr er, ein Januskopf, auch noch mit dem Inhalt seines Denkens und mit seinen Idealen dem vollen Mittelalter angehört. Kaum jemandem anders

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bum Folgenden vgl. teilweis Janitscheks vier Borträge über die Geseuschaft ber Renaissance in Italien und die Runft, Stuttgart 1879.

fann man ihn in der beutschen Entwicklung vergleichen, als Luther. Er giebt, wie biefer, feinem Bolke bie Ginheit ber Sprache; er reißt, wie biefer, wenn auch auf anderem Gebiete, seine Nation in konservativem Ringen mit ben Mächten ber Bergangenheit fort zur entzückenben Aussicht auf ein neues Beitalter befreiter Berfonlichkeit. Seine brei Bucher von ber Monarchie zeichnen noch bas Ibeal bes mittelalterlichen Raifertums; boch neben bem erhabenen Bild ber Vergangenheit reift halb traumhaft ichon die Vorstellung vom Staate als einem nationalen Organismus und die Idee der verfönlichen politischen Freiheit. Seine göttliche Komödie behandelt einen echt mittelalterlichen Stoff; fie ftellt die lebende und die abgeschiebene Welt bar nach bem Wertmaßstabe ber Kirche. Aber bie feine Naturbeobachtung, die plaftische Darstellung, das perfonliche Feuer in ber Schilderung ber geistigen Zusammenhänge zeigen ben modernen Dichter. Und völlig modern ift Dante im Kern feiner intimen Schriftstellerei, in feinen Briefen mit ihrer politischpubliciftifchen Tendenz, in feiner realistifch zergliedernden Selbstbiographie ber Vita nuova. Selbst Petrarca (1304-1374) hat ihn in diefer Sinsicht kaum übertroffen. Bas Betrarca bagegen auszeichnet, bas ift bie volle Erkenntnis feiner felbst als einer individualen Verfönlichkeit, als eines Mikrokosmos mit eigner Daseinsrichtung, und bie Klarheit barüber, daß er mit einer solchen persönlichen Haltung die geistige Disposition bes Altertums treffe. Gben dies lettere machte ihn jum humanisten; hierauf beruhte feine begeisterte Liebe gur Antike. Und er empfand wohl, daß er darüber das nationale Dafein nicht zu verlieren brauche. Die romische, namentlich die spätrömische Litteratur, in ber er lebte, zeigte die nationalen Ideale bes Altertums ichon verblaßt und aufgelöst in die Anschauungen bes römischen Weltreichs. Go ließ sich nach ber Anschauung Betrarcas die Rultur der Alten ohne Verstoß gegen das Komplement des neuen, sich regenden Individualismus und damit gegen ben nationalen Gebanken überhaupt weihevoll und freudig erneuern. Betrarca hat dies bewußt gethan;

unbewußt, naiv, überaus glücklich Nationales und Rlaffisches verbindend, erreichte das gleiche Ziel Boccaccio (1313-1375). Er vermittelte in großen unthographischen, geographischen und biographischen Sammelwerken seinen Zeitgenossen mit Geschick gewisse Stoffe des Altertums, und er brachte in seinem Decamerone das vollste nationale Leben der Gegenwart in absoluter Natürlichkeit, fast ohne jedes Zugeständnis an die mittelalterlichen Mächte der Kirche und der konventionellen Bucht zum Ausdruck. Auf bem Gebiete ber Runft aber herrichte bereits ein gleiches Auch hier, bei Giotto und feiner Schule, einerseits ein enger Aufchluß an die Antike. Aber nur in ber Form, in ber Profilbilbung, im Faltenwurf, in ben Motiven ber Saltuna und Bewegung. Im Innern ber fünftlerischen Schöpfungen bagegen pulsiert, wenn auch noch ruhig und scheinbar unterbunden, nationales Blut; und in ben Borwürfen zeigt fich berfelbe Sinn für große Allegorien und für die Darstellung ber gewaltigsten bramatischen Momente bes Christentums, bes jungften Gerichts, bes Inferno, bes Paradiefes, ber die Dichtung Dantes befeelte.

Der ersten Phase ber italienischen Renaissance folgte seit bem Ende des 14. Jahrhunderts eine zweite, die ein wefentlich verändertes Bild trägt. In der Kunst murde jest schon humanistische Bilbung als ein fast unentbehrliches Erziehungsmittel großer Meister vorausgesett; dieser Forderung entspricht, was von der Erziehung und Lebenshaltung 3. B. Chibertis, Brunelleschis ober Donatellos verlautet. Auch zeigen sich in den Denkmälern Spuren energischen Studiums ber Alten, so in ber bem Barock ber römischen Raiserzeit entnommenen Neigung, in fliegendem Baar, in windgeschwelltem Faltenwurf ein äußerlich möglichst bewegtes Leben zu verkörpern. Aber diese unmittelbaren Nachahmungen der Untike machen boch nicht bas Wefen ber Runft bes frühen Quattrocento aus. Bielmehr handelt es sich in ihr vor allem um ein energisches Studium ber Natur felbst, wie es doch wohl unmittelbar aus bem rein nationalen Drang jum Perfönlich = Realistischen hervorging; und nur in der Komposition, vielleicht auch hier und da im Schönheitsideal machen sich die Gesete ber Antike Auf litterarischem Gebiete entspricht dieser zwischen Nationalem und Antikem vermittelnden Saltung eine Richtung, die namentlich von den feinen Köpfen des florentinischen, etwas später auch bes venezianischen Patriziats gepflegt ward, und als beren befte Bertreter man Coluccio Salutato, feit 1375 Staatskangler von Kloreng, ben Begründer bes humanistischen Stils in ber Actensprache, ferner Luigi Marfiglio und Antonio begli Alberti, zwei Florentiner, die in freien Zusammenkunften die humanistischen Studien förderten, weiter die drei Siftorifer Villani, vor allem aber Leon Battifta Alberti ansehen kann. Sie alle waren von der Bereinbarkeit der humanistischen. nationalen und firchlichen Bestrebungen überzeugt; boch vor allem der Gegenwart zugethan und national gefinnt, begünftigten fie die Dichtung im Bolgare, ftrebten auch fonft nach' bem Natürlichen und suchten es zu erreichen mit Silfe eines die Antike ausnutenden Eklektizismus. Aber ba trat ihnen eine andere Strömung entgegen, vornehmlich gefördert burch Boagio († 1459) und Lorenzo Balla. Sie wollte völlig freie Bahn für die Antike; sie eröffnete namentlich gegen die Kirche, als die Antipodin antiken Denkens und Empfindens, den erbittertsten Rampf, und sie entrollte nicht undeutlich für die philosophische Anschauung wie für die sittliche Lebensführung das heidnische Programm Epikurs.

So schien ein innerer Zwiespalt der humanistischen Bewegung zu drohen, als, etwa um die Mitte des 15. Jahrhunderts,
die beiden entgegengesetzen Denkweisen durch eine neue Richtung
überholt wurden, die durch die inzwischen in Italien erschienenen Griechen begründet worden war. Im 14. Jahrhundert hatte
man sich mit der lateinischen Litteratur begnügen müssen, von den Griechen kannte man in der Übersetzung nur unvollständig Aristoteles und Plutarch; Petrarca hatte zwar einen griechischen Homer
besessen und verehrt, doch ohne ihn lesen zu können. Nun trat
um 1400 Manuel Chrysoloras in Florenz als Lehrer des
Griechischen auf, und balb folgten ihm andre. Es war in den Jahren, da die nominalistische, auf Aristoteles beruhende Scholaftit die ersten Angriffe ersuhr, zu einer Zeit, da in Italien zugleich ber mächtig geförberte Schönheitsfinn ber Nation einer philosophischen Lebensanschauung von konkreter, künftlerischer Form nachging. Wer hätte biefer Reigung mehr entsprochen, wer bem Rominalismus erfolgreicher entgegengesett werben können, als Bluto? Und eben jest ward er ben Stalienern vermittelt. Georgios Gemisthos, ein breinnbachtzigiähriger Greis von achtunggebietender Schönheit, fam gelegentlich bes ferraresisch= florentinischen Konzils im Jahre 1439 nach Italien und legte die Lehren des Meisters aus. Darauf erhob sich ein erbitterter Rampf zwischen Nominalisten und Platonikern, und Plato fiegte. Faft alle Universitäten fielen ber neuen Philosophie zu: nur in Badua herrschte Aristoteles noch weiter bis ins 17. Sahrhundert. Und mehr: in Rom, bas mit Bapft Nicolaus V. (1447-1455) in die volle Bewegung ber Renais= fance eingetreten war, und in Florenz, von jeher bem Brennpunkt des jungen geistigen Lebens, bildeten fich förmliche platonische Akademien. Die römische, von Bessarion und Pomponius Laetus begründet, ichob balb Plato an die Stelle ber Bibel und ichritt zu einem fast heidnischen religiöfen Rultus fort; die floren= tiner, eine Schöpfung Cosmo Medicis, blühte unter Marfilio Ficino und Giovanni Bico bella Mirandola mächtig empor, wurde zu einer Stätte nationaler Poesie und entwickelte eine zwischen Blato und Chriftus vermittelnde Lebensanschauung, die unter den Angehörigen der letten Generationen des Renaif= sancezeitalters, auch unter ben äußerlich Rirchengläubigen, die weiteste Verbreitung fand. Ja mehr als bas: die gur Grundlage ward eines letten großen Aufschwungs bes gefamten italienischen geistigen und fünstlerischen Lebens. In ihrer Atmosphäre bewegten sich Sannagaro, ber Dichter breier Gefänge De partu virginis, barin Beidnisches und Christliches im glänzenden Buge ber Bilber und Gedanken völlig verschmolzen find, ferner Bojarbo und felbst noch Ariost; von ihr belebt schufen die großen Bertreter ber bilbenden Rünfte um die Bende des 15. und 16. Jahr= hunderts. Bor allem in Michelangelo lebte der transscendentale Zug bieses platonischen Zeitalters; ihm war die Kunst das Mittel, zur Anschauung des Göttlichen zu gelangen. Aber selbst Lionardo, sonst vor allem der Bollender des früheren Quattrocento, eine reine, dem Schönen und Wissenswerten vor allem dieser Welt zugewandte Forschernatur, zeigte sich nicht frei von platonischen Sinwirkungen; und auch Rafael, obwohl er nicht der charakteristischen, sondern der idealen Schönheit diente, vermittelte in seiner getragenen Art in der Schule von Athen zwischen Christentum und Paganismus, ein intimer Freund der platonischen Humanisten Bembo, Castiglione und Bibiena.

Wir übersehen jetzt die allgemeinsten Züge der italienischen Entwicklung. Wie mußte sie, früher auf dem Felde als der deutsche Individualismus, auf diesen einwirken? Und wie konnten sich in diesem die klassischen Slemente auch losgelöst

von italienischer Entwicklung geltend machen?

In Deutschland sind Spuren unmittelbarer klassischer Ginflüsse weit zurückzuversolgen. Sehen wir von der karlingischen und der ottonischen Renaissance ab, so hat es auch später an Sinzeleinwirkungen nicht gefehlt, weder auf dem Gebiete der Jurisprudenz noch dem der Philosophie, noch dem der Mathematik und Naturwissenschaften. Aber diese Verlautbarungen waren nicht stark genug, um ein weithallendes Scho zu sinden; sie haben keine Renaissance herbeigeführt. Die entscheidenden Unstöße kamen von außen.

Und hier schien es zunächst, als sollte, wie einst im Zeitalter der ritterlichen Gesellschaft, Frankreich die Führung übernehmen. Frankreich beherrschte noch fast das ganze 13. Jahrhundert hindurch die italienische Litteratur; namentlich in Oberitalien ahmte man in provengalischer Sprache die Lyrik der Troubadours nach, und nur die religiösen Dichtungen des h. Franz und
Jacopones waren eigentlich italienisch-national in ihrer hinreißenben Erhabenheit. Und auch im 14. Jahrhundert dauerte der
französsische Einsluß in Italien noch fort. Dem entsprach es,
wenn sich in Frankreich schon früh und noch vor Dante und
Petrarca die Anfänge einer verheißungsvollen Renaissance entwickelten. Man pflegte den Briefstil und die rhetorische Kunst

nach Cicero; bem gingen später Übersetzungen alter Schriftsteller zur Seite, und in ben Lehrplan der Universität Paris wurde sogar Quintilian schon einbezogen.

Diefe Bewegung, die bis in die zweite Balfte bes 14. Jahrhunderts hinein flott vorwärts lief, ift in der That auch in Deutschland wirksam geworden. Der Lugemburger Karl IV. leitete sie an seinen Prager Sof; er ließ ein herrliches Schloß auf bem Grabschin nach bem Borbild bes Louvre erbauen; er führte frangösische Enlumineurs nach Böhmen; er font die Burg Karlftein nach bem Mufter bes papftlichen Palaftes in Avignon und berief ben erften Brager Dombaumeifter Mathias aus Arras. Diefen Bestrebungen auf bem Gebiete ber Runft entsprachen verwandte auf litterarischem Felde. Den Mittelpunkt bilbete bier die kaiferliche Ranglei. Sie ward burch die Goldene Bulle (1356) fäkularisiert und dem Ginfluß ber geistlichen Kurfürsten entzogen, und zum Kangler warb Johann von Neumarft, fpater Bifchof von Olmus (1374-80), ein humanistifd gebildeter Dann, ernannt. Unter feiner Leis tung wurde ber Aftenstil gereinigt zu geschmackvollerem Latein; barüber hinaus wurde ein gewiffer Ginfluß auf die Geschichtsschreibung gewonnen und eine Berbeutschung antifer Autoren angestrebt. Es find Reigungen, die auf die Rangleien und Sofe bes Oftens, namentlich Wiens, übertragen wurden und die in Böhmen felbst zu einer humanistisch angehauchten geiftlichen Dichtung wie zu jener lebhaften Erregung ber Geifter geführt haben, die dem Auftreten Suffens vorausging 1.

Aber sie waren schon nicht mehr bloß von Frankreich her beeinflußt. Johann von Neumarkt war bereits ein Berehrer auch ber italienischen Humanisten und italienischer Kultur überhampt, und schon vor der Zeit seines Wirkens stand Karl IV. in lebhastem Brieswechsel mit Petrarca und sah im Jahre 1350 Cola di Nienzi an seinem Hose. In den späteren Jahren Karls war es dann kein Zweisel mehr, namentlich seit

<sup>1</sup> Bgl. Band IV 1-3 G. 413 ff.

seinem Aufenthalt in Italien, daß der italienische Ginfluß den französischen geschlagen hatte.

Aber diese ganze Sinwirkung unter Karl IV., von welcher Seite her sie auch kam, verging überhaupt mit dem Regiment des weisen Luxemburgers; sie hatte in der Nation nicht tiesere Wurzeln geschlagen. Erst viel später, gegen die Mitte des 15. Jahrhunderts, begann der italienische Sinsluß entscheidend und dauernd zu wirken, und jest durch ganz andere Kanäle und nach andern Richtungen hin.

Zunächst strömte jetzt auf langehin nur die litterarische Bewegung, nicht auch die künstlerische, nach Deutschland über. Diese aber ward sporadisch zwar, doch geographisch allseitig und nach den verschiedensten Kreisen der neuen Gesellschaft hin vermittelt. Träger der Bermittlung waren die besseren Köpfe, die in Italien studiert hatten. Denn wiewohl Deutschland seit der zweiten Hälste des 14. Jahrhunderts Universitäten besaß, galten doch als die eigentlichen Sitze der Gelehrsamkeit noch immer die romanischen Universitäten, für die Theologie Paris, für die Jurisprudenz vornehmlich Bologna. Damit wurden alle Laienkräfte, soweit sie nach seinster Bildung strebten, von Deutschland weiter nach Stalien gewiesen; suchten sie aber dort den Abschluß ihrer Bildung, so war es natürlich, daß sie den geistigen Strömungen überhaupt Anteil abgewannen und diesen nach Deutschland zu übertragen suchen: fast alle älteren deutschen Humanisten sind in Italien gebildet.

Viel später und in ganz anderer Weise wurden die künstelerischen Anschauungen der italienischen Renaissance jenseits der Alpen bekannt. Ihre Verbreitung erfolgte schon in Italien von Florenz her sehr langsam; erst nach manchem Jahrzehnt ward der neue Stil den wichtigsten Städten Oberitaliens übersbracht. Nun aber nahmen die deutschen Künstler, die Maler und Architekten vornweg, die neuen Stilelemente Italiens überhaupt nur in den nächsten großen oberitalienischen Handelsstädten auf, wohin ihre Wanderung sie führte oder von wo aus rege kaufmännische Verbindungen der oberdeutschen Städte sie mit der fremden Art bekannt machten. Die obers

italienischen Handelsstädte aber, die hier in Betracht kamen, waren hauptsächlich Mailand und Benedig.

Doch nicht in ihnen vornehmlich entwickelte sich wiederum in Oberitalien am frühesten die neue Kunst. Der künstlerische Mittelspunkt, soweit von einem solchen gesprochen werden kann, war da vielmehr zunächst Padua: hier begann schon im zweiten Viertel des 15. Jahrhunderts mit Squarcione eine bedeutende einheimische Entwicklung. Völlig nach außen hin wirksam wurde diese aber erst mit Squarciones bedeutendstem Schüler, Andrea Mantegna (1431 — 1506), einem Manne seinster klassischer Vielleicht von allen Malern der Zeit, der mit dem Naturalismus des Anschauungsstudiums die Erforschung der perspektivischen und anatomischen Gesetze verdand und, der plastischen Auffassung der Alten zugewendet, almählich aus Rauheit und Schärfe zu klassischer Reinheit und sicherem Abel der Darstellung emporstiea.

Mantegna war zugleich Kupfersteder. Als folcher vor allem hat er früh über ganz Oberdeutschland hin gewirkt; die meisten Maler standen hier unter dem Eindruck seiner wenigen von Stadt zu Stadt verbreiteten Blätter. Als Maler dagegen hat er die Deutschen unmittelbar viel weniger, als durch die Bermittlung des paduanischen Einflusses nach Benedig gefördert.

In Venedig war der Einfluß Paduas schon bei Bartolomeo von Murano und Crivelli (um 1460) deutlich. Er setzte sich dann fort bei den ersten großen Malern der Lagunenstadt, dem scharf beobachtenden Gentile und dem empfindungswarmen Giovanni Bellini († 1516). Aber die beiden Bellini unterlagen zugleich, namentlich in der Technik, der flandrischen, durch Antonello da Messina vermittelten Einwirkung. Und sie versbanden diese fremden Anregungen mit dem specifisch Lenetianischen der Malerei, wie es sich aus dem besondern Beleuchtungscharakter der Stadt, aus der schwimmenden goldnen Luft ihrer Atmosphäre, entwickeln mußte. So bereiteten sie jene höhe venezianischer Kunst vor, auf der neben Giorgione und Palma vecchio vor allem Tizian gestanden hat. Und das war nun eine Entwicklung, die bei den Handelsbeziehungen der Stadt unablässig in Obers

beutschland fühlbar werden nußte. Dazu kamen persönliche Zusammenhänge. Als Dürer im Jahre 1506 zum zweitenmal in Benedig war und sein Rosenkranzsest für das intime Innere, für den Kapellenraum des Fondaco dei Tedeschi malte, wurden oben die Aufträge vorbereitet, nach denen Giorgione und Tizian das Außere dieses deutschen Kauschauses mit Freskenschmücken sollten.

Inzwischen aber hatte sich auch in der zweiten großen Handelsstadt der Lombardei, in Mailand, die Blüte der neuen Kunst entfaltet. Nach geringeren Anfängen Foppas und seiner Schüler, wie sie mit der Malerei Squarciones zusammenhingen, und neben der echt lombardischen Kunst eines Ambrogio Borsgognone sah das letzte Viertel des 15. Jahrhunderts hier die Wirksamkeit des großen Architekten Bramante und vor allem Lionardos, der auf Einladung Ludovico Sforzas von Florenz herübergekommen war, jenes in Theorie und Praxis gleich des deutenden Bahndrechers der großen. Malerei des Cinquecento. Nun ist Lionardo allerdings mit Schluß des Jahrhunderts wieder aus Mailand weggegangen. Aber zahlreiche Schüler wirkten in seinem Sinne fort, und die von ihm erregte Bewegung war stark genug, um namentlich über Basel nach Oberdeutschland zu kluten.

Zeitlich ergiebt sich aus diesen Zusammenhängen, daß an einen tiefergreisenden Einfluß italienischer Kunst auf deutschem Boden vor dem Ende des 15. Jahrhunderts überhaupt nicht zu denken ist. In der That zeigt er sich selbst im ornamentalen Detail der Architektur deutlicher kaum vor dem Jahre 1500 und reicht höchstens in kleinen Spuren dis etwa 1490 zurück; der erste größere Renaissancedau ist der Kiliansthurm zu Beinseder gewesen, erdaut 1513—1519. Und erst seit etwa 1530 wird das ornamentale Gewand des neuen Stils in kleinen deutschen Lehrbüchern für Deutsche beschrieben. In der Malerei aber liegen die italienischen Einwirkungen erst recht nicht früher; klarer zu Tage treten sie erst dei Hans Burgkmair um 1500, deim älteren Hans Holbein um 1508. Dabei sind diese beiden Maler in Augsburg, der ersten und größten Einfallspforte des italienischen Einsslusses, der ersten und größten Einfallspforte des italienischen Einsslusses, der ersten und größten Einfallspforte des italienischen Einsslusses, der ersten und größten Einfallspforte des italienischen Einsslusses von Benedig her, thätig. Viel länger

dauerte es dann, ehe sich die italienischen Kunstformen über ganz Deutschland verbreiteten; in Schleswig Dolstein sind sie erst zwischen 1543 und 1546 nachweisdar. Rascher geht die Bersbreitung nur auf kolonialem Gebiete vor sich, im einst slawischen Osten; vielleicht deshalb, weil die neuen Stilelemente hier nur als ein Glied erschienen in jener langen Kette wests und südeuropäischer Kulturformen, die es überhaupt zu erringen und einzubürgern galt.

Außerst schwierig zu beantworten bleibt aber bei allebem die wesentlichste aller Fragen: wie tief nämlich bei der sehr verschiedenartigen Entwicklung der individualistischen Grundlage in Deutschland und Italien die durch die italienische Entwicklung vermittelte antike Kultur auf das deutsche Geistesleben überhaupt zu wirken imstande gewesen sei. Soviel indes springt doch alsbald in die Augen, daß die litterarische Bewegung weitaus mehr eingewirkt hat, als die der bildenden Kunst.

Auf dem Gebiete der Kunst hatte die italienische Renaifsance vor allem mit den Anschauungen der mittelalterlichen Kirche gebrochen, welche das Diesseits geächtet und in der Kunst überall einen Zug zur Verinnerlichung proklamiert hatte. Statt dessen hatte sie die Selbstherrlichkeit der Form gepredigt; wie das Individuum, so hatte sie gleichsam die Schönheit an sich der bisherigen Fesseln entledigt und die Herrschaft des schönnen Scheines hergestellt. War das ein Zug der Entwicklung, der dertschen Kunst entgegenkam, die stets mehr dem Charafeteristischen, als dem sinnlich Schönen zugestrebt hat? Es ergab sich eine kaum zu überdrückende Klust. Niemals hat der Deutsche die Renaissancesormen mit der Klarheit des Italieners gesehen, niemals sie so rein und gesehmäßig angewandt; im ganzen blieb er im Dekorativen stecken und hat aus dem ornamentalen keinen architektonischen Stil selbständig entswickelt.

Anders im litterarischen Kreise. Zwar waren auch hier die Unterschiede der Entwicklung von vornherein groß. In Italien bedeutete der Humanismus eine Strömung von fäkularer Dauer, aus dem Volksleben allseitig erwachsen und stark hinein-

ragend ja aufgehend in die nationale Litteratur: in Deutschland handelte es sich um eine Bewegung junächst nur gewisser Kreise im Bolf, von fürzerer Dauer, von halb gelehrtem Charafter. Dementsprechend war der Wirkungskreis des fremden humanismus in Deutschland von vornherein beschränkt. Seine größte Leistung war es wohl, daß er der sozial noch vielfach auseinanderstrebenden Gefellschaft ber individualistischen Kultur einen gemeinsamen Stempel gab und größere Ziele zeigte. übrigen wirkte er, wie die früheren deutschen Rezeptionen aus dem Altertum, vornehmlich nur auf dem Gebiete bes Wiffens; er vermittelte antike Bilbung. Aber freilich, auch bies schon befagte unendlich viel. Bon hier aus murbe ben Wiffenschaften überhaupt erst im nationalen Leben eine klare und sichere Stellung errungen, die noch heute in manchen Gigenheiten bes beutschen Gelehrtendaseins so fortbauert, wie sie bas 16. Sahrhundert geschaffen hat; von hier aus wurden jum erstenmal burch genaueres geschichtliches Studium bes Altertums objektive Maßstäbe zur Unterscheidung verschiedener Zeitalter entwickelt, welche die Zeitgenoffen baran gewöhnten, bas Mittel= alter als eine abgelaufene, von ber Gegenwart geschiebene Reit zu betrachten: von hier aus wurde auch die Kunst befruchtet. indem eine Menge künftlerischer Vorstellungsinhalte ber alten Welt ans Licht gezogen wurden und der Formenkanon der alten Runft theoretisch erforscht ward. Und darüber hinaus wirkte die Wiederaufbedung ber urfprünglichen Quellen einer hohen individualistischen Rultur sogar auf die religiöse Bewegung ein; Luther hat feine Reformation oft genug gleichsam nur als eine Renaissance der Kirche angesehen, und er hat eine gewisse Beruhigung in bem Gebanken gefunden, daß er nichts beabsichtige. als den Geift der Urfirche wiederum zu erwecken.

Waren so die allgemeinen Wirkungen der italienischen Renaissance in Deutschland groß genug — und unzählige individuelle liesen ihnen zur Seite —: so darf man doch nicht vergessen, daß sie an sich immer sekundärer Art blieben; sie griffen nur abändernd, genauer bestimmend, drohend unter Umständen und warnend in eine individualistische Bewegung der

Nation ein, die längst im Flusse war. Indem aber so fremde Buthat zu einheimischer Gärung hinzukam, ward das Bild der neuen Kultur ungemein reich, folgten Schlag auf Schlag neue geistige Errungenschaften, zog ein Zeitalter herauf, von dem einer seiner stolzesten Söhne die Behauptung gewagt hat, daß es eine Lust sei, in ihm zu leben.

## Diertes Kapitel.

## Erfte Blüte individualistischen Geisteslebens.

## I.

1. Unter allen großen Kulturerscheinungen bes 15. und 16. Jahrhunderts war dis tief in die Reformationszeit hinein keine volkstümlicher, als die bildende Kunst, vor allem die Kupferstechkunst und die Malerei. Auf diesen Gebieten vollzog sich leicht die Vermählung der neuen individualistischen Anschauung mit den hergebrachten Mitteln kirchlichspopulären Ausdrucks, und noch Trittenheim konnte darum den erhabenen Veruf der Maler preisen, als Priester des Schönen an der Ausdreitung des Gottesdienstes mitzuwirken und den Armen das Evangelium zu verkünden.

Die Kunft bes 13. und 14. Jahrhunderts war noch im Konventionellen gebettet gewesen<sup>1</sup>, und maßgebend gewesen war für ihren konventionellen Charakter im einzelnen vor allem die äußere Auffassiung der Welt durch die bürgerliche Gesellschaft und der Vertikaslismus der Gotik. Dem gegenüber wird jetzt der große Schritt gethan zur Individualität der Beobachtung und damit zur Naturwahrheit der Darstellung. Erleichtert wurde er durch das Absterben der Gotik, die, wie jeder abblühende Stil, ihre Zuslucht zu einem saden und rücksilosen Naturalismus

¹ S. Band IV 1-3 S. 285 ff.

nahm, und dabei fich fogar in ber Berwendung entäfteter Baumstämme als architektonischer Glieber ergeben kounte. Allein in biefem Übergange lag boch feineswegs bas Grunbfäpliche ber Bewegung. Biel tiefer fette biefe ein; bie Natur überhaupt in ihren Umriffen und in ihrem lokalen Karbenreichtum zeich nerisch und plastisch wiederzugeben, so wie fie ift, ohne jedes konventionelle Glement, marb jest Biel ber Runft und balb glänzend erreichte Errungenschaft. Absolut also ift, soweit Rontur und Lokalfarbe in Betracht kommen, biefer Naturalisnuis; Generationen hindurch, bis tief ins 16. Jahrhundert hinein, bleibt er unabgeklart burch bie Formen ber Untite und wissenschaftliche, sei es anatomische, sei es mathematisch= perspektivische Ginflusse, und tastend greift er schließlich bis= weilen schon über die dem kunftlerischen Auge dieses Zeit= alters gefette Grenze hinaus in bas Reich bes Lichts und ber lichtburchwobenen Farbe.

Es versteht sich, daß eine solche Kunstrichtung, die ber Natur unmittelbar gur Geite ging, trefflich Schones und roh Empfundenes, Formenreines und Formentstelltes nebeneinander erzeugen konnte; wollte sie boch nichts wiedergeben als die Wirklichkeit, die Wirklichkeit des Niedrigen wie des Erhabenen. So wird die Runft biefes Zeitalters reich an Berfchiedenartigfeit ber Borwürfe und an manniafachem Bechfel ber Auffaffung; fie birgt Perlen und leere Muschelgehäuse; neben ber reifen Frucht lagert Spreu; neben Meistern, die mit der naturalistischen Auffassung bes Umriffes und ber Lotalfarbe hoben Schönheitsfinn verbinden, fteben Liebhaber bes Säglichen, Roben und Sonder-

baren.

Gines aber ift es, mas fie in ber Zeit biefer Entwicklung, die von etwa 1430 bis zum Schluß bes 15. Jahrhunderts reicht, alle miteinander verknüpft: Die stetige Wendung auf das Religiose, Transscendentale trop alles Realismus ber Formen. Freilich besitzen sie nicht mehr die unangefochtene naiv religioje Beiterkeit eines Meister Wilhelm; die konventionelle Stimmung ungetrübten, untrübbaren firchlichen Friebens ift babin. Aber geblieben und ins Dlännliche verftarft ift ber

religiöse Ernst, die mahre Frömmigkeit, und so hält man an ben alten Jealen fest bei allem Realismus.

Die herrlichste und früheste Blüte trieb diese neue Kunst in den Niederlanden. Hier, in Flandern und Brabant, den Ländern besonders eilender Entwicklung, hatte das städtische Leben im 14. Jahrhundert Formen angenommen, die östlich vom Rhein und in Süddentschland im allgemeinen erst während des 15. Jahr-hunderts erreicht wurden. Hier zeitigten der Handel Brügges und Antwerpens, sowie die Industrie Gents und Löwens schon gegen Schluß des 14. Jahrhunderts eine geistig bewegte bürgersliche Gesellschaft von besonderer Natürlichseit, ja Derbheit, und bald trat diese in ergebnisreichen Wettbewerb mit dem gesellschaftlich seinen, französisch beweglichen Hose des burgundischen Landesherrn. Es war ein Boden, geeignet wie kein anderer, um die ästhetischen Bildungskräfte der Nation vorwärts zu treiben.

In der That weist die slandrische Plastik schon ungemein früh realistische Spuren auf, und auch in der Miniatur ersgeben sich schon gegen Schluß des 14. Jahrhunderts deutliche Beweise des erwachenden Naturalismus. Gleichwohl erscheint der Aufschwung der Tafelmalerei seit etwa 1420 fast wie ein Bunder, und doch ist er wieder persönlich begreislich: denn er ist geknüpft an das Zusammenwirken zweier großer Malersgenies, der Brüder Huibrecht und Jan van Eyck.

Huibrecht wird im Jahre 1420 als angesehener Maler in Gent genannt, dort ist er am 18. September 1426 verschieden. Sein vernutlich weit jüngerer Bruder Jan war zuerst Hofmaler des Herzogs Johann von Bayern, welcher in Holland residierte, seit 1425 burgundischer Hofmaler in Lille und Brügge; in Brügge ist er am 9. Juli 1440 gestorben.

Das Hauptwerk der Brüder ist der große Altar von Gent, eine gemalte Encyklopädie des Erlösungswerks Gottes, durch das die Menscheit in der Sendung des Sohnes nach Adams Fall von ihrer Sünde befreit wird. Der Altarschrein zeigt geschlossen als Hauptbild die Verkündigung des Engels an Maria, daneben Propheten, Sibyllen, Johannes den Tänfer und den Evangelisten, sowie die Stifter — geöffnet in einer oberen Neihe Adam und Eva,

zwischen ihnen Gott Vater mit Maria und Johannes, von musizierenden Engelchören umgeben, in einer unteren Reihe in freier Landschaft bas welterlösende Lamm Gottes, bem Bertreter aller Stände in frommer Erregung und herzlichem Verlangen zuwallen, auf baß es sie weide und leite zum Brunnen lebendigen Wassers. Uralt, auf theologischer Grübelei aufgebaut ift ber Grundgebanke biefer Bilberfolge. Aber welches Leben haben die Künftler in sie hineingezaubert! Die Stifter auf ber Werktagsfeite bes Altars find von einer fast erschreckenden Naturwahrheit; man glaubt, sie leben zu sehen, ben braven, etwas beschränkten Bürger Jodocus Bydt und feine an fich haltende Hausfrau; es find die ersten vollendeten Bildniffe der deutschen Runft. Und im Zimmer, worin ber Engel Maria begegnet, tangen bie Sonnenständen im letten Strahl der untergehenden Sonne, und burch die offenen Tenfter sieht man hinaus auf den städtischen Markt und feine giebelftolzen Baufer. Es ift eine Stimmung des Wohlbehagens, die, ein wenig ins Weihevolle getaucht, erft recht die Landschaft des Innenaltars beherrscht: hier blickt man über das Lamm und die herandrängenden Chriftenscharen binweg in tiefe Schluchten und grune halben, in Relfenhange und Balbgebirg, und die hügeligen Boben tragen fromme Städte mit ragenden Kirchen.

Über der bunten Fülle dieser Welt aber thront in seierlichem Ernste, dem Christustypus der Überlieserung gleichend,
Gott Bater selbst voll erhabener Würde. Und würdig und
erhaben sind die Nebensiguren, Maria und Johannes. Aber
gleichwohl haben sie nichts Konventionelles, nur in der Übertieserung Begründetes mehr. Maria ist eine flandrische Jungfrau, die fromm-beschaulich in ihr Gebetbuch vertiest ist,
Johannes der biedere Mann, der andere zu belehren weiß
und zu beglücken. Es sind Menschen des Jahrhunderts, die
aktuell empfinden und ansprechen, wenn auch von keuschester
Anlage und edelster Bildung. Und nun im Gegensat zu
Maria und Johannes in ihren breit fallenden Gewändern die
nackten Gestalten des ersten Menschenpaares. Mit unerbitt-

licher Wahrheitsliebe sind sie nach dem zufälligen, für Eva nicht eben schönen Modell gemalt bis auf die seinbehaarten Schenkel und Waden Adams und die zarten Fußnägel der Eva. Dabei sind sie sest modelliert mit eingehender Kenntnis des Muskeläußern und entsprechen im Fleischton der Farbenabstusung der Modelle: so zeigen sie den Wendepunkt zur modernen Kunst: der Mensch ist entdeckt!

Es ist das Ergebnis, das sich auch sonst den Malereien Jans entnehmen läßt, deren wir eine ziemliche Anzahl besitzen. Peinlich wahr ist das Leben in ihnen ersatt; in jeder seiner Sinzelheiten hinab dis zur Blume im Wiesenteppich wird es unübertrefflich wiedergegeben; vollendet in Zeichnung und Überlieferung jeder Außerlichkeit erscheint das Bildnis. Dabei verbindet eine tiefe, warm persönliche Liebe zum Ganzen die gleichsam photographisch, ja sast mitrostopisch ersasten Einzelheiten und schafft trot aller Individualbeobachtung aus ihnen ein Bild.

Es ist ein Ausschwung, ber nicht möglich gewesen wäre ohne technischen Fortschritt. Bisher waren in der Taselmalerei die Farben einzeln angerieben und bei dem Austrage neben oder auf schon trockene Farben gesetzt worden. Wie hätte diese Art der Malerei (Temperamalerei) die Farben zum Flammen, die lokalen Lichter zum Ausblitzen, die Tiesen zu verstohlenem Glanz zu bringen vermocht! Zetz führten die van Eycks das bisher nur handwerksmäßig verwandte Bindennittel des Öls und damit die Malerei Naß in Naß in die Kunst ein und erreichten damit die erwünschte intime Leuchtsfraft und plastische Modellierung sowie die volle Verschmelzung und Abstusung der Töne.

Es war ein Anfang unserer neueren Kunstgeschichte von einer Großartigkeit und einem Neichtum an neuen Erscheinungen, wie sie kaum jemals der Beginn einer künstlerischen Bewegung gezeitigt hat. War es möglich, daß dem der Fortgang völlig entsprach? Man gehe von den van Enckschen Tafeln Adams und Evas im Brüsseler Museum wenige Schritte bis zu einem ersten Elternpaare Lucas Cranachs. Es zeigt das mittlere

Können der deutschen Malerwelt noch drei Generationen nach den van Eycks: flache Modellierung, sahlen Ton und eine Gesantwiedergabe des menschlichen Körpers nach den Forderungen der zeitgenössischen Mode. So war es schon viel, wenn die niederländische Malerei sast ein Jahrhundert nach den van Eycks noch gleichmäßig fortblühte, auch ohne sich wesentlich weiter zu entwickeln. Das geschichtliche Interesse knüpft sich unter diesen Umständen mehr als sonst an die Individualität der besten Meister, von Rogier van der Weiden bis auf Jan Joest und Gerhard David van Dudewater.

Rogier van der Beiden (Rogelet de la Pasture) ift ein Rind ber frangofisch-beutschen Grenze; er ift zu Doornit (Tournan) geboren. Die Jahre reifer Manneskraft aber hat er au Brüffel verlebt, wo er auch (16. Juni 1464) gestorben ift. Rogier, ber gang auf bem Boben ber technischen und aftheti= ichen Errungenschaften ber van Cycks steht, ift ber Mann ber Bewegung, bes Affekts, ber Leibenschaft; im vollen Gegensage steht er zu ben kontemplativen van Ends, die mehr bem gegenständlich Ruhigen, Gemutvollen und Tieffinnigen, gleichfam malerisch Sinnlichen zuneigen. Darum tritt bei ihm die Farbenstimmung gurud vor dem Zeichnerischen und der Komposition; er ist der Cornelius der deutschen Malerei des 15. Rahrhunderts. Gern giebt er feinen gedrungenen Gestalten ben gröberen Typus der Wallonen und fest an die Stelle ber alten Responsion die plaftische Gruppenbilbung, wie besonders in seiner viel nachgeahnten, einst in Löwen befindlichen Kreuzabnahme, die jest sich im Museo del Brado in Madrid befindet. Und stets fast liebt er im Farbenton eine fühle Grundstimmung, die an die harte Luft eines flaren Berbstmorgens erinnert.

In eigenartigem Gegensatz zu Nogier entfaltete sich das Talent bes ersten großen holländischen Meisters dieser Periode, des Dirk Bouts. Bouts stammte aus Haarlem, lebte aber später in Löwen, wo er 1475 gestorben ist. Gines der besteutendsten unter seinen erhaltenen Werken ist der Altar, den er in den sechziger Jahren des 15. Jahrhunderts für die Bruder-

schaft bes heil. Sakraments in der St. Peterskapelle zu Löwen gemalt hat. Die jetzt weit verstreuten Hauptdarstellungen dieses Werkes enthalten das Abendmahl, das Passahmahl der Juden und die Mannahlese in der Wüste. Es sind für die Kunst Bouts in hohem Grade geeignete Stoffe, denn er ist einer der mächtigsten Dramatiker des inneren Daseins, der Gefühle. Seine Gestalten in diesen Bildern stehen da wie gleichsam gebannt durch die Überfülle inneren Erlebnisses; ihr Antlitz redet laut davon, daß sie das Heiligste ersahren, aber ihr Mund, ihre Bewegungen sind stumm, als sei ihnen gewaltsam der Ausdruck der Empfindung versagt. Sie leben in dem Vorstellungskreise, dem in einem anderen Zeitalter Goethe eine seiner zartesten Schöpfungen entnahm; sie gemahnen an die Worte Mignons:

Heiß mich nicht reben, heiß mich schweigen, Denn mein Geheimnis ift mir Pflicht.

Das eigentümlich Verhaltene in ber Runft bes Bouts giebt seinen Darstellungen immerhin gegenüber ben Bilbern Rogiers einen gewissen Zug ins Jonlische. Nach biefer Seite mirften bann spätere Deifter ber niederländischen Runft weiter. Bor allem Hans Memlinc, seiner Geburt nach zwar ein Oberdeutscher aus Mömlingen bei Aschaffenburg, doch in seinen späteren Jahren in Brügge aufässig, wo er am 11. August 1495 gestorben ift. Memline ist ein liebenswürdiger Rünftler voll hoben Schönheitssinns. Er mäßigt die Komposition Rogiers ins Gemeffene und zieht feine Farbenleiter ins Feine, freudig Reizvolle. Anmut ist sein Wahlfpruch, Anmut hinweg über die vlämische Derbheit seiner Vorganger, Anmut gelegentlich auch hinweg über die strengsten Anforderungen des Naturalismus. Die Hauptwerke Memlincs befinden fich - ein feltenes Geschick - noch heute größtenteils an bem Ort, für ben fie ursprünglich gestiftet find, im Hospital zum h. Johannes in Brügge, so vor allem ber herrliche Ursulaschrein mit ber heitersten und zugleich frömmsten Erzählung einer Legende, die die Sand eines deutschen Malers geschaffen hat. Und auf einer der Tafeln des Hospitals befindet sich auch ein angebeliches Selbstbildnis des Meisters; es zeigt einen sinnenden Zug, der etwas ins Leidende hinüberspielt, auf dem Haupte die noch heute gebräuchliche Siechenmüße des Hospitales.

Die letten großen Meister ber altniederländischen Schule sind Gerhard David und Jan Joeft. Auch sie sind Johllifer, aber gröberer Urt, Wiederholungen gleichfam Memlincs von einheimisch = hollandischer Berkunft. Die Grenzen ber Runft Davids erfchaut man am beften im Bruffeler Mufeum. Sier betrachte man die Darstellung des Urteils des Kambyfes und das Altarblatt der Taufe Christi und lasse sich dabei die Außenseite ber Altarflügel aufschlagen. Wie tritt ba jeder Berfuch einer Darstellung bes bramatisch Bewegten gurud por bem Zauber der liebenswürdigen Anmut, der von der Madonna ausgeht und von dem Jefusknaben, welcher bem Kinde ber Stifterin eine Weintraube in graziösester Unbeholfenheit barreicht. Jan Joest kann man fast nur in Calcar kennen lernen; hier hat er ben Altar der Nicolaipfarrfirche gemalt in vornehmer Anmut, mit jenem sichern Daghalten in festen Formen, bas bas Erbe einer großen Überlieferung ju fein pfleat.

Jan Joeft, ein Haarlemer Kind, ift 1519 gestorben, Gerhard David, aus Dudewater in Holland, im Jahre 1523. Beide Meister reichten damit in das Zeitalter der niederländischen Malerei hinein, das mit Quinten Massys († 1530) beginnt und in gerader Linie der Entwicklung hinführt zu Rubens und Rembrandt. Zu der Zeit aber, da sie starben, war die niederständische Malerei schon Gemeingut fast aller Nationen des Abendlandes geworden. Nicht umsonst hatte sie sich in den bedeutendsten Handelss und Industriestädten Mitteleuropas entswickelt. Fremde sahen darum früh ihren Aufschwung, und eine lebhafte Gemäldeaussuhr war die Folge. Sie ging nach Spanien und Portugal, wo sie zur Begründung neuer Schulen einheimischer Kunst führte; sie ging nach Italien, mit ihr zusgleich der Export der nicht minder herrlich entwickelten niedersländischen Musik, auf deren Errungenschaften sich später das

Werk Palestrinas aufbaute. Sie traf vor allem auch das übrige Deutschland. Was war natürlicher, als daß die großen Hansefaussente des Ostens die Altäre ihrer Marienkirchen mit vlämischen Vildern schmückten? Sine organische, für die weitere Entfaltung der deutschen Malerei fruchtbringende Verbreitung aber fand die Kunst des Nordwestens doch nur im alten, nichtstolonialen Deutschland, den Rhein herauf in Köln und im Oberland.

Köln hatte noch Ende des 14. Jahrhunderts, in der Zeit Meister Wilhelms, die Führung in der Malerei des Nordwestens gehabt; ein Kölnisches Bild biefer Zeit hängt ju St. Salvator in Brugge. Aber seitbem mar feine Runft verfallen, und ber erste große Meister, ber bann von neuem auftrat, zeigte bei aller Gigenart in feinen fpatesten Werten boch ichon ben Ginfluß ber Nieberländer. Es ift Stephan Lochener, ein Oberdeutscher von Geburt, der 1450 oder 1451 zu Röln gestorben ift. Er knüpfte in seinen ersten Werken an die alten Rölner Meister an, boch mit einem gewissen Ginschuß oberbeutscher Art und unter bem beutlichsten Streben nach Natura= lismus. So ift icon feine große Madonna im erzbischöflichen Museum zu Röln nicht mehr ein Typus ber frühkölnischen engelhaft-feligen Reinheit: bas Untlit ift fester, gleichsam irbischer gebaut, und die koloristische Wirkung bes Bilbes ift berb. breit und natürlich. Noch mehr hervor tritt diese Wandlung bann in bem wohl in ben vierziger Sahren entstanbenen Altarbild ber Rölner Ratstapelle (jest im Dom), bas bie Unbetung ber Magier barftellt; in seinen lebensgroßen Figuren ift es ein Werk von freiem Burf, von gewaltiger, freskenartiger Birfung bes Tons, realistisch flar und bennoch ergreifend, ein wenn auch unterlegenes Gegenstück Rölnischer Runft zum Altarwerke von Gent.

Aber ist der Naturalismus, der sich hier in der charaktervollen Auffassung der Köpfe, in dem flotten Auftreten der Personen, in der festen gegenseitigen Beziehung der Handelnden ausspricht, nicht schon ein Zeichen niederländischer Einwirkung? Und ist die angewandte Technik nicht bereits die der Ölmalerei der

van Ends? Die Fragen find ichwer zu entscheiben. Zweifellos aber stellt sich in späteren Bilbern Locheners niederländischer Ginfluß ein. Übermächtig freilich und zerftorend brang biefer Einfluß erst nach Locheners Tobe vor. Ihm gab sich schon eine Angahl teilweis hochbegabter Kölnischer Meifter bes britten Biertels bes 15. Sahrhunderts hin, beren fünstlerische Individualität man wohl kennt, beren Ramen aber in der überlieferung noch nicht gefunden wurden: ber empfindsame, schönheitstrunkene Meister des Münchener Marienlebens, der gewaltsame Rünftler der Lyversbergischen Baffion, ein gröberer Rachahmer Rogiers, endlich ber Meifter von St. Severin, eine Grüblernatur, die auch auf bem Wege bes Säglichen ber Natur entgegenstrebte. Böllig unter im niederländischen Ginfluß aber gingen die Kölner Maler feit der Wende des 15. und 16. Sahrhunderts; den Niederländern von Saus aus in Auffassung und Technif eng verwandt, wurden sie jett nieder= ländisch manieriert und jeder felbständigen Auffassung bar. Eine heilsame Ginwirkung ber niederländisch-nordwestdeutschen Runft war unter diesen Umständen nur in dem den Nieder= landen nicht fo eng wie Köln verbundenen Oberdeutschland zu erwarten.

2. Die Vorbedingungen für eine naturalistische Entwicklung ber Tafelmalerei in Umriß und Lokalton waren in Obersteutschland anderer Art als am Niederrhein und in den Niederlanden.

Im Nordwesten hatte seit dem 14. Jahrhundert die Miniaturmalerei unter dem Einflusse des burgundischen Hofes und seiner französischen Berbindungen einen außerordentlichen Aufschwung genommen; sie hatte das Versuchsfeld gleichsam dargeboten, auf dem man sich in realistischen Zügen vornehmlich der Farbenwirkung zum erstenmal erprobte.

Anders in Oberbeutschland. Zwar lebte auch hier seit spätes ftens bem Ende bes 14. Jahrhunderts ein fräftiger Bilbersinn, aber er war weniger Sache ber höchsten und zahlungsfräftigsten

Kreise, als ber bildungshungrigen Menge. Dementsprechend wurden die Handschriften nicht so fehr mit kostbaren Minia= turen, als, in bemokratischer Mustrationstechnik, mit rasch bingeworfenen und roh angetuschten Federzeichnungen verziert. Rein fabrikmäßig murbe diefe Technik betrieben, und ihre Erzeugnisse waren weit verbreitet; neben Rechtsbüchern, Chroniken, Bibeln wurden namentlich Andachtsbücher fo hergestellt 1.

Natürlich förderte diese Kunft die realistische Anschauung Dinge in gang bestimmter, von ber niederländischen Art abweichender Weife. Nicht die garten Farbenbeziehungen ber Miniaturen wirkten hier ein, fondern ber berbe Bug ber Zeichnung: er war die Mitgift, welche die Tafelmalerei der Illustrationstechnik entnehmen durfte.

Berschärft und gefestigt wurde dieser Zusammenhang noch burch ben Umftand, daß fehr verbreitete und volkstümliche polygraphische Gewerbe die Allustrationstechnik wirkungsvoll ablöften. Die Technifen des Holzschnitts und des Rupferstichs sind ihrer Grundlage nach uralt; namentlich auch das frühere beutsche Mittelalter hat sie in ber Form bes Bergament= und Benadrucks wie in der Niellotechnik der Goldschmiede bereits gekannt. Allein zu graphischen Bervielfältigungsverfahren wurden sie doch erst seit der Wende des 14. und 15. Jahrhunderts, mit bem Einsegen bemokratischer Bilberluft. Und der Gang ihrer Entwicklung ift ber, daß sie schließlich vor allem in Oberdeutschland heimisch wurden.

Um früheften mar ber Solgichnitt am Plate; feine Unfange reichen noch weit über bas 15. Sahrhundert gurud, wenn auch ber erfte batierte Schnitt, bas Ginblatt bes h. Chriftoph, erft aus bem Jahre 1423 stammt. Nun handelte es sich freilich anfangs nur um Ginzelbarftellungen roheften Charakters, Chriftusköpfe, Beiligenfiguren, Reliquienbilder u. bgl. Aber bald fuchte man im Holzschnitt boch auch die verbreitetsten von jenen Büchern nachzuahmen, die in zeichnerischer Mustrationstechnik hergestellt wurben. Bu bem Zwede marb eine gange Reihe von Ginzelholzschnitten,

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 294 f.

benen ein erklärender Text eingeschnitten war, zu einem Buche verbunden, dessen sigürliche Teile ebenso ausgetuscht wurden, wie disher die Federzeichnungen illustrierter Handschriften. Auf diese Art entstanden die sog. Blockbücher, die Ars moriendi, das Speculum humanas salvationis, die Biblia pauperum, das Canticum canticorum u. a. m.; ihre Ansertigung scheint vor allem noch in den Niederlanden geblüht zu haben.

Die fernere, weit fruchtbarere Entwicklung bes Holgichnittes bagegen führte nun namentlich ins Oberland, benn sie bing mit Gutenbergs Erfindung zusammen. Als Gutenberg im Jahre 1450 seine Biblia latina vulgata, das erste mit beweglichen Lettern hergestellte Buch, zu bruden begann, wird er schwerlich geahnt haben, in welch engen Bund ber Holzschnitt alsbalb mit feiner Erfindung treten werde: icon die nächsten Sahrzehnte brachten eine Fulle illuftrierter Drude, die Bilberluft ber Nation muchs jest erft recht heran und konnte sich kann noch genng thun. Diese Entwicklung aber folgte naturgemäß ber nächsten, anfangs beinahe auf Oberbeutschland beschränkten Ausbreitung bes Buchbrucks. Freilich nahm in ihr ber Holzschnitt künstlerisch aufangs keinen Aufschwung; noch bis in die achtziger Jahre bes 15. Jahrhunderts blieb er mindestens so handwerksmäßig, als er gewesen; erft gegen Schluß bes 15. Jahrhunderts begannen große Meister für ihn zu zeichnen; und eigentlich erst Dürer hat ihn zu einem vollkommenen Mittel fünstlerischer Sprache entwickelt.

Um so wichtiger war der viel früher zu höherem Gebrauch ausgestattete Aupferstich; er hat für die Geschichte der Malerci des 15. Jahrhunderts wie für die Geschichte der Kunst übershaupt ungleich größere Bedeutung. Auch für ihn sind die Anfänge, die nicht ganz soweit zurückreichen wie für den Holzsschnitt, vor allem am Niederrhein und in den Niederlanden zu suchen. Aber auch für ihn wurde, und anscheinend noch früher als für den Holzschnitt, der Schwerpunkt nach dem Oberland verlegt; der Meister des h. Erasmus, dessen Wirksamkeit vorwehmlich noch in die erste Hälfte des 15. Jahrhunderts fällt, war wohl in Nürnberg zu Hause; der erste und bedeutendste

Monogrammist aus ber Mitte bes Jahrhunderts, der Meister E. S. vom Jahre 1466, war ebenfalls aller Wahrscheinlichkeit nach ein Oberdeutscher, und oberdeutschen Ursprungs ist gewiß auch der Meister des Hausduches gewesen.

Was war nun die Wirkung biefer neu entwickelten polygraphischen Rünfte auf die Malerei? Sie verlief zunächst ganz in den Bahnen der alten Mustrationstechnit; sie ging aufs Derbe. Lineare, fie forderte zu bramatischer Scenenbilbung auf. Aber bagu fam bald ein Beiteres. Der Darstellungsfreis ber Malerei erhielt eine leife Nichtung auf das Sittenbild und die Landschaft, die alte Wurzel germanischer Phantastik wurde neu belebt, und humor, Satire, überhaupt Laune brangen aus ben kleinen papiernen Bildden in die Werke ber Staffeleien. Und wie mußten diese Wirkungen sich vervielfachen von dem Augenblicke an, da hervorragende Maler zugleich dem Holzschnitt ober dem Rupferstich huldigten! Wie mußte eine Technik die andere befruchten, wie zugleich der Ginfluß der Runft auf die Nation wachsen, ber jest Schöpfungen ber ersten Deifter in ihren weitesten Rreifen zugänglich wurden! Gben auf biefem Wege hat die oberdeutsche Kunft ihre eigenartige Ausbildung gefunden, und auf diese Art ist sie zu einem Lebenselemente bes 15. und 16. Sahrhunderts geworden, bem man auf Schritt und Tritt begegnet.

Die erste folgenreiche Entwicklung in diesem Sinne knüpfte sich an den Oberrhein, zunächst an Kolmar. Hier entstand, nachdem vereinzelte Anfänge des Naturalismus an verschiedenen Stellen Schwabens und Alemanniens schon vorher zu Tage getreten waren, mit Kaspar Jenmann († 1466) eine künsterische Überlieferung, in der sich Spuren niederländischen Ginsstuffes in Außerlichkeiten und Technik mit einheimischem Reaslismus mischten.

Aus bieser Überlieserung ist bann Martin Schongauer, ber erste große oberdeutsche Meister hervorgegangen. Um bie Mitte bes 15. Jahrhunderts geboren, war er Jenmanns Schüler; gestorben ist er im Jahre 1491 zu Breisach. Schongauer war Kupferstecher und Maler zugleich, ja in gewissem Sinne mehr

Stecher, als Maler; alle feine Gemälbe tragen in befonderem Grabe ben Charafter bes Zeichnerischen. Was aber hat er aus bem überlieferten Rupferstich entwickelt! Mit einer Meisterschaft bandhabte er schließlich dies Ausdrucksmittel, wie fie keiner feiner Borgänger befeffen hatte, immer ftarter gab er bas Leben feiner Bor= würfe wieder, immer weiter behnte er die Stufenleiter der Tone aus, bis er sie vom ichwärzesten Schwarz bes Rernschattens bis jum garteften Lichte beherrschte. Und gleichzeitig hiermit ftreifte er ben gröblich-herben Naturalismus der oberdeutschen Tradition und Rogiers ab. Seine Röpfe zeigen schließlich nicht mehr bas Edige eines van der Weyden, seine Bolkstypen sind nicht mehr der Abflatsch ber rohesten Gesellen ber Gasse und bes verweltlichten Baffionsspiels. Er wird abgewogen, weich, fast lyrifch in feinen Schöpfungen, in ber großen Blattfolge etwa ber Baffion mit ihrem freundlich fanften Chriftustypus, ober noch mehr in ben feelenvollen, fonnigen Madonnenbildern ber fpäteren Sahre. Und mit biefer Entwicklung im Rupferstich balt bie in ber Malerei Schritt. Zwar hob sich hier auch später noch Schongauers Farbenstimmung beutlich ab von der blühenden Palette, der gegenständlich = sinnlichen Tonung ber Niederlander; sie behält immer einen Bruch ins Graue, und sie tritt guruck hinter ber sicheren Komposition und Zeichnung. Aber innerhalb biefer Grenzen zeigt fich greifbar ein zunehmenber Bug ins Anmutige, Beiche, ja folieflich ein Streben nach fconheitlichem Naturalismus, bas bicht bavorstand, ibealistisch in bas Suchen nach Typen umzuschlagen.

In alledem zeigt sich Schongauer als ber eigentliche Vorläufer Dürers, und auch äußerlich ift ber Entwicklungsgang beiber Männer ähnlich. Beibe Söhne von Golbschmieben teilten fie die frühe Neigung zum Aupferstich, und an ihm zunächst gebilbet, behielten sie auch im Malwerk einen speziell zeichnerischen Charafter. Es war die Richtung, die das germa-nische Genie verlangte; neben Dürer hat niemand auf die gleichzeitigen und fpäteren beutschen Rünftler größeren Ginfluß

ausgeübt, als Schongauer.

Und schon waren vieler Orten in Oberdeutschland neue Schulen einer naturalistischen Malerei erblüht, beren jungere Generationen auf Schongauer als ben Meifter feben konnten. In Um malte in den fechziger Jahren bes 15. Jahrhunderts Hans Schüchlin, und ihm folgte bis über bas Ende bes Sahrhunderts hinaus fein großer Schüler Bartholomaus Zeitblom, ein Maler von ruhiger Auffaffung, feinem Farbengefühl und flarem Naturalismus ber Gingelheiten, besonders des Faltenwurfs. In Angsburg wie Nürnberg wirkten Künftler, aus beren Schaffen die Thätigkeit des jungeren Holbein und Durers hervorgegangen ist. In Tirol endlich blühten fogar zwei Schulen, und die süblichere bes Bufterthals befaß in Michael Bacher zu Bruned einen außerordentlich begabten Künftler, der gleich bedeutend als Maler und Bilbschniger bis zum Jahre 1498 gelebt hat. Sein Hauptwerk in bilonerischer wie malerifcher Hinficht, ber Altar zu St. Wolfgang am Salzburgifchen Abersee, zeigt den breiten, alles Kleinliche abwerfenden Naturalismus einer füdlichen Natur, die, obwohl von Stalien her beeinflußt, boch germanisch festhält am Charakteristischen in ber Runft und ihre höchste Rraft beshalb einset für die Bildung der Köpfe. Darüber hinaus aber offenbart sich ein eigenartiger Sinn für das landschaftlich Stimmungsvolle, ber zum Aufsuchen foloristischer Wirkungen brängt, ber ben Umriß zu verwischen sucht, ber aus bem bloßen Naturalismus ber Lokaltone hinmegleitet zum Naturalismus bes Lichts und bes Gefamttons. Es ift eine Neigung, die schon nicht mehr die Kunft des 15. Sahrhunderts kennzeichnet; unmittelbar führt fie aus dem beschränkten Können bieses Zeitalters hinaus in die Malerei eines Grünewald und Baldung, hinein in das volle Blüben und Reifen der deutschen Kunft in den ersten Sahrzehnten des 16. Sahrhunderts.

3. Michael Pacher war Bilbhauer und Maler. Nicht minder hat der Nürnberger Wohlgemut, Dürers Lehrer, eine Werkftatt für Malerei und Plastik geleitet. Es sind für die Geschichte ber beutschen Bilbnerei charafteristische Daten: bie Blaftit folgte im 15. Sahrhundert im gangen ber tieferen Ent= widlung ber Malerei und hat bamit ben gleichen Berbegang jum Naturalismus burchgemacht. Nur baß fie länger gebunden blieb; noch bis zur Mitte bes 15. Sahrhunderts bauert in gemiffem Sinne der schon teilweis gebrochene Konventionalismus der Gotif; ein vertifaler Bug, bas Übergewicht ber Gewandung über die Modellierung des Körpers und die Knitterung aller Horizontalen namentlich im Faltenwurf beeinfluffen noch bie Gestaltung. Dann wird die Plastik befreit sowohl burch die Wandlung bes gotischen Stils zur Freiräumigkeit und zum Flambonant. wie durch den Ginfluß des vorwärts strebenden malerischen Naturalismus. Sie löst sich von der Architektur, sie verändert auch teilweise bas Material, indem anfangs in den Niederlanden am Niederrhein und in den deutschen Rolonialländern, bald aber auch sonft die Holzskulptur an Stelle der Steinbildnerei in den Borbergrund tritt, und sie folgt mit besonderer Birtuosität ben foeben gefundenen malerischen Gefeten1.

Un bie Stelle ber statuarischen Ginzelplastit ber hochgotischen Beit tritt bamit die nun aufs ftartfte betonte Scenenbilbung, und die Scenen werden ichon fruh, auch bei Darstellung heiliger Vorgänge, ins Genrehafte erweitert. Bor allem aber wird bas Studium ber Ratur bis in die fleinsten Ginzelheiten mit großem Ernfte aufgenommen, und unter feiner Ginwirfung wächst bas Berftändnis bes Nadten an Ropf, Sanden und Füßen, während freilich bas anatomische Berständnis und bie Gesamtkenntnis bes menschlichen Körpers noch äußerst beschränkt bleibt. Um so mehr werden die Rundgebungen der inneren Bewegung des Menschen studiert und bemeistert, das Dramatische ber Geften, bas Mienenspiel bes empfindenden Angesichts. Bald wird nach biefer Seite bin bas Leben mit größter Treue wiedergegeben, vor allem in feinen weichen, innigen Stimmungen, mahrend das leibenfchaftliche Bathos leicht zu barbarisch genommen wird. Am besten gelingen

<sup>1</sup> Bgl. hierzu schon Band IV 1-8 S. 287.

bieser Kunst beshalb Frauengestalten und frauenhafte Männer, wie z. B. der Evangelist Johannes. Verstärkt aber wird die Richtung auf das Gemütvolle wie der Ausdruck des Natürlichen noch durch die ganz realistische Bemalung; ja diese giebt dem Ganzen oft geradezu ein unverkennbares Moment der Stimmung.

Zuerst erblüht diese neue Kunst in Schwaben seit etwa den sechziger Jahren des 15. Jahrhunderts; einer ihrer größten Meister ist der namentlich im Ausdruck sinnig ernster Haltung hervorragende, der Scenenbildung aber noch abgeneigte Ulmer Jörg Syrlin der Altere. Sin Ausläufer der schwäbischen Art ist dann die Würzburger Schule Tilmann Riemenschneiders, der um 1500 blühte; hier überwiegt nun völlig das lyrische Element, und das Stimmungsvolle weicht bereits dem Empfindsamen.

Neben den Schwaben sind die Bayern schon früh Träger dieser Bildnerei geworden, nur daß sie hier sebensvoller, handgreifslicher, derber entwickelt ward und ohne jene Rücksicht auf das formhaft Schöne, die den Schwaben von jeher eigen gewesen ist. Ihren Höhepunkt hatte sie hier in Tirol, und der uns schon als Maler bekannte Michael Pacher war ihr größter Meister. Bei ihm erweicht sich die fest gedrungene Auffassung da, wo es nötig erscheint, auch ins Jarte; die ganze Stusensleiter des plastischen Ausdrucks steht ihm zu Gebote, und er bleibt in ihrem Gebrauche germanisch, obgleich seine Wiege nicht weit von der Tizians gestanden hat.

Eine merkwürdige Weiterbildung aber erlebten die Formen ber oberdeutschen Plastik etwa seit 1480 im deutschen Nordwesten. Der Naturalismus, bisher wesentlich der Wiedergabe des inneren Lebens zugewandt, erscheint hier ausgeglichen; die Bedeutung der äußeren Form wird hier nicht mehr so stark übersehen wie bisher; neben die Beseelung tritt jene Monumentalität, die jeder höher entwickelten Bildnerei eignen muß. So besonders in den zahlereichen, noch an Ort und Stelle besindlichen Stulpturen von Kanten und Calcar, an jener Stelle des Niederrheins, wo kölnische, niederländische und westfälische Sinstilise sich berühren.

Und fehr bald ward, gang begreiflich bei ben regen

Handelsbeziehungen, das deutsche Kolonialgebiet und auch sonst der Nordosten von dieser Bewegung ergriffen. Aber man begnügte sich hier nicht mit der blogen Aufnahme der Ginfuhr, wie es zumeist im Gemälde- und Grabplattenimport der Fall war; man wurde felbständig thätig. Denn nach ber bildneriichen Seite vor allem erscheint die Bevölkerung ber beutschen Rolonialgebiete wie überhaupt der nordgermanischen Länder der Oftfee beanlaat; zahlreiche Zenanisse von den Wechsel= burger und Meigner Stulpturen an bis auf die plastischen Schulen Berlins und Dresdens in unserm Sahrhundert, und von den nordischen Schöpfungen der Wikingerzeit bis auf Thorvaldsen, Molin und Björveson sind hier beweisend. Im 15. Jahrhundert wurde zunächst Lübed, dann auch die jütische Balbinsel Sit reger bildnerischer Thätigkeit. In Lübed, mo man schon um die Mitte des 15. Jahrhunderts trefflich in Erz gegoffen hatte, entstanden Schnikereien wie der Johannes bes Langschiffs ber Marienfirche, und vor allem erblühte eine fehr rege Ausfuhr plastischer Werke nach Schweden und Dane-In Schleswig-Bolftein fand die Entwicklung über ben Preter Altar der Frederiksborger Sammlung zu Kopenhagen hinaus ihren Höhepunkt um 1520 in ber glänzenden Runft Bans Bruggemanns von Walsrobe bei Berben an ber Aller 1. Brüggemann überschritt die rein naturalistischen Grenzen der bisherigen Plaftit; er vertraute fich ben einfamen Pfaben an, die zu einer Idealisierung der naturalistischen Auffassung führen. Und er brang auf ihnen vorwärts, gewaltig und phantasie= reich, übersichtlich und flar; seine Gestalten haben einen Zua ins Typische, Ginfache und Große; fogar im Faltenwurf sind fie fclicht und erhaben: man fpurt einen Sauch bes Geiftes, baraus Dürer feine Apostel geschaffen hat.

Der westbeutsch = nordischen, an Werken weniger umfangreichen Plastik war seit den letzten Jahrzehnten des 15. Jahr= hunderts immer fruchtbarer und vollkommener zugleich eine fränkische, zunächst in Nürnberg heimische Bildnerei zur Seite

13

<sup>1</sup> S. Boß, Chronit best Gafthaufes jum Ritter St. Jürgen zu husum (1902) S. 35 ff.

getreten, und bald gewann sie Einfluß auch in Schwaben und Bayern, Hessen, Thüringen und Sachsen, wo sie an den Abshängen des Erzgebirges sonderbar ausschweisende Schosse trieb; um die Wende des 15. und 16. Jahrhunderts war sie die hauptsächlichste plastische Schule.

Ihre großen Meister waren Wohlgemut ber Maler, Beit Stoß, ber abwechselnd in Rrakau und in Nürnberg thätig war, Abam Rraft, beffen Rürnberger Sauptwerke in die Jahre 1490-1507 fallen, und ber gleichzeitig mit Rraft emporkommende Beter Bifcher, ber 1529 gestorben ift. Alle diese Meister, von denen Wohlgemut und Stoß zumeist in Solz, Rraft in Stein, Bischer in Erz arbeiteten, brachten ben naturalistischen Bug mit frankischem Nachbruck und frankischer Borliebe für flares, hart bramatisches Sandeln jum Ausbruck. Bezeichnend für diese Richtung ift namentlich Stoß; bei ihm zeigen sich die naturalistischen Reigungen geradezu übertrieben und gleichsam nervöß; er vermeidet es bisweilen nicht, in hohles Bathos und überhitte Empfindung zu verfallen. Ericheint ihm gegenüber Abam Rraft in feiner Runft streng, ja fast greggisch, so ist Beter Bischer, dem sich namentlich in seinem herrlichen Grabbenkmal bes h. Sebald, ähnlich wie Brüggemann, ber Weg jum Idealismus aufthat, vielmehr zur Rube, zur Monumentalität, zu klaffischem Chenmaß gestimmt. Und hierfür machen sich bei ihm neben ber eigenen genialen Anlage zugleich ichon flaffische und italienische Ginfluffe geltend, freilich ohne feine Gigenart im tiefften zu beugen. Er ift bamit gleichfam ber Solbein ber beutschen Plastif: im Grunde beutsch bleibend, entnimmt er boch fremdem Ginfluß gern, was ihm zur Klärung und Berflärung feiner Runft von Wert bunfte.

Es versteht sich, daß er damit eine Stellung einnahm, die sich, auf der Scheide zweier Zeitalter, von keinem Nachfolger aufrecht erhalten ließ: er ist der letzte große Plastiker dieser Periode. Unaufhaltsam ergoß sich nach ihm der italienische Sinslnß über die Alpen und wirkte, die Grundsesten der deutschen Bildnerei umspülend, verderblich. Er vernüchterte die Stimmung, er lähmte die Bewegung, er sührte zur Entartung in leeren

Formenklang. So zerstörte er bas plastische Vermögen für groß und tief zu empfindende Aufgaben; genug schon, wenn dieses fürderhin noch in den tausend Sächelchen eines kräftig entwickelten Kunsthandwerks Vethätigung fand.

Im ganzen nuß so von der Entwicklung der Vildnerei gesagt werden, daß sie sich mit Ausnahme gewisser Werke der nordischen und der fränkischen Schule im Naturalismus des 15. Jahrhunderts erschöpfte; der Übergang zu einer reicher ausgestatteten Idealsplastik ist im allgemeinen nicht gefunden worden. Der künstlerische Fortschritt in dieser Nichtung, wie ihn die Wende des 15. und 16. Jahrhunderts brachte, siel vielnuchr der Malerei und dem mit ihr verbundenen Holzschnitt und Kupserstich zu: nur sie sind, unter fortwährender Steigerung der nationalen Sympathien sür sie, allseitig zur vollen Sonnenhöhe einer Kunst emporgediehen, in der eine idealistische Auffassung sich aufs innigste mit dem Naturalismus des 15. Jahrhunderts paarte.

Indes ehe auf dem Gebiete der malenden und zeichnenden Künste dieser Höhepunkt erreicht ward, hatte der Fortschritt der wissenschaftlichen und litterarischen Bewegung einen ganz ans deren Boden für ihr Verständnis und ihr Gedeihen geschaffen.

## II.

1. Die ersten Spuren humanistischer Bestrebungen am böhmischen Hofe Karls IV. waren, soweit sie nach dem eigentlichen Deutschland sührten, ziemlich bald verwischt worden i; vergebens hatte Petrarca im Jahre 1356 kurze Zeit, vergebens andere italienische Gelehrte länger in Prag geweilt. Auch Enea Silvio hatte um sast ein Jahrhundert später umsonst für die italienisches flassischen Studien gewirkt; auch diesmal, wie schon unter Karl IV., wurde im ganzen nicht viel mehr als eine gewisse geistige Bewegung in der kaiserlichen Kanzlei hervorgerusen.

Daneben aber traten zur Zeit Silvios, ja teilweis bereits früher andere, organischere Sinwirkungen. Ginige hervor-

<sup>1</sup> S. oben S. 169 f.

<sup>9</sup> S. oben S. 140

ragende Träger des deutschen Geisteslebens begannen dem humanistischen Denken zu huldigen, teilweise im italienischen Sinne und nach italienischer Schulung, aber boch schon mit dem Versuche, unmittelbar an die Alten anzuknüpfen. Zu nennen sind da namentlich der Züricher Felir Hemerli (\*1388, † 1464), Doktor von Bologna, ein aristokratischer Giferer gegen die Unfultur der Bauern und den Verfall der Rirche, ferner der große Gegner des Lapsttums Gregor von Beimburg (c. 1400-1472), ber erfte humanistische Staatsmann, Orator und Jurift, vor allem aber ber Kardinal Nicolaus von Rues (1401-1464), ein fleißiger Renner der Alten, mit dem einen Fuße noch auf dem Boden mittelalterlicher Mustif, mit bem andern auf bem Grunde modernen Denkens ftehend, politisch begabt, ein fritischer Historifer, bedeutend als Mathematiter und Aftronom, am größten vielleicht als Philosoph in der Vorahnung neuerer erkenntnistheoretischer Probleme.

Indes diese Männer waren keine Agitatoren, so wenig als die wenigen städtischen Patrizier, die, wie etwa der Augsburger Sigmund Gossenbrot, in so früher Zeit dem Humanismus huldigten. Und auch die zur Propaganda geschaffenen deutschen Elemente, die etwas nach der Mitte des 15. Jahrbunderts, in Italien gebildet, nach der Heinat zurückströmten, um hier das Studium des Humanismus an einzelnen Universitäten slücktig und unstet zu vertreten, ein Peter Luder oder Samuel Karoch, haben keine große Wirkung geübt. Sie hatten in der Flut des italienischen humanistischen Nadikalismus zumeist ihren sittlichen Halt verloren, im Trunk und in Liedesshändeln größer als im Wissen und Können erregten sie zumeist das Kopfschütteln der soliden Gelehrten an den noch ganzscholastischen Universitäten, und nur ihre unverwüstliche Sorgslosseit hielt sie über Wasser.

Wirklich tiefer eingeführt in ben Körper ber Nation wurde ber Humanismus erst durch eine ganz andere Strömung, die von den Schulen herkam und sich in durchaus kirchlichen Bahnen bewegte. Sie hatte teilweis Zusammenhang mit manchen Bestrebungen der Klosterreform, die zugleich auf eine Besserung ber Studien und der Erziehung hinausliefen. Besonders deutlich trat das bei der von Gerhard Groot gestifteten niederländischen Genossenschaft der Brüder vom gemeinen Leben zu Tage<sup>1</sup>. Zwar waren deren Niederlassungen von vornherein keineswegs als Pflegstätten des Humanismus gedacht, aber ihre Wirksamkeit lief, zumal seitdem sie von Papst Eugen IV. bestätigt worden waren, immerhin auf eine erziehliche Thätigkeit hinaus, die bei ihrem energischen Studium und ihrer Fürsorge für gut ausgestattete Vibliotheken nicht anders als zum Humanismus führen konnte.

Und aus diefen Kreisen gingen vielfach vädagogisch und wissenschaftlich veranlagte Männer hervor, Charaftere fonfervativen Denkens und gefesteter Sittlichkeit, die ihren Gesichtsfreis in Italien erweiterten und von dem damit gewonnenen Standpunkte aus höhere Ziele einer humanistischen Erziehung für Deutschland aufstellten. Go vor allem Rudolf Ugricola (1442-1485), ber in feiner Schrift De formando studio für eine antiariftotelische und bamit antischolastische Studienordnung eintrat und neben dem Latein Philosophie, Moral und Physik in den Vordergrund gestellt wiffen wollte. Co weiterhin Jacob Wimpfeling (1450-1528), ber Lehrer bes Oberrheins, ein bibelfester Theologe und eifriger Deutscher, Cebaftian Brant (1458-1521), der befannte Verfaffer des Narrenschiffs, Ludwig Dringenberg, ber Gründer ber berühmten Schule von Schlettstadt, Alexander Hegins, ber heitere und fromme Leiter ber Schule von Deventer, und nicht minder die großen Lehrer ber Schulen, die nach Deventers Verfall in Nordwestdeutschland emporblühten, Alkmaars, Emmerichs und Münfters, vor allem Rudolf Langen († 1519) und Johannes Murmellius († 1517).

Die emsige Thätigkeit dieser und verwandter Männer brachte es dahin, daß seit etwa dem letten Drittel des 15. Jahrhunderts die humanistische Richtung ihren Sinzug in die mittleren Schulen zu halten begann?. Es geschah in

<sup>1</sup> Bgl. hierzu Band IV 1-3 S. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu beren Ursprung f. Band IV 1-3 S. 253 f.

Nürnberg seit etwa 1485, barauf in den schwäbischen, noch später in den bairischen Städten, in den Kolonialgebieten um die Wende des Jahrhunderts; am meisten standen vielleicht der Zeit nach die heute sächsisch genannten Länder zurück. Um 1510 aber war soviel gewonnen, daß der Rheinfranke Butbach schreiben konnte: "Gegenwärtig hört man auch in den kleinsten Schulen die großartigen und mannigfaltigen Werke der alten und neuen Autoren in Prosa und Versen."

Freilich waren beshalb die alten Bildungsideale keineswegs völlig beseitigt. Auch jest blieb das starke Übergewicht religiöser Unterweisung bestehen. Murmellius hat ausdrücklich erklärt, daß er sich in seinen Schriften durchaus im Nahmen der kirchslichen Lehre gehalten wissen wolle, und er wie seine Gesinnungssenossen waren weit davon entsernt, die Bildung des Verstandes zum Nachteil der Charakterbildung zu überschätzen; er hat es ausgesprochen, daß es nichts Schlimmeres gebe, als einen gelehrten und dabei schlechten Menschen.

Immerhin aber zog mit diefen Schulen etwas vom Wesen bes Humanismus in die tieferen Schichten der Nation; der Zeitgeist wendete sich; nur der Kleriker hielt noch daran sest, hinter der neuen Bildung Teusels Unrat zu wittern, während der Bürger und auch der Ablige die Vorteile einer bessern Schulung dis zu dem Erade erkannte, um materielle Opfer sür sie zu bringen. Und längst schon hatte sich über die tiefere, gleichsam pädagogische Schicht des Humanismus eine höhere der Gelehrsamkeit und der Lebenshaltung zu legen begonnen; der Humanismus war an den Universitäten eingezogen.

2. Die ersten universitätsartigen Einrichtungen in Deutschsland haben zu Köln bestanden; hier blühte im 13. Jahrhundert das Studium generale der Dominikaner, in deren Kloster Albertus Magnus und sein Schüler Thomas von Aquino sehrten, und daneben bestand ein Studium der Franziskaner, das durch Duns Scotus berühmt ward. Im übrigen freilich

hatten bie Deutschen bes 13. Jahrhunderts höhere Bilbung noch außerhalb bes Landes gesucht, in Bologna vor allem und in Baris 1. Teilweis anders wurde das erst im 14. Jahr= hundert. Das zunehmende Bedürfnis an Alerikern und auch schon Juriften namentlich in ben öftlichen, Laris abgewandten Ländern der deutschen Rolonisation führte zur Begründung der Universitäten Prag (1348) und Wien (1365), eine Sezeffion von Parifer Lehrern infolge bes Schismas von 1378 zur Begründung ber rheinischen Universitäten Beidelberg (1386) und Röln (1388), sowie Erfurts (1392), eine verwandte Sezeffion von Prag her zur Errichtung Leipzigs (1409). Der Kreis ber alten acht Universitäten wurde endlich geschlossen durch Rostock (1419) und Löwen (1424); sie follten bem Mangel an Hochschulen im Often und Weften ber beutschen Seefüsten abhelfen. Alle diese Universitäten wurden nach dem mittelbaren oder unmittelbaren Mufter bes Barifer Stubiums begründet.

Eine neue Periode der Universitätsgründungen begann mit der Errichtung Greifswalds (1456). Um diese Zeit stieg das Bedürsnis nach gelehrten Kräften, namentlich auch Juristen, gewaltig; wird doch die Zahl der Studierenden in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts schon zwischen sechs und sieben Tausend betragen haben. So wurde es notwendig, neue Hochschulen zu schaffen. Zugleich aber wurde auch schon bei Fürsten und städtischen Obrigkeiten das humanistische Bildungsbedürsnis wach; von diesem Standpunkte aus soll Kaiser Max verlangt haben, daß jeder Kursürst in seinem Gediete eine Hochschule dessitzen müsse. Und so traten die Gründungen rasch nacheinander ein, obgleich sich die Nordgermanen um diese Zeit von der deutschen Bildung zu befreien begannen (Universitäten Upsala 1477, Kopenhagen 1479): auf Greifswald solgten Freiburg und Basel 1460, Ingolstadt 1472, Trier 1473, Mainz und Tübingen 1477,

<sup>1</sup> S. oben S. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Raulsen in hist. Atsch. 45 (N. F. 9), S. 302. Nach Eulenburg's Berechnungen (Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik 3. F. Bb. 13; vgl. histor. Atschr. 79 [N. F. 43] S. 552) ware biese Summe allerbings auf die hälfte zu reduzieren.

Wittenberg 1502, Frankfurt a. D. 1506. Es sind im ganzen neun neue Hochschulen.

An all diesen Universitäten war nun bis in die Mitte bes 15. Jahrhunderts und darüber hinaus der Studienbetrieb auf mittelalterlicher und scholastischer Grundlage aufgebaut; erst im Laufe des zweiten und dritten Jahrzehnts des 16. Jahrzhunderts ging diese allgemein verloren. Dementsprechend waren sie kirchliche Institute, besaßen eine Dotation aus kirchlichen Mitteln, Pfründen u. dgl., und dienten vor allem der Bildung des Klerus. Die Artistenfakultät (philosophische Fakultät) hatte den Charakter einer Mittelschule, die in den Sprachen und freien Künsten zum Studium der Theologie und zu dem mit diesem häusig verbundenen Studium der Rechte vorbereitete, die medizinische Fakultät war unbedeutend.

Unter diesen Umständen war es klar, wo der Einfluß des Humanismus an den Universitäten einzuseten hatte. Sein Gebiet waren nicht die höheren Fakultäten der Theologie und der Rechte; er hatte die Artistensakultät zu erobern. Dies um so mehr, als vielleicht nur ein Sechstel der Studierenden dieser Fakultät in die höheren Fakultäten aufrückte, während sich die Masse mit der Mittelbildung der Artisten begnügte und von ihr aus alsbald ein kirchliches oder sonstiges Amt erstrebte, dessen Dienst dann praktisch erlernt ward. Waren aber die Artistensakultäten von den Humanisten gewonnen, so mußten ihnen bei dem aussteigenden Studiengang ohne weiteres auch die höheren Fakultäten zusaklen.

Es ist der Weg, der mit zäher Beharrlickeit von den Bertretern des Humanismus, den theologischen Pädagogen wie den freier Denkenden verfolgt worden ist. Durchgeführt werden konnte er freilich nur, wenn der Humanismus eine spezisisch wissenschaftliche, gelehrte Färbung annahm. Dies geschah in der That; die philologisch-formale Seite der neuen Bildung trat hervor, die Realien blieben im Hintergrund; formale Sinseitigkeit war von Anbeginn das Bezeichnende des deutschen Humanismus und ist es im ganzen noch immer mehr geworden.

Unter dieser Wandlung war freilich ber Sieg an ben

Universitäten so gut als sicher. Um frühesten errungen wurde er in Wien, folieflich unter fraftigem Gingreifen Raifer Maximilians, ber ben humanisten wohlgesinnt war. Nachdem schon seit 1454 Georg Benerbach humanistische Kollegia gehalten und Regiomontan Poesie (b. h. humanistische Stoffe) und Mathematik vorgetragen hatte, wurde das humanistische Übergewicht gegen Schluß bes 15. Sahrhunderts entschieden, als ber Siftoriter und Philologe Cufpinian und bald nach ihm der glänzend begabte Dichter Conrad Celtes in den Lehrkörper eintrat. Bugleich machte man in Wien ben nirgenbs fonft wieberholten Bersuch, ben humanismus in einer besonderen Institution zu organisieren, beren Wirksamkeit ber Absicht nach vermutlich bie ber vier Fakultäten überflügeln follte. Im Jahre 1501 murbe an ber Universität das Kollegium ber Bocten und Mathematiker errichtet; es follte ben Studierenden auf Grund einer Brüfung ben Dichterlorbeer als akademische Burbe verleihen burfen.

Neben Wien, der südostdeutschen Universität, traten vor allem die südwestdeutschen, Italien fast gleich nahe gelegenen Hochschulen hervor. Am ehesten Basel. Hier berief man schon bei der Begründung italienische Gelehrte, namentlich für die Jurisprudenz, deren Bertreter fast stetz zu den philologischen Humanisten standen; dann aber wurde seit 1474 in Johann Matthias von Gengenbach ein besonderer Humanist angestellt, der täglich se eine Stunde in den freien Künsten und in der Poesie lesen sollte; einer seiner Nachfolger war Sebastian Brant. Die Früchte dieser Anregungen reisten rasch; Basel wurde einer der Hauptsitze des Humanismus. Hier begründeten Joh. Amerbach und Joh. Froben ihre berühmten Druckereien, und Amerbachs Söhne wie der große Geograph und Mussiker Heinrich Glareanus waren die Stützen eines geistigen Zusammenshangs, der, seitdem Erasmus die meisten seiner Schriften bei Froben drucken ließ (1514), europäischen Glanz erhielt.

Uhnlich wie in Basel sind auch in Freiburg und Heidelsberg die ersten Anregungen verlaufen. Aber ihnen folgte nicht eine gleiche Blüte; namentlich in Heidelberg widerstanden die scholastischen Slemente der Universität mit Energie; zu einer

wirklichen humanistischen Reform kam es erst 1522. Weitaus mehr in den Vordergrund trat dafür das benachdarte Tübingen. Die Hochschule war hier zwar ärmlich genug ausgestattet, aber die humanistische Begeisterung des Fürsten, der sie begründet hatte, Eberhards im Barte, und die Thätigkeit eines einzigen Mannes, Heinrich Bebels, gaben ihr eine besondere Stellung. Bebel lebte in Tübingen seit 1497. Ein trefslicher Pädagog, hatte er ungemeinen Zulauf, den seine Schriften, der Triumphus Veneris und die Poggio nachgebildeten Facetien, voll sittlich besoenklichen und dem Klerus seindlichen Inhalts, gewiß eher mehrten als minderten. Zu einer vollen Durchbildung der Universität ins Humanistische kam es allerdings erst im Jahre 1525.

In Mittelbeutschland wurde Ersurt zum frühesten und wichtigsten Site des akademischen Humanismus; in Leipzig wurde ihm erst in den ersten zwei Jahrzehnten des 16. Jahrshunderts durch den energischen Herzog Georg Bahn gebrochen; Wittenberg, alsbald freilich humanistischen Neigungen zugängs

lich, ward erst im Jahre 1502 begründet.

In Erfurt trug schon 1461 und 1462 der Wanderhumanist Peter Luder auf eigene Faust seine Lehren vor; später war Jodocus Trutvetter, der Lehrer Luthers, feit 1476 in Erfurt, wenigstens der neueren Richtung der Philosophie und auch der grammatischen Studien nicht abgeneigt, insofern fie eine gediegene theologische Borbildung ergäben. Damit mar der Boden geebnet für den durch= schlagenden Erfolg des Humanismus, den Conrad Mutianus Rufus (1470 oder 1471-1526) erzielte. Mutian verdankte seine erfte Bilbung Deventer und Erfurt, aber erft ein mehrjähriger Aufenthalt in Italien gab ihm die volle Brägung: er wurde ein begeisterter Anhänger des Platonismus der Florentiner Afademie. Das hinderte ihn indes nicht, in Gotha eine Stiftsherrnpfründe anzunehmen; als seine eigentliche Aufgabe sah er dabei die Reform Erfurts an und die Verbreitung des Humanismus in Deutschland vermittelft eines ausgedehnten Briefwechfels. In der That gewann er in Erfurt Freunde seiner Absichten. Ihren Mittelpunkt fanden diese in dem geistreichen, fritisch angelegten Crotus Rubeanus. Und erreicht wurde, daß die Universität seit etwa dem Jahre 1517 dem Humanismus gewonnen ichien.

In Mutians Eingreifen tritt neben der Beeinfluffung des Lehrgangs der Universität ein weiteres Moment hervor: die Beeinfluffung gleichgefinnter Genoffen und beren Berbindung zu geiftigem, littergrischem Austausch. Es ift ber Gedanke ber gelehrten Gesellichaft, ber Akademie. Er hatte inzwischen ichon in Subbentichland sowohl im Westen wie im Often feste Formen gewonnen. In Wien war unter dem Schute Raifer Marimilians 1497 die Sodalitas litteraria Danubiana, in Beidelberg 1496 unter dem des Pfalzarafen Philipp und des Wormier Bischofs Rohann Dalberg Die Sodalitas litteraria Rhenana entstanden 1. Beide fetten ichon eine weite Verbreitung des humanismus voraus, zumal neben ihnen noch kleinere Vereinigungen zu Basel, Schlettstadt und Jugolstadt bestanden. In der That war gegen Aufang bes neuen Sahrhunderts aus der Thätigkeit ber Gelehrtenschulen wie ber Universitäten ichon eine reiche Fülle humanistisch gebildeter Männer hervorgegangen, die wissenschaft= liche Thätiakeit übten und begünstigten; ein Boben weitverzweigter Studien und Intereffen mar bestellt; es bedurfte gewiffer Treffpunkte, gemiffer Stätten zur Bilbung einer öffent= lichen Meinung über gegenseitigen Austausch und perfönliche Errungenschaften: ein gelehrtes Leben war erwacht.

3. Nicht zum geringsten fand dieses gelehrte Treiben eine Heimat unter den Patriziern der deutschen Städte. Neben den Humanisten von Beruf traten jest diese abgeklärten und doch geistig regsamen Köpfe stärker in die Bewegung ein, an ihrer Spize in Straßburg der theologisch gebildete Peter Schott, in Augsburg Conrad Peutinger, der Staatsmann und Historiker, der einen Liber augustalis, eine umfassende deutsche Kaiserzgeschichte plante, in Nürnberg der Arzt Hartmann Schedel, Verfasser einer volkstümlichen Beltchronik, vor allem aber Willbald Pirkheimer, thätig als kaiserlicher Kriegshauptmann wie als Staatsmann seiner Baterstadt, Freund Dürers und aller Kunst, selbst Geschichtschreiber und Dichter, ein versbindlicher Beltweiser, ein behaglicher Plauderer im Brief, ein scharfer Gegner im Streite.

¹ Bauch, Die Rezeption bes humanismus in Wien (1903), S. 70, 74.

Indes über den behaglichen Betrieb der humanistischen Studien, wie er im freien Bürgerhaus, und die bloße Weiterverbreitung klassischer Kenntnisse, wie sie zumeist unter den fahrenden Humanisten herrschte, erhob sich jetzt schon eine strengere Wissenschaft, und bereits zählte sie ihre Fürsten, vor allem Reuchlin und Erasmus.

Desiberius Erasmus ift mahrscheinlich 1466 als ber Cohn eines in Rotterdam wohnenden Priefters in Gouda geboren und 1536 zu Bafel gestorben. In Deventer erzogen, eine Zeitlang Monch, bann in freier Stellung und vorübergehendem Aufenthalt zu Cambran, Köln, Baris, London und Orford, war er ichon 1506, als er nach Italien ging, ein bekannter Mann. Mls einer ber berühmtesten Gelehrten aber konnte er gelten, als er, nachdem er die folgenden Jahre in England und dann abwechselnd in Bruffel, Antwerpen, zumeist in Löwen zugebracht hatte, von wo aus er indes auch öfters Triumphreisen nach Deutschland unternahm, im Jahre 1521 fich bauernd in Bafel nieberließ. Seine Bergangenheit mit ben vielfach angeknüpften perfonlichen Beziehungen wie feine geistreich-satirische Art, sich ju äußern, boten ihm ichon längst Mittel, um sich jum wissenschaftlichen und litterarischen Drakel Europas zu machen. Se mehr ihn fein ichwacher Körper an eine peinlich regelmäßige Lebensführung und an einen bauernben Aufenthalt in Bafel band, je stärker er ber steigenden Seufibilität feiner fpateren Sahre unterlag, um so mehr ward er gleichsam zum bloßen Intellekt, um fo mehr wuchs feine geiftige Ruble und feine Abneigung gegen bie Bethätigung bes Willens. Immermehr zurückaezogen, wenn auch noch von nah und fern gefeiert, ist er ichlieflich wie ein Abstraftum aus biefer Welt geschieben.

Erasmus war nicht eigentlich ein Gelehrter der groben Thatsachen. Er hat sich niemals für eine lebende Sprache interessiert. Er hat sich nicht gebengt vor der Macht der überslieferung. Eine souveräne Natur, suchte er sie vielmehr geistig zu beherrschen. Das wies ihn ohne weiteres auf litterarische Wege; in der That hat er die Zeitgenossen vor allem als

Schriftsteller angezogen. Bier konnte auch fein Bug gur rabitalen Befpiegelung ber Welt und feiner felbst zu voller Geltung kommen, und hier unterstütte ihn fein lebhaftes, perfonlich gewandtes lateinisches Stilgefühl wie das eingehende Studium verwandter Geister, Lucians, Collenuccios und Pontanos. Wie er auf diesem Gebiete zu wirken verftand, zeigten ichon seine im Jahre 1500 zuerft ausgegebenen Adagia, eine durch launige Erklärungen bes Sammlers unterbrochene Bufammenstellung moderner und namentlich antiker Lebensweis= heit. Aber sie wurden weit übertroffen burch die Laus stultitiae vom Jahre 1509. Wie verarbeitete Erasmus hier die in der Litteratur schon des 15. Jahrhunderts beliebte Idee, schädliche Dinge humoristisch und fatirisch zu loben! gange Welt bünkt ihn ein Narrenhaus, als beffen Beherrscherin Stultitia selbst das Wort ergreift. Natürlich erscheint ihr aut nur, was den Sumanisten mikfallen konnte, vor allem die Menge ber Vertreter bes alten Studiums, ber Theologen, bes Klerus. Den Drang einer abgeflärten Beltweisheit. fich in geiftreichem humor zu äußern, offenbarten bann mit einer Wendung ins Lehrhafte die Colloquia familiaria (zuerst 1518), Plaudereien über alles und nichts, Feuilletons über wichtige Fragen ber Zeit, namentlich über Erziehungswesen und humanistische Bildung. Auch hier wird Religion und Kirche oft geftreift, aber auch hier in bem Sinne, daß ihre äußerliche Reform nach humanistischen Idealen erstrebt wird, ohne daß eigene Frommigkeit bem Berfaffer ins Berg griffe.

Indes haben die Arbeiten des Erasmus auf philologischhumanistischem Felde doch dauerndere Wirkungen hinterlassen, als seine schöngeistigen Schriften. Bor allem knüpft sich hier die Sinsührung des Griechischen in den regelmäßigen Betrieb der Wissenschaft an seinen Namen. Gewiß war das Griechische einigen Humanisten etwas höheren Alters bekannt, so Agricola und Dalberg, einigermaßen auch Wimpfeling, Bebel und Celtes. Allein das bedeutete wenig gegenüber der Thatsache, daß das erste Buch mit griechischen Lettern in Deutschland erst im Jahre 1497 gedruckt worden ist; es war eine bei Antonius Koberger in Nürnberg erschienene Juvenalausgabe 1. Über diesen Stand der Dinge führte erst Erasmus hinaus. Er kannte das Griechische durch und durch, er wußte es sein ins Lateinische zu übersetzen, er legte die kritischen Grundlagen für die Textgestaltung einer großen Anzahl von Autoren, darunter auch des zuerst 1516 zu Basel mit lateinischer Übersetzung gebruckten Neuen Testaments; er erklärte ihre Texte mit genialer Sicherheit. So that erst er die Pforten zum Studium des Griechischen wirklich auf; und die Nesormatoren, die seine Weltsanschauung mißbilligten und überwanden, haben auf diesem Gebiete seine Errungenschaften übernommen und weitergebildet.

Was Erasmus für das Griechische geleistet hat, das erreichte für das Hebräische Reuchlin († 1522). Reuchlin, der von Beruf Jurist mar, ift ber Sprache erst auf einem Umweg nahegetreten, burch sein Studium ber Rabbalah, ber in nach= biblischer Zeit entstandenen judischen Geheimlehre. Denn ein echter Gelehrter im Sinne bes 14. und 15. Jahrhunderts, nahm er vor allem an ber Sache, weniger aber an ber Form Anteil, nüchtern, objektiv, Rleinstes und Größtes gleich beherrschend, allem anderen benn litterarischen Interessen zugewandt. Nachdem er aber einmal sich für Bau und Wortschatz bes Hebräischen zu erwärmen begonnen hatte, hat er, geftütt auf die Werke des bedeutenosten mittelalterlichen judischen Legifographen und Grammatifers David Kimchi ben beutschen Zeit= genoffen die Geheimnisse der fremden Sprache erschloffen. Die Ergebnisse bieser Studien veröffentlichte er in seinen Rudimenta hebraica (1506) und in dem Werke De accentibus et orthographia linguae hebraicae (1518).

So trat neben die Kenntnis des Griechischen die des Hebräischen; die humanistischen Studien waren in wissenschaft- liches Fahrwasser gelenkt trot alles Wirbels der vagierenden Enthusiasten; es schien, als sollten die Ergebnisse des neuen wissenschaftlichen und litterarischen Lebens den theologischscholastischen Verrieb der Wissenschaft kampflos beseitigen.

<sup>1</sup> Bauch, Die Universität Erfurt im Zeitalter bes Frühhumanismus (1904), S. 190.

Da brach der Streit zwischen Alt und Neu, Beharren und Fortschritt, wie so oft auf wissenschaftlichem Gebiete, nach langer Spannung an einem gänzlich fern liegenden Punkte in persönlichen Gegensätzen aus.

In Köln hatte man fich ber allmählichen Umgestaltung durch den Humanismus besonders fraftig entgegengestellt. Die Kölner Hochschule sah auf eine ruhmreiche scholaftische Bergangenheit gurud, sie war im 15. Sahrhundert gut besucht worden, fie rühmte fich der besonderen Pflege der höchsten aller Wissenschaften, der Theologie. Es war eine geschichtlich ge= gebene Stellung, die ohne weiteres jum Gegenfat gegen ben humanismus brängte, fobald biefer erft einmal feine Angriffe gegen Klerus und Kirche eröffnet hatte. Aber bas hielt natürlich die humanisten nicht von dem Berfuche ab, Röln zu erobern. Im Jahr 1507 ericien Bermann von dem Bufche (Basiphilus) in Köln, ein westfälischer Rittersmann und humanist, fein= gebilbet, aber nicht von der Festigkeit des Charafters, die ihm in Köln allein den Sieg würde verbürgt haben. Und sein Unglück wollte, bag ihm die theologische Fakultät in Ortwin Gratius bald einen ber Ihrigen entgegenstellen konnte, einen Mann, der, vom Humanismus nicht unberührt, deffen Bebeutung für die philologische Vorbildung der Theologen völlig jugab, indes ohne die geringste Geneigtheit, ihm beshalb ben Rang einer besondern, womöglich überragenden Wiffenschaft zuzuschreiben. So mar flar, mas kommen mußte. Bermann von bem Busche unterlag, und ber humanismus erreichte in Köln höchstens die Stellung einer bienenden Magd ber Gottesgelahrtheit.

Unter biesen Umständen fand es in Köln, namentlich auch bei dem mit der Universität eng verbundenen Dominikanerskepermeister Jakob von Hogstraten, zum mindesten keinen Widersspruch, als in den Jahren 1507—1509 ein getaufter Jude, Johann Pfefferkorn, heftige Schriften veröffentlichte gegen die Juden und gegen die hebräische Litteratur, die zu vernichten sei. Und man war einverstanden, als Pfesserkorn ein kaisersliches Mandat erwirkte, das ihn zur Konfiskation aller hebräischen Bücher ermächtigte.

Mit diesem Mandat trat Pfefferkorn 1509 vor die Juden und vor Reuchlin. Die Juden weigerten sich; und es ward ihnen zugelaffen, daß ein Ausschuß von Gelehrten über die Zuläffigfeit des Mandates entscheiden follte. Che indes diefer Ausschuß zusammentrat, hob ein neues kaiserliches Mandat die Konfiskation auf, und gleichzeitig forberte ber Raifer die Gelehrten bes Ausschuffes auf, sich in Gutachten zur Sache zu äußern. Unter diefen Gutachten befand sich auch ein folches Reuchlins; es trat für die Erhaltung ber hebräischen Litteratur ein, mit Ausnahme einiger Schandbücher. Dies Gutachten kam nun burch Treubruch in die Bande Pfefferkorns; er veröffentlichte es 1511 unter Schmähungen auf Reuchlin und begann, nachbem diefer geantwortet, gegen ihn zu predigen und zu agi= tieren. Es war ber Anfang eines wuften Streites, ber in einen langwierigen Prozeß einmundete, und diefer Prozeß wurde schließlich zu Rom im Jahre 1520 zu Unaunsten Reuchlins entschieden.

Indes diese Verurteilung machte auf die Zeitgenossen nicht ben geringsten Einbruck mehr; benn längst schon war bem ganzen Zwist von den Humanisten eine Wendung gegeben worden, die zu einer töblichen Niederlage nicht bloß der unsmittelbaren Gegner Reuchlins, sondern der ganzen Partei des alten scholastischen Studiums geführt hatte.

Unter den Humanisten hatte man bald erkannt, daß die Tragweite des Streites weit über die zunächst in Rede stehende Sache hinausreiche; und innerlich des Triumphes über die ältere Richtung gewiß, nutte man den Fall auß zur vollen Demütigung des Gegners. Was nur humanistisch hieß, scharte sich zu diesem Zwecke um Reuchlin; man sprach geradezu von einem Heere der Reuchlinisten, und sein Hauptquartier war der humanistische Kreis in Ersurt.

Aus diesem Kreise erfolgte 1515 und 1517 der vernichtende Schlag. In diesen Jahren erschienen die Epistolae obscurorum virorum, erdichtete Briefe von Anhängern der alten Richtung an Ortwin Gratius, den bestgehildeten Führer der Kölner. Im schrecklichsten Küchenlatein äußern sich hier die Herren Langschneiderius, Safenmusius, Scheerenschleis ferius, Buntemantellus, Dollfopfius und andere über Deutschland verteilte Rauge. Auch bem Inhalt nach zeigen fie fich im gangen Reglige ; fie find elende hungerleider, die Schwelgen und Braffen über alles schäten; fie find, obgleich Cölibatare, jedem Liebesabenteuer, besonders aber ungefährlichen Berhältniffen zugethan, gleichwie ihr vergöttertes Haupt Ortwin Gratius in ber Gattin Pfefferforns ein sicheres Schätchen gefunden hat.

Es war unerhört, aber genial. In Röln schrie man auf; boch konnte felbst eine Flut von Flugschriften ben ersten Eindruck ber Dunkelmännerbriefe nicht wieder verwischen. blieb bei ber litterarischen Bernichtung bes alten Universitäts= betriebs und der alten Wiffenschaft, und die zwanziger Sahre fahen überall humanistische Reformen ber Universitäten, vor allem auch Rölns.

4. Und längst schon war eine Generation jungerer Sumaniften aufgetaucht, die ber errungenen Wiffenschaft froh babinlebte, ber die Stoffmassen flassischen Wiffens nicht mehr roh vorlagen, fonbern abgeflart in bem Sammelbeden entwickelter gelehrter Arbeit, bereit zu fünftlerischen Gebrauche. Sie wollte nicht mehr bloß aneignen; sie wollte leben in der antiken Belt; das Allerheiligste wollte sie schauen, nachdem die Vorhöfe in emsiger Arbeit gereinigt waren. Gine Romantik gleichfam bes flaffifchen Altertums ward baburch beraufaeführt; wie die Romantifer des 18. und 19. Jahrhunderts fich zurückversetten in die Poefie bes Mittelalters, fo beaufpruchten diese jüngsten Sumanisten ein thatsächliches Leben in der reinen Luft der Antife. Absichten in diesem Sinne waren schon früh vorhanden gewesen; bereits die Baganten bes 15. Jahrhunderts hatten der Ineinssetzung von Vergangenem und Gegenwärtigem nachgeftrebt. Aber jett erst wurden diese Reigungen völlig Lebenshaltung und Modesache; und so bedeutende Röpfe, wie die hauptfächlichsten Verfaffer ber Duntelmannerbriefe, schworen ihr gu. Lamprecht, Deutsche Geschichte V.

14

Sie fühlten sich den Alten jett nicht mehr unterlegen, zumal sie in der klassischen Überlieferung den wackeren germanischen König Ehrenfest (Ariovist) und den Sachsenherzog Hermann (Arminius) entdeckt hatten; sie hielten dafür, Briefe zu schreiben besser vielleicht als Sicero, sie wetteiserten in der Dichtung mit Horaz und Birgil, sie suchten im Denken Plato und Aristoteles zu überslügeln. Und andererseits schauten sie mit religiöser Indrunst auf zu dem Ganzen der antiken Kultur und dachten sich in deren Leben ein dis zu halber Berehrung der Götter und Göttinnen des Pantheons. So verloren sie den Boden ihrer Zeit unter den Füßen und wurden Poeten des Denkens, faustische Naturen undegrenzten Erkenntnistriedes, Pantheisten freiester Anschauung. "Das himmelerstrahlende Feuer möchte ich schauen," ruft Celtes einmal ans, "erkennen möchte ich den Ursprung des Meeres und der Erde, des Windes, des Nebels, der schneeigen Wolken. D könnt ich dich sinden, du Vater des Alls — allgegenwärtig, allbeseclend durchwaltet dein Geist den Weltraum".

Natürlich, daß einer solchen Haltlosigkeit des Geistes sitteliche Verwahrlosung nur zu leicht zur Seite ging, zumal wo dem geistigen Absentisums nicht die vollste Freiheit von äußeren Sorgen zu Hülfe kam. Wie viele dieser Humanisten wurden nicht im Wechsel von Armut und Übersluß oder ansgestrengten Studien und sahrendem Virtuosentum, im schwansenden Verus als Hauslehrer und Prosessoren oder Hossichungen und Sekretäre, in der Aufreibung gegenseitigen Hasse und blinder Verhöhnung seitens Außenstehender an ihrem Charakter geschädigt auch noch über das Vedenkliche ihrer geistigen Halstung hinaus!

Einer der frühesten und glänzendsten dieser Enthusiasten ift Conrad Celtes. In Franken 1459 geboren, unstet von Jugend auf, ein Fanatiker auch der äußerlich freien Bewegung, suchte er gelehrte Bildung in Köln, Heidelberg, Erfurt, Nostock und Leipzig, ging dann nach Italien und lernte dort das damals in Deutschland

<sup>1</sup> Lenz, Luther 3. Aufl. S. 24.

noch seltene Griechisch. Schon früh aber zeigte er sich vor allem als eine Dichternatur ungezügelten Wollens, überall zu Hause und überall verliebt, von einer schwülen Sinnlichkeit, beren Ergüsse er mit eigenartiger Naivetät seinen Gedichten einverleibte; schon im Jahre 1487 ist er vom Kaiser Friedrich in Kürnberg zum Dichter gekrönt worden. Darauf solgte ein neues Jahrzehnt unruhigen Wanderns von der Weichsel bis zum Rhein, kurzer Lehrthätigkeit an den verschiedensten Universitäten, gelehrten Stöberns nach klassischen Handschriften, und immer wiedersholter Versuche, die humanistischen Freunde in akademischen Verbindungen zu einigen. Erst gegen Schluß des Jahrhunderts endlich ließ sich Seltes an Wien stsseln, und hier, in dem bes wegten Treiben der Hochschule und des kaiserlichen Hoses, hat er leidlich ausgehalten, bis er, früh verlebt, im Jahre 1508 starb.

Neben Celtes schrumpsen all die anderen sahrenden Enthussiasten der ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts, auch soweit sie Dichter waren, ins kleine zusammen. Männer, wie Jakob Locher (Philomusus) waren gewiß poetisch begabt, und namentslich Sobanus Hessus gebot über ein nicht unbedeutendes sormales Talent. Aber die Donquizoterie des junghumanistischen Denkens spricht sich zu deutlich bei ihnen aus; maßlos ist ihre gemachte Begeisterung und maßlos ihr Tadel. Die Schriftstellerei wird ihnen zum unwahren Sport, und die hohlen Phrasen ihrer Gedichte sind Kupplerinnen, die sich an jedersmann wenden, der Vorteil verspricht. Es ist ein Überschlagen der persönlichen Souveränetät in wüste Willfür.

Mehr Halt besaßen unter dieser Generation fast nur die nun schon nicht mehr seltenen Herren vom Adel, die sich humanistischen Studien widmeten. Bei ihnen wird die Begeisterung für die Antike gekühlt im Vorn eines gesestigten nationalen Empfindens; zur Unabhängigkeit gesestet durch äußere Stellung oder aristokratische Sicherheit des Denkens, gehen sie durchs Leben, die deutschessten Vertreter des Hismanismus.

Der Glücklichste in dieser Gruppe war vielleicht der Graf von Neuenahr (1492—1530), seit 1524 Dompropst zu Köln

und Kanzler der bis vor kurzem reaktionären Hochschule. Hoch geboren, gab er sich einer fast fanatischen Liebe zum Altertum hin, ohne die Heimat zu verlieren; reich begütert, war er ein Mäcen aller Gesinnungsverwandten, die sein Haus aufsuchten; von prickelndem Witz und beißender Satire, kämpste er den Gegnern fast unnahdar mit den schneidigsten Wassen.

Der größte Angehörige dieser Richtung indes, an Zbealen und Interessen freilich mannigfach über sie emporragend und schließlich eine Macht und ein Wille für sich, war Ulrich von Hutten. Hutten, geboren im Jahre 1488, entsaltete das Besondere seiner Begabung etwa dreißigjährig, nach einer unsglücklichen Jugend und wirren Wanderungen durch Deutschsland und Italien, die ihn zur Ansbildung eines bestimmten Beruses nicht hatten kommen lassen. So von vornherein aus sich gestellt, ließ er seinem Hang zur Invektive, zur zornigen Satire, zur tapseren Hervorkehrung eines ausgebildeten Subsektivismus den freiesten Lauf. Er schried schon in jungen Jahren beißende Verwünschungen auf eine ihn nicht befriedigende Sastsreundschaft. Er verfolgte den Herzog Ulrich von Württemsberg, den Mörder und Schänder eines Verwandten, in fünf Reden (1515 bis 1519) mit wahren Keulenschlägen des Wortes.

Aber bald muchsen feine Interessen über ben Umfang ber perfönlichen und litterarischen Greigniffe hinaus, beren Schranten ben Blid so manches humanisten begrenzten: bas soziale und politische Gebiet zog ihn an. Zwar pries er noch im Sahre 1518 wie ja gelegentlich auch später noch in einem begeisterten Sendschreiben an Pirkheimer die humanistischen Studien, aber seine Thätigkeit zeigte, daß er fie nur als Grundlage betrachtete eines perfonlichen, von allem Konventionellen freien Verständnisses ber Gesellschaft und bes Staates und als Mittel zur packenben Aussprache bes auf biefem Gebiete Gedachten. Bor allem bas Reich jog hier feine Blide auf fich. In icharfgespitten Epigrammen war er auf die Benetianer losgezogen, die Feinde des Raifers, die den Sieg des deutschen Namens in Stalien hinderten. In eindringlicher Rebe forderte er bann ein energisches Auftreten ber Nation gegen die Türken. In Briefen und Ermahnungen, in Dialogen und Sinnsprüchen berührte er jett verwandte Aufgaben; die äußere Größe des Reiches war sein Traum. Nach innen zu aber, in der sozialen Betrachtung, wandte er all seine Sorge zunächst der Hebung seines in Verfall geratenen Standes zu; hier zum letztenmal zeigt sich ein beschränkter Sinn, ein schneibender Widerspruch sonst schrankenlosen Denkens und enger Geburt. Auf einem Zuge des schwädischen Vundes gegen seinen Erzseind, Ulrich von Württemberg, hatte er den frommen Nitter Franz von Sickingen kennen gelernt; mit ihm tauschte er Freundschaft um Freundschaft, und beslügelt vom Denken Hutens faßte Sickingen jene großen Pläne, die zur sozialen Vefreiung des fränkischen und mittelrheinischen Abels führen sollten, in Wahrheit freilich bessen politische Vernichtung zur Folge hatten.

Doch ehe Sutten diese schmerzlichste Enttäuschung erfuhr. die ihn aus Deutschland verdrängte, hatte ihn eine noch viel tiefere Strömung erfaßt. Schon längst mar er, veranlaßt burch seine italienischen Erfahrungen, in scharfen Gegensatzum Papfttum, zu feinem finanziellen Ausfaugungssuftem, zu feiner dekretistischen Pragis geraten; beißend, papit= und firchen= feindlich ließ sich eine Anzahl seiner Dialoge vernehmen, por allem der Badiscus. Mun aber war Luther aufgetreten und hatte der bisherigen Kritik gegenüber der alten Kirche eine Richtung aufs Bositive gegeben, auf die Begründung einer neuen Frömmigkeit. Früher als viele erkannte hutten ben in die Tiefe bohrenden Geift Luthers; mächtig ift er von bem Gedanken ber Freiheit eines Christenmenschen beweat worben. Und so lief er herzu, griff zornesmutig in die Bewegung ein und versuchte sie mit ben Ansprüchen bes Abels zu verfnüpfen. Er ichrieb nun beutich :

> Latein ich vor geschrieben hab, Das war eim Jeben nicht bekannt: Jett schrei ich an bas Baterland.

Er suchte Verbindung mit Luther, er brach mit Erasmus, bem kalten, kühlen Manne, ber zur Person Luthers so wenig wie

<sup>1</sup> Bgl. unten S. 344 ff.

zu seinem Werke Stellung zu finden wußte. Es war eine enthusiastische Annäherung an den Gedankenkreis der religiösen Opposition, ein grandioser Versuch, an der kirchlichen Neuerung persönlich Anteil zu gewinnen.

Er ist mißlingen. In Wittenberg erkannte man früh, was den Nitter für immer von der Neformation scheiben werde — was lag ihm ferner, als die Beugung seines herrischen Ichs unter die Idee der Nechtsertigung durch den Glauben; wie entgegengescht dachte er über das reformatorische Prinzip des leidenden Gehorsams gegenüber der Obrigkeit!

Einsam, vom Neiche verstoßen, ber mißglückten Bewegung bes Abels zugethan, innerlich fremd bem sieghaften Vordringen bes Evangeliums, ist Hutten Ende August 1523 verschieden.

Hutten war der lette große Humanift, so viele Führer ber Bewegung ihn überlebt haben. Was Ziel ber humanistischen Bewegung sein konnte, war um die Zeit seines Todes erreicht: die Nation hatte die klaffische Bilbung der Alten aufgenommen, foweit fie ihr Stute zur Erreichung und Erhaltung individualistischer Rultur sein konnte. In dieser Richtung galt es jest nur noch, die eingeleitete Bewegung zu sichern und zu pflegen. Abgelehnt aber mußte ein weiteres werden: das volle Aufgeben ber begabtesten Söhne ber Nation in die Utopie einer grundfählichen Renaissance. Schon hutten mit feiner beutschen Natur hat die Gefahr mehr wie andere beseitigen helfen; fein politisches und soziales, sein nationales und religiöses Interesse verhinderte ihn, in der formalen Pflege flassischer Erinne= rungen wefenloß zu gerrinnen. Indem aber hutten fich furcht= los und tapfer auf biefen Standpunkt stellte, wies er über ben humanismus hinaus in die Zufunftsfragen feines Volkes. Es ging ihm auf, daß mahre perfonliche Freiheit und bamit and mahrer Humanismus dauernd nicht werde bestehen können ohne völlige Löfung bes Geiftes vom Syfteme ber mittelalterlichen Kirche: daß eine religiöse Umwälzung die individualistische Bewegung ber Beifter fronen und festigen muffe. Darum jauchzte er Luther zu, und sterbend noch fal er in das freundliche und ihm boch so fremde Land zufünftiger Freiheit des Geiftes.

## III.

1. Kaiser May ließ im Jahre 1515 ein angeblich von ihm selbst bearbeitetes Gebetbuch in zehn Exemplaren drucken und beabsichtigte, die breiten Nänder seines Handeremplars durch deutsche Maler verzieren zu lassen. Herangezogen wurde hierzu vor allem Dürer, dann aber auch eine Malergruppe, bestehend aus Hans Baldung, Cranach und Altdorfer. Es waren die hervorragendsten Künstler, die in deutschen Landen zu sinden waren, denn der jüngere Holbein, den man vermissen könnte, war damals erst achtzehn Jahre alt. Es waren zugleich, nimmt man den jungen Holbein hinzu, die Vertreter der drei großen Strömungen, die sich seit etwa 1500 in der beutschen Malerei entwickelt hatten.

Der Naturalismus des 15. Jahrhunderts konnte, nachdem Lokalfarbe und Umriß bemeistert worden waren, eine doppelte Beiterbildung finden. Entweder man ging auf dem ein= geschlagenen Wege weiter und beschritt das Gebiet koloristischer Wirkungen, indem man Licht und Gesamtton natürlich zu bewältigen suchte. Ober aber man stellte sich bem bisher naturaliftisch Erreichten felbständig in freier menschlicher Aneignung und bamit Berallgemeinerung gegenüber und entwickelte aus ihm eine idealistische Runft. Und dies konnte wiederum auf doppeltem Wege geschehen; man konnte sich dabei auf die Beihülfe der soeben entfalteten italienischen Runft, der italienischen Hochrenaissance stüten, ober aber man konnte einen eigen= ständigen Bersuch machen auf freier germanischer Grundlage. Dürer und Holbein haben eine germanische und italo-germanische Idealkunft entwickelt; Balbung, Cranach und vor ihnen bereits Grünewald sind auf die Eroberung bes Roloristischen ausgezogen.

Aus dem Bestreben, konzentriertes Licht und allgemeine Farbenwirkungen in die bisherige Stufe des Naturalismus einzuführen, ergab sich für die Koloristen die Notwendigkeit, die Strenge des zeichnerischen Umrisses zu mäßigen, den Pinsel breit zu führen, neben den alten starken, oft ungebrochenen

Farben stark gebrochene, schillernde und klirrende Farbentöne zu schaffen, einen Aufbau der Darstellung in streng plastischer oder architektonischer Linienführung zu vermeiden und an deren Stelle eine neue Kompositionsart auf Grund harmonischer Berzteilung der koloristischen Faktoren zu setzen. Es sind die allz gemeinen Merkmale aller koloristischen Meister dieser Zeit. Und Hand in Hand damit geht die Neigung, den Stoff poetisch, duftig zu behandeln und ihn, wenn irgend möglich, in bezsonderen Lichtessekten vorzutragen.

Der erste und vielleicht auch größeste Meister dieser Rich= tung war Matthias Grünewald, ein Sonderling, der in Mainz und Afchaffenburg lebte, und beffen Spur feit 1525 ver-Sein reifes Bermögen zeigen unter bem bisher geordneten Denkmälervorrat vor allem der Sfenheimer Altar zu Kolmar und ein Werk in ber Münchener alten Binakothek, das vom Kardinal von Mainz Anfang der zwanziger Jahre für bie St. Morigfirche zu Balle a. S. gestiftet ward. hier wirkt Grünewald innerhalb ber foloriftischen Auffassung vornehmlich als Dramatifer; pathetisch, nervos, frampfhaft bisweilen ift die Bewegung der Gestalten; jeder Mustel des Körpers dient ber Berbeutlichung des fünftlerischen Zweckes. Daneben geht ein nicht immer abgeklärter Bug ins Traumfelige, Phantaftische, ber gelegentlich bes Lieblichen nicht entbehrt, wie in jener Berherrlichung Marias durch Engel, welche bem Kolmarer Bilber= freis angehört. Energisch betrat ber Meister biese neuen Wege; fo machte er Gindruck und fand Rachfolger.

Lukas Cranach steht in seiner schöpferischen Zeit, bis etwa 1520, mit Grünewald geistig in enger Verbindung. Koloristisches Streben nach Naturwahrheit, Größe der Auffassung, Liebenswürdigkeit der nach rein malerischen Rücksichten gehandhabten Komposition, Erzählungskunst, Frische, ja gelegentlich Humor sind Kennzeichen dieser ersten Periode. Seit den Zeiten der Nesormation freilich, deren Inhalt er mit ganzer Seele umfaßte und deren Führern und Fürsten er treu geblieben ist bis in den Tod, ging Cranach als Künstler zurück. Er ward in die Agitation gezogen; darum wollte er ins Große wirken, zumal er von lebhaftem Erwerbsfinn getrieben war; maffenhaft follten Erzeugnisse seiner Werkstatt auf bem Markte erscheinen. So ward er zum Berleger einer von zahlreichen Gefellen bevölkerten Malfabrik, aus der unzählige Andachts bilber und Porträts und Rupferstiche und Holgichnitte ernster und karikierender Art hervorgegangen find, freilich nicht minder Darftellungen aus ber Bibel und ber heidnischen Mythologie, bei benen es vornehmlich auf die Befriedigung der Augenlust des Bestellers abgesehen war, Abam und Eva etwa, ober die Grazien, oder Benusbilder mit verzeichneten Rörpern und iconbäckigen Gesichtern, die angestochenen Apfelden gleichen. Unter biefer Thätigkeit verlor bann ber Deifter sich felbst; er ward zum oberflächlichen Dolmetsch bes neuen Glaubens, und nur felten noch erhob er sich, wie in bem Altarbild der Weimarer Pfarrfirche, über den Durchschnitt handwerksmäßiger Auffassung.

In Oberdeutschland traf die Art Grünewalds namentlich in dem Elfässer Hand Baldung, genannt Grün, und in dem Baiern Albrecht Altdorfer auf geistesverwandte Künstler. Zwar waren sie beide, und vor allem Baldung, selbständige künstlerische Charaftere; und auch hat Dürer nebenher auf beide einsgewirkt. Aber gleichwohl läßt sich ihr Zusammenhang vor allem mit Grünewald nicht verkennen.

Für Valdung, der zwischen 1475 und 1480 geboren und 1545 gestorben ist, ergiebt sich das deutlich vor allem aus seinem Haupt-werke, dem 1511 bis 1516 entstandenen Altar des Domes zu Freiburg i. B. Gewiß ist hier die Linienführung sester, die Komposition plastischer als dei Grünewald; aber innerhalb dieses begrenzten Rahmens waltet der träumerische Zauber des Koloris-mus. Und in späteren Jahren tritt dies Element, zugleich mit einer Anlage zum Pathos, zum Humoristischen, zum sonderbar Stimmungsvollen immer mehr hervor, und die Vorwürse werden immer phantastischer, von der Sündslut dies zu den Allegorien der sogenannten himmlischen und irdischen Liebe und zu den

Motiven des Totentanzes. Zugleich übertrug Baldung die neue Nichtung auf die graphischen Künste, besonders den Holzschnitt. Er konnte dabei an die trefsliche Entwicklung des Holzschnitts in Straßburg anknüpfen; namentlich hatte hier Hans Wechtlin die für einen Koloristen besonders wertsvollen Zweis und Mehrfarbendrucke schon meisterhaft gepslegt. Auf dieser Grundlage schuf Baldung mindestens anderthalb Hundert Blätter, deren Dürer manche für gut genug hielt, um sie gleichzeitig mit seinen Holzschnitten zu vertreiben, und deren kühne Phantastik und rücksichse Wahrheitsliebe noch heute wunderbar fesseln.

Gang anders geartet ift Altdorfer, der in Regensburg lebte, amischen 1475 und 1480 geboren und 1538 gestorben ift. 2011= dorfer, der im Dlbild, im Rupferstich und im Holgschnitt gleich an Saufe war, ift der erste bentsche Landschafter, nachdem schon in der Buchmalerei der Regensburger Schule mahrend der erften Sälfte des 15. Jahrhunderts das landichaftliche Glement eine große Bedeutung gewonnen hatte. Zwar hat er wenig reine Landichaften geschaffen, und wo feine Landschaften Staffage zeigen, liegt auf dieser der Nachdruck; immerhin aber spielte die Landschaft bei ihm eine andere Rolle, als bisher, und vor allem wandte er auf sie ben neuen Rolorismus an. Dabei zog er aber die pathetisch phantastische Art Grünewalds und auch Balbungs ins Soullifche, höchstens Romantische, und gleichzeitig überhob er sich mit einigen koloristischen Wendungen gern eines gründlichen Studiums ber Natur. Es war ber Ruin der koloristischen Richtung; sie verflaute von nun ab; Altdorfer war ihr letter ausgesprochener Meister.

Uns freilich mag es auf den ersten Blick so scheinen, als hätte von Grünewald ein Weg unmittelbar zur Kunst eines Rembrandt und Rubens führen müssen; als hätte die Ent-wicklung nicht abbrechen können. Indes es ergeht den Koloristen auf künstlerischem Gebiete, wie den Schwarmgeistern auf religiösem: getragen von der hochwogenden Flut des neuen Geisteslebens nehmen sie Entwicklungen voraus, deren fester Besit erst späteren Geschlechtern zufallen konnte, und so gehen

sie, kühne und geistreiche Erstlinge eines kommenden Zeitalters, in der eigenen Gegenwart fruchtlos zu Grunde. Die nächsten Jahrzehnte gehörten nicht dem vorfrühen Kolorismus, sondern einem künstlerischen Idealismus, der die Errungenschaften des 15. Jahrhunderts zu unvergänglicher Schönheit ausreifte.

2. Die koloristische Richtung nahm ihren Ausgang von den mittleren Gegenden des alten fränkischen Bodens; der Kardinal von Mainz war ihr besonderer Gönner. Von hier verbreitete sie sich nach Sachsen, Alemannien und Vaiern, aber auch in Sachsen war ihr Träger noch ein Franke. Hätte sie in dieser Urwüchsigkeit wohl entstehen können, wenn ihre Wiege dem italischen Süden näher gestanden hätte? Es scheint kein Zufall zu sein, wenn die Vermählung des deutschen Natura-lismus des 15. Jahrhunderts mit der italienischen Nenaissance am frühesten und gründlichsten in Augsburg eintrat.

Eine besondere Augsburger Malerei von eigenem, in gablreichen Denkmälern überliefertem Charakter hat es por bem älteren Sans Solbein faum gegeben. Erft diefer fchuf fie feit bem letten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts, bamals etwa dreißig Jahre alt, also in den besten, phantafiereichsten Jahren bes Mannes. Ging er dabei von Schongauer aus, unterlag er vielleicht auch gelegentlich Kölnischen Ginflüffen, so stand er boch bald auf eigenen Füßen. Er wurde ein breiter Ergähler von handfester Art, der vor allem verständlich sein wollte und auch das Burleste nicht scheute. Dabei war er naiv, warmblütig, unbeforgt wegen hier und ba auffälliger Birkungen, und jeder Belehrung offen. In diefer fünftlerifchen Verfaffung erreichte ihn, um etwa 1508, der Einfluß der italienischen Renaissance. Die Wirkung war merkwürdig. Der Meister verlor seine kleinen Barbarismen; er begriff, daß die Wahrheit ber Schönheit nicht Eintrag zu thun brauche; er ahnte etwas von der getragenen Weisheit, die Natur und Kunft zu verschmelzen sucht. Und feine Gemälbe murben zu Zeugniffen biefer Wandlung. Wer die Franengestalten bes Sebaftiansaltars in der Münchener alten Pinakothek betrachtet, die sanste h. Barbara, die anmutige h. Elisabeth, der wird immer wieder fragen, ob er denn wirklich ein Werk des älteren Holbein vor sich habe: so selten günstig, Nationales und Einheimisches erziehlich bildend und doch nicht brechend wirkte der Umschwung. Es sind die Flitterwochen gleichsam der Vermählung deutscher und fremder Art.

Der ältere Holbein ift in seinem Schaffen über bies Werk nicht hinausgekommen. Aber was unter rauher Hülle bisher in ihm geschlummert hatte, das war darin auch entbunden: ein freier Schönheitskult, das Streben nach hohen Jbealen der Form, und ein Farbensinn, wie er bisher nur in Benedig gefunden ward.

Aber schon war Holbein in Hans Burgkmair (1473—1531) ein jungerer Runftler unter italienischem Ginfluß zur Seite getreten. In seinem Bilbungsgang wiederholen sich beinahe bie Entwicklungsftufen Holbeins: von Schongauer und ben Nieberländern zu ben Italienern: nur daß ihm der Weg leichter ward, und daß er sich widerstandsloser ber Renaissance, namentlich bem Ginfluß Giovanni Bellinis hingab. Richt eben zu Gunften seiner Runft. Gewiß gewann er an Sinn für ben Wohllaut ber Farben und Formen, aber bald vernachlässigte er die harte Kontrolle an der Natur, und die Gefahr der Bildung eines einseitigen, abstrakten Kanons trat auf - zum erstenmal bier innerhalb ber beutschen Entwicklung unter bem Ginfluß ber Vermied sie Burgkmair noch der italienischen Renaissance. Sauptfache nach, fo verdankte er das wesentlich doch nur einer Reihe äußerer Zwischenfälle. Seit bem Jahre 1510 murbe er fast gang für die großen Holgschnittwerte Raifer Maximilians in Angriff genommen; er hat die Vorlagen für die meiften Solgichnitte im Beiftunig, im Theuerbank und in einigen anderen Brachtwerfen gezeichnet. Dazu fam feit 1515 eine zeitweilige Beschäftigung mit Faffabenmalerei nach italienischem Borbild. Das alles hielt ihn von eingehenderer Thätigkeit im Tafelbild zurud, ber mohl fonft bie Bebenklichkeiten ber Manier nicht erspart geblieben sein würden.

Die volle Berschmelzung flaffisch = italienischer Ginfluffe

aber mit deutscher Kunst unter genügender Wahrung germanischer Art brachte erst der jüngere Hans Holbein, der als Sohn des älteren gleichnamigen Malers 1497 in Angsburg geboren wurde.

Holbein war ein frühreifes Rind, wie fo oft wesentlich formal begabte Naturen; schon im Jahre 1515 tonnte er fein eigenes Brot in Bafel fuchen. Er fand es auf bem Boben ber reichen Thätigkeit, die bort im Anschluß an ben großen humanistischen Berlag ber Froben und Amerbach im Bolgichnitt berrichte: alle befferen Drudwerke wurden fünstlerisch ausaestattet. Und er trat damit zugleich in eine humanistische, der italienischen Renaissance verschwägerte Welt ein; wir wiffen, daß Erasmus feit 1514 in Bafel bruden lieft !. Unter biefen Umftanden war es für Holbein von großer Bebeutung, daß er die ihm aus ber Werkstatt feines Baters längst bekannten Formen der Renaissance öffentlich zuerst wenigstens in ber nationalen Technif bes Holzschnitts anwandte; er blieb baburch ber zeichnerischen Kunft bes 15. Jahrhunderts näher. Und niemals, fo lange er in Deutschland wirkte, ift er bem Holgichnitt untreu geworben: feine Bilber aus bem Bolfsleben, feine fatirischen Flugblätter reformatorischer und fozialistischer Richtung, feine Muftrationen jum alten und auch jum neuen Testament find feinen Gemälden ebenbürtige Erzeugniffe.

Bald freilich wandte sich Holbein auch der Malerei zu. Und hier begann er, bezeichnend genug, vor allem zu porträtieren. Er gewann dadurch den vielleicht entscheidendsten Zugseiner künstlerischen Persönlichkeit: war schon sein Vater ein ausgezeichneter Vildenismaler gewesen, so darf er wohl als der erste wahrhaftige Herzenskündiger auf dem Gebiete der deutschen Vildniskunft betrachtet werden.

Darauf machten sich, gegen Ende bes zweiten Jahrzehnts bes 16. Jahrhunderts, verstärft italienische Clemente geltend; ber alte venezianische Einsluß ber Augsburger Zeit wurde überholt durch ben Eindruck ber Aupferstiche Mantegnas und

<sup>1</sup> Siehe oben S. 201.

der streng realistischen und dennoch idealisierten Malerei Lionardos. Es waren Erlebnisse, welche die Rünftlernatur Holbeins erst vollends entbanden; indem er fie verarbeitete, Rraft zu seinen größten malerischen er bie Schöpfungen auf deutschem Boben, ben Bilbniffen bes Bonifacius Amerbach und ber Dorothea Offenburg, ber Solothurner Madonna des Jahres 1522, dem Abendmahl der Bafeler Runftsammlung und ber Darmstädter Madonna ber Jahre 1525-1526. Und nicht minder schuf er im Holzschnitt jest bas Höchste, was ihm erreichbar war. Wohl noch der Mitte der zwanziger Jahre gehören die Zeichnungen zu bem Totentang an, ber 1538 gu Lyon erschienen ift. Es find Bilber, die mit volkstümlichem Humor, doch alle früheren Darstellungen burch die Rraft perfönlicher Auffassung überwindend, den Tod als Gleichmacher feiern, nicht im mittel= alterlich-abgeschiedenen Sinne transcendentaler Aufhebung aller fozialen Unterschiede, fondern modern, von der sittlichen Erfahrung des Tages her. So geht der Tod gegen einen Grafen an und schlägt ihn mit feinem Wappenschild barnieber, fo reifit er dem Kaiser die Krone vom Haupt: aber den armen Greis führt er, zwar höhnisch, doch unter trostreichem Zitherfpiel zur ersehnten Rube bes Grabes.

Es sind die letzten großen Werke, die Holbein in Deutschland vollendet hat. Wie mit der Durchführung der Reformation in Basel der Humanismus abstarb, die selbst Erasmus den Wanderstad ergriff und nach Freiburg zog, so wurde auch der Kunst der Lebensodem entzogen. Die Austräge blieben aus; 1526 wanderte Holbein nach England. Hier ist er seitdem mit wenigen Unterbrechungen dis zu seinem Tode im Jahre 1543 thätig gewesen. Der Entwicklung der deutschen Kunst war er damit verloren, so sehr er auch ein deutscher Künstler geblieben ist, und so gern ihn, namentlich zu Beginn seines englischen Ausenthalts, die hansischen Kaussente des Stalhoss mit Austrägen unterstützen.

In holbein findet der Ginfluß der italienischen Renaissance einen gegen den germanischen Geist wohlabgewogenen Ausdruck;

er steht auf dem Wendepunkt dieser fremden Ginwirkung, die in der Runft vor ihm nur stoßweise und unabgeklart, in der Runft nach ihm übermächtig auftritt. Möglich murbe biefe Stellung für Holbein, weil er, gang in ber Nichtung feines Baters, nur tiefer beanlagt, burch fein eigenes Wefen ben Italienern jo verwandt mar, als es ber germanische Grundcharafter nur eben noch zuließ. Wie biefe befaß er einen überlegten Sinn für bas gemeffen Bewegte; barum marb er jum größten Siftorienmaler bes Zeitalters. Wie bieje fuchte er in geiftreicher Ruhle ben idealen Sintergrund ber naturlichen Formen zu gewinnen, indem er von dem Augenblicklichen, Bufälligen berfelben gleichfam innerlich Abstand nahm: barum ward er zum größten Porträtiften. Indem aber fo bie tiefften Richtungen der italienischen Kunft bei ihm verwandtschaftliches Verständnis fanden und zu frühreifer Klärung seiner Kunst beitrugen, war es natürlich, daß auch ihre minder tief liegenden, auffälligen Gigenschaften bei ihm Butritt erlangten: ber formale Schönheitssinn, die geschloffene Haltung in ber Stimmung ber Farben. Co ward er jum felbständigen Trager fremder Auffaffung in Deutschland, und in feinen Schöpfungen verförperte sich in germanischem Sinne vollkommen jener italienifche Idealismus, der flaffifden Ginfluffen und eigener Entwicklung gleichmäßig verbankt warb.

3. Einen beutschen Ibealismus aus ber naturalistischen Formengebung des 15. Jahrhunderts heraus zu entwickeln und damit, ohne tieseren fremden Einfluß, die volle Höhe germanischer Kunst dieses Zeitalters zu erklimmen, blieb Dürer vorbehalten. Er ist darum der eigentlich historische Charakter unter den Malern der Zeit; wir verstehen ihn besonders gut; er spricht vernehmlich zu uns noch heute.

Die Nürnberger Malerei hatte schon einmal, im 14. Jahrhundert, eine Blüte erlebt 1. Und ging darauf auch ihr schlichter Charakter, soweit er ins übermäßig Zarte überleitete, mit dem 15. Jahrhundert verloren, so blieb doch immer noch reiche Empfindung bei unverschrter Natürlichkeit das Kennzeichen so

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 296.

hervorragender Kunstwerke wie des um 1420 entstandenen Imhof= Dann freilich machte sich niederländischer und ichen Altares. niederrheinischer Ginfluß auch hier geltend; Sans Pleydenwurff vor allem in feinem 1462 für die Breglauer Glifabethkirche be= stellten Altare brach ihm Bahn. Dauernde Bedeutung erhielt er dann durch Michel Wohlgemut, der, 1434 geboren, feit spätestens Mitte der sechziger Jahre in Nürnberg arbeitete und bort 1519 gestorben ift. Wohlgemut besaß eine treffliche Begabung für das derb Charafteristische; er hätte wohl einen Mittelpunkt völlig eigenartiger Kunft bilben können. Allein hieran hinderte ihn die Art seines Schaffens. Noch umfangreicher als Cranach ent= wickelte er eine Malwertstätte gahlreicher Gesellen; ja da er zu= gleich Bilbhauer war und ftark für ben Holzschnitt zeichnete, so erweiterte er sie zu einem Atelier für bilbende Runft überhaupt. Nun kam dies Verfahren gewiß dem Nürnberger kunftmäßigen Buchdruck zu gute, fo daß er fo gewaltige Werke schaffen fonnte wie die illustrierte Schedelsche Weltchronik des Sahres 1493; auch mehrte sich der Export fabrikmäßiger Malereien. Das tiefere Runftleben ber Stadt bagegen mußte bei ben Malern wie bei dem bestellenden Bürgertum verflachen, und felbst Wohlgemuts perfönliche Malerei erhielt unter dem Mehltau des Unternehmertums allmählich einen Zug ins Räufliche.

Aus dieser Welt ist Dürer hervorgegangen. Am 21. Mai 1471 geboren, kam er als Anabe von fünfzehn Jahren in die Schule Wohlgemuts. Es ist klar, was er da lernen konnte: das Handwerk. Aber der Lehrzeit folgte die Wanderschaft. Von 1490—1494, vier Jahre lang, durchzog der junge Malerbursch Deutschland; er war in Kolmar, ohne indes den geseierten Schongauer noch am Leben zu treffen; er arbeitete hauptsächlich in Basel. Nach Pfingsten 1494 kehrte er nach Nürnberg zurück, um sich einen eignen Herd zu gründen. Gleich darauf ergriff er jedoch wieder den Wanderstab, und jest ging er nach Venedig; jedem Nürnberger war ja der Name der Lagunenstadt wohlvertraut. Nach Hause brachte er von diesen Reisen die Schrsurcht vor großen Meistern wie Schongauer und Mans

tegna, einen geschärften Blick für die Natur und den zu fester Absicht abgeklärten Drang, über die Zufälligkeiten der natürslichen Außenwelt, wie sie die Darstellungsweise der deutschen Kunft bisher beherrscht hatten, obzusiegen durch Erkenntnis ihrer tieferen, gesehmäßigen Vildung.

Wie aber war das möglich ohne vergleichendes Studium der Naturerscheinungen, und wie dies wieder ohne emsigstes Eingehen auf jede Einzelheit? Der junge Rünftler mußte bes Ganzen halber vor allem die Teile studieren: er mußte den Entwicklungsgang ber beutschen Runft bes 15. Sahr= hunderts noch einmal in gereifterer Form durchleben, ebe er sich im stande sah, sein eigentliches Ziel zu verfolgen. So bes gann er mit dem fleißigen Studium des Nackten und lands ichaftlichem Agnarellieren eingehendster Art; baneben liefen Tier- und Pflanzenstudien her; nichts entging bem forschenden Auge bes Genius. Darüber kamen benn die erften Malauftrage zu furz; sie sollten wohl nur den Unterhalt für die jung geschlossene Che Dürers sichern und tragen teilweis geradezu das Gepräge ber blogen Werkstatt. Aus fich heraus ging ber Rünftler eigentlich nur in Zeichnungen für ben Solgschnitt, wo er, bei aller Verwertung seiner Naturstudien, doch fühn feine überquellende, nach Ausstrahlung drängende Phantasie walten lassen konnte. Dieser Seite seines Lebens schafften namentlich die fünfzehn großen Blätter zur Apokalypse, die 1498 erfchienen, Genüge. Aus ben naturalistischen Malftubien bagegen ließ sich vor Abschluß ihres auf bas Canze gerichteten Umfangs fast nur die Bildnismalerei als fruchtbar ausscheiben, fobald vom Porträt zunächst nur gegenständliche Wahrheit verlangt ward. Dürer hat um die Wende beiber Jahrhunderte viel porträtiert, u. a. sich selbst (das bekannteste Bild das in der Schaube, Münchner alte Pinakothek) und seinen Bater.
Einige Jahre später, etwa seit 1503, glaubte er sich gereift genug — er ging in das einunddreißigste Jahr —, um neben

Einige Jahre später, etwa seit 1503, glaubte er sich gereift genug — er ging in das einunddreißigste Jahr —, um neben dem Holzschnitt und Kupferstich, deren Übung er eifrig weiter betrieb, auch an Tafelbilder umfassenderer Art als persönlichste Aufgaben denken zu können. Und es gelang. Die Anbetung ber Magier in den Uffizien vom Jahre 1504 zeigt schon seinen individuellen Stil in der scharfumriffenen Zeichnung, in bem flaren Gefamtton, in ber befonderen Saltung ber Geftalten. Und beutlicher, freier, vollendeter erscheinen biefe Rennzeichen in dem Rosenkrangbilde, bas Dürer im Jahre 1506 für ben Fondaco dei Tedeschi in Benedia an Ort und Stelle gemalt hat (jest besser, als gewöhnlich angenommen wird, erhalten im Stifte Strahow zu Prag). Zugleich haben biefe Bilber etwas perfönlich Gemeinsames mit den Zeichnungen, Kupferstichen und Holgschnitten biefer Zeit, mit manchen Blättern ber großen Bassion wie ber arunen Bassion ber Albertina, mit ben berrlichen Rupferstichen ber beiligen Racht ober bes erften Elternpaares, vor allem mit ben Blättern bes Marienlebens. Sie zeichnen sich aus burch innige Auffassung in beutschem Sinne: fie ziehen die Borgange bes religiöfen Lebens in den gemutvollen Bereich bes Sittenbilbs; fest boch im Rosenkranzbilb ber Jefustnabe auf bem Schofe Mariens bem Papfte Julius II. und Maria felbst bem Kaifer Mag einen vollen Kranz duftender Rosen aufs Haupt. Und fie find zugleich Zeugniffe für eine Abklärung bes Dleisters in ben verworrenen Fragen ber Romposition und ber rhuthmischen Linienführung; ber früher brängende Überschwall der Figuren ist verschwunden, die Barmonie

ber Bewegungen erstrebt, die Kraft der Einbildung gebändigt. Freisich: die eigentlichen Probleme des Meisters wurden durch diese Leistungen nur obenher getrossen. An sie trat Dürer nach einem zweiten längeren Aufenthalte in Benedig von neuem heran, gehoben durch fremde Eindrücke, befruchtet durch Gesankens und Auschauungsaustausch mit den italienischen Meisstern, vor allem mit Giovanni Bellini. Und er wagte alsbald einen großen Wurf. Seit Jahren hatte er in Zeichnung und Kupferstich an dem Thema des ersten Elternpaars Versuche zur naturalistischen Typisierung des nachten menschlichen Körspers gemacht; jeht löste er das Problem im Ölbild; im Jahre 1507 vollendete er den Adam und die Eva der Pradogalerie zu Madrid. Hier sind die Körper aus dem Modell herauss

gehoben; ber Typus, das germanische Ideal des Menschen ist gewonnen.

Aber war bamit alles erreicht? Eine große ibealistische Kunft steckt ihr Ziel höher; sie will Sinnliches und Unsinnsliches verknüpsen; sie will die Außenwelt geistvoll nachahmen, sie verbinden mit den gemütlichen Strebungen, dem Junensleben des Menschen. Hier tritt neben das Typische der Gestalt die Typik menschlicher Seelenzustände, menschlicher Konssitte.

Schon in ber Schöpfung bes ersten Menschenpaares klingen bei Dürer die mit diesen Problemen verknüpften Forderungen Abam und Eva find nicht bloß nacte Körper; sie find zugleich die ersten Menschen und als folche in ihrem Schickfal als Verführter und Verführerin gekennzeichnet. Aber boch erft in ben nächsten Werken verfolgte Dürer biefe Forberungen Während er auf Bestellung 1508 bie Marter ber weiter. Behntausend, 1509 ben Hellerschen Altar, 1511 bas Allerheiligenbild fertigstellte, fesselte ihn bei biefen Bilbern vor allem die Wiebergabe einzelner Perfonen, beren Charafter burch typische Darstellung im Sinne einer cholerischen, melancholischen ober fonstigen Komplexion zu löfen ware. In biefer Richtung fonnte er sich nicht genugthun in Studien, die fich nicht bloß auf Ropf, Figur und Haltung, sondern auch auf die jeweils bezeichnende Geftaltung ber Gewandung erftrecten. Das ewig erneuerte Suchen aber führte ihn naturgemäß wieber zu ben fleineren Technifen, jur Zeichnung für ben Holzschnitt und zum Die Wendung wurde beutlich, als er mit bem Rupferstich. Jahre 1511 die großen Holzschnittfolgen der Apokalppfe, des Marienlebens, ber großen und ber fleinen Baffion teils von neuem, teils zum erstenmal herausgab. Sie wurde zudem auch außerlich nahegelegt burch ben Mangel an Aufträgen für Gemälbe und burch die jest beginnenden großen Bestellungen des Raifers Max für den Holzschnitt der Ehrenpforte und des Triumphzugs. Als für die tieferen Zwecke Dürers geeignet ergab sich freilich nicht mehr ber Holzschnitt, sonbern ber Rupferstich. Er beherricht baher, soweit es sich um ben fünftlerischen Fortschritt bes Deifters handelt, Die nächsten Sahre : und technische Berbefferungen,

namentlich die Verbindung der Apkunst mit der Kunst des Grabstichels, gestatteten hier bald die malerischsten, silberschimmernden Wirkungen in Ton und Tiese. Es ist die Zeit, da die Meisterwerke Dürers auf diesem Gebiete entstanden sind: der christliche Nitter, das religiössegermanische Gegenstück zu dem heidnische kraftstrotenden Reiterstandbild des Colleoni, der die tiesste Ruhe der Einsamkeit atmende h. Hieronymus in der Zelle, die traumhaft bewegte Melancholie (1513 und 1514).

Indes diese Arbeiten, so boch sie stehen, konnten nicht den Abschluß der fünstlerischen Ideen des Meisters bilden; nur in der Tafelmalerei, dem vornehmsten aller malerischen Ausdrucksmittel, vermochte er gefunden zu werden. Dürer war beffen völlig inne geworden, als eine längere Reife nach ben Niederlanden und ber Umgang mit den großen niederrheinischen und niederländischen Meistern der Vergangenheit und Gegenwart in den Jahren 1520-1521 ihn mit neuen Eindrücken und frischem Lebensmut erfüllt hatten. Bon nun ab suchte er bie Fbealisierung ber Empfindungs- und Strebungswelt ber Charaktere im vollen Glanze ber Farbe. Es war ein Ziel, bas vielleicht ichon im Bilbnis bebeutenber Menschen erreichbar schien: das Borträt des Nürnberger Patriziers Holzschuher, jest im Berliner Mufeum, giebt unter manchen anderen gleichzeitigen Bildniffen bafür ben beften Beweis. Allein es blieb hier boch immer noch etwas Zufälliges, gleichsam Frrationelles, Arbifches; vollkommen konnte die ganze Typisierung des Charakters nur in Idealgestalten gelingen. Und fo griff Dürers frommes Gemüt nochmals ein Problem auf, bas ihn zeichnerisch schon feit langem bewegt hatte, die Darftellung ber Apostel und Evangelisten. Hier, in einer Reihe geschichtlicher und boch halb transscendenter Perfonlichkeiten, nicht mehr im schönen Rörper allein, fand er ben höchsten Borwurf seiner Runft.

Im Herbst des Jahres 1526 schenkte er seiner Vaterstadt zum Gedächtnis an ihn die jett in München befindlichen sog. vier Apostel, Johannes und Petrus, Paulus und Marcus auf je einer Tasel. Sie verkörpern das höchste künstlerische Ibeal des Meisters. Hier ist in der That das Irdische nur noch ein Gleichnis. Als die vergeistigten Urtypen menschlicher Mannigfaltigkeit des Persönlichen treten diese Männer daher, in feierlicher Einfachheit, in hohem, prophetischem Ernste; nichts Gemeines reicht an sie; selbst die Gewänder, die sie umhüllen, sind in den erhabenen Rhythmen ihres Faltenwurfs dem Aussbruck des Junern diensthar gemacht.

Die Apostel sind in jedem Sinne Dürers lettes Werk. Am 6. April 1528 ift der größeste und deutscheste unserer Maler verschieden. Sein Leben war ein ununterbrochener künstlerischer Kampf gewesen; doch er hatte gesiegt, und noch vor dem Lebensende war ihm sein Bunsch geworden. Aber wunderbar genug: indem er sein ästhetisches Jeal sich erfüllen sah, begannen sich neue Ziele vor ihm aufzuthun. Die von Dürer selbst verfaßte Inschrift der Aposteltaseln enthält die Warnung: "Alle weltliche Regenten in diesen ferlichen Zeiten nemen billig acht, daß sie nit sür daß göttliche Wort menschliche Versührung annehmen; denn Gott will nit zu seinem Worte gethan, noch dannen genommen haben. Darum höret diese trefslich vier Männer, Petrum, Johannem, Paulum und Marcum!"

Indem er seine künstlerischen Ziele immer weiter steckte, war Dürer fromm geworden in anderem Sinne als die mittelsalterliche Kirche und damals moderne Schwarmgeister; indem er, eine religiöse Natur, den Menschen aufsuchte in seinen Tiesen, war er der Reformation Luthers nahegetreten. Auch für den Fürsten im Neiche der Kunst hatten sich damit die Probleme seines Zeitalters, die er zunächst ästhetisch zu des wältigen versuchte, ins Philosophische, Religiöse verschoben; er sühlte es innig, daß das volle Morgenrot der neuen Zukunst erst mit einer in sich sesten Lösung des Menschen von der Weltsanschauung der mittelalterlichen Kirche hereinbrechen werde.

So forderte die ästhetische Kultur des Zeitalters selbst in ihrem höchsten Verstand einen Helden des Geistes und der Kraft, der die Schranken des hergebrachten Denkens zertrümmere.



fünfzehntes Buch.



## Erstes Kapitel.

## Religiöse Bewegung; Luther.

I.

1. Das Geschlecht, aus dem Luther stammte, faß seit Urväter Zeiten gab und fraftig im Dorfe Dohra, am Gudwestabhange des Thüringerwaldes, wie es sich dort noch bis zur Gegenwart erhalten hat: an den Grenzen der größten mittelbeutschen Stämme, der Thuringer und ber Franken, mitten im Bergen Deutschlands stand seine Wiege. Der alte Luther zog von Möhra nach Gisleben; hier wurde ihm, am 10. November 1483, nachts zwischen 11 und 12 Uhr, sein erster Cohn, Martin, ber Reformator, geboren. Bald darauf siedelte die Familie nach Mansfeld über, in die hüglige Stadt des Mansfeldischen Grafenhauses. Der alte Luther arbeitete bort als Berghauer: die Familie, der ein reicher Rindersegen zuteil ward, nährte sich aufangs kümmerlich; oft mußte die Mutter all ihr Holz auf dem Rücken eintragen. Aber der Bater war fleißig und hielt an sich; so gelang es ihm wohl; er erwarb mehrere Schmelgfener und wurde einer der favitalfräftigften Unternehmer 1; noch heute steben in der hanptstraße der Stadt Refte des stattlichen Saufes, das er später erbaute.

<sup>1</sup> W. Möllenberg, Harzzeitschrift 39, 169 ss.

Die Jugend des kleinen Martin, aufangs durch Arnunt getrübt, blieb bei dem Wesen der Eltern auch später umdüstert. Der Vater war ein kurz angebundener, starrsinniger Patriarch; die Mutter, von der Martin Gestalt und Antlitz, vielleicht auch einige Züge des Charakters ererbt hat, lehrte ihn zwar zu Gott und den lieben Heiligen beten, aber aus ihrer Überslieferung stammt auch der verworrene, vielsach mit Bergmannssfagen durchsetze Dämonenglaube, dessen graue Schatten den Reformator zeitlebens versolgt haben. Und beide Eltern waren zu härtester Zucht geneigt; oft erhielt der kleine Martin um geringsügiger Dinge wisen Schläge, auch von der Mutter, die dem Knaden gegenüber in keiner Weise die Nolle etwa der Frau Rat Goethe gespielt hat, deren Gatte dem Vater Luthers in vieler Hinsicht ähnelte.

Bur herben Rucht bes Hauses trat früh ein verkehrter und pedantischer Unterricht; Martin konnte kaum laufen, als er icon zur Schule gebracht ward. Schläge waren auch hier die Würze bes Dafeins; aus perfonlichen Erfahrungen hat Luther fväter einmal geäußert: vor Zeiten ward bie Jugend allzuhart gezogen, daß man fie in ber Schule Martyrer geheißen hat; er ift einmal an einem Schulmorgen fünfzehnmal hintereinander geftrichen worden. Im Jahre 1497 vertauschte Martin bie Mansfelber Schule mit einer Magdeburger; der Bater wollte boch mit ihm hinaus; er follte ein Gelehrter, ein Jurist werden. Bon Magbeburg fam der Knabe bald barauf nach Gifenach, vielleicht des leichteren Unterhalts willen; jedenfalls hatte er auch hier sein Brot teilweis singend um Gottes willen zu verdienen. Dennoch fielen jett die ersten Lichtstrahlen wärmeren Lebens in das verftorte Gemüt des Säuersohns; er fam in Beziehungen zu dem Saufe des Raufmanns Cotta, und deffen Frau Ursula nahm sich bes Berlassenen an. Niemals hat Luther diese Wohlthat vergessen, und gern citierte er vor den Gefellen seines Wittenberger Tisches das wohlige Wort ber Frau: "Es ist fein lieber Ding auf Erden, denn Frauenliebe, wem sie kann zu teil werden." Zugleich kam Luther durch die Familie Cotta in Beziehung zu anderen Bürgerfamilien Sifenachs, namentlich solchen, die mit den Franziskanern des Ortes eifrig Freundschaft hielten; hier mag er auch von dem unsglücklichen, später eingekerkerten Franziskaner Johann Hilten gehört haben, der kühn die Schäden der Kirche gerügt und von einem Reformator geweissagt hatte, der über ein Kleines erscheinen werde.

Drei Jahre darauf bezog Luther die Universität Erfurt; im Sommersemester 1501 ift er immatrifuliert worden. Jung, nun endlich lebensfrisch, ein fangesfroher Ramerad, befand er sich damit in einem vielseitig strahlenden Brennpunkt geistigen Lebens. Erfurts Akademie war damals, wie wir wiffen1, auf jener glücklichen Übergangsstufe, ba noch fräftige Evigonen ber Scholastif in einträchtigem Wetteifer mit ben ersten Trägern bes Humanismus zufammenwirkten. So machte Luther zunächst ben althergebrachten Rreis philosophisch-scholaftischer Studien burch; gern übte er feinen Berftand an ihrer gefeilten Dialettit. Aber auch den humanistischen Kreisen ift er nicht fern geblieben. Unter biefen Ginwirkungen fam der Abschluß der philosophischen Studien heran; zu Anfang des Jahres 1505 ward Luther als zweiter unter fiebzehn Bewerbern Magister ber freien Rünfte. Run zog er nach Saufe, sich froh ben Eltern zu zeigen; ber Bater beschaffte ihm für feine kommenden Studien alsbald bas teure Corpus iuris; er fah ihn schon als künftigen Geheimen, wenn nicht Rangler feiner gnäbigen Berren von Mansfeld; er war willens, ihm ehrlich und reich zu freien. auf ber Rückreife nach Erfurt, überfiel den jungen Magister, den schon vorher der plötliche Tod eines Freundes erschüttert hatte, ein jähes Donnerwetter; er fürchtete ben totenben Strahl; und in der Angst des Todes gelobte er sich dem Leben im Rloster.

Luther hat über die Beweggründe dieser Stunden niemals anders als kurz gesprochen; sie sind ein Geheimnis seines Herzens geblieben. War es ein leidenschaftlicher Impuls mittels

<sup>1</sup> S. oben S. 202.

alterlichen Charafters? Brach ber in den Tiefen seiner Brust raufchende Quell religiösen Lebens plötlich hervor?

Um 17. Juli 1505 trat Luther in das Kloster der Augustiners Eremiten zu Erfurt. Sein Bater, um große Hoffnungen betrogen, sagte ihm allen Gunst und väterlichen Willen ab; noch im Jahre 1507 hat er seinen Sohn als jungen Priester nur mit Widers willen wiedergesehen und ihm bei der festlichen Tafel nach der Primiz statt mit Glückwünschen vielmehr mit Vorhaltungen über die vernachlässigten Pflichten des vierten Gebotes zugesprochen.

Bot ber Orben bem jungen Monche Erfat für die verlorene Baterliebe? Der Orden der Gremiten des b. Augustin war durch Vereinigung dreier italienischer Eremitenvereine von ben Bänften Innocens IV. und Alexander IV. begründet worden, um ben raich zu größter Bedeutung berangewachsenen beiden ersten Bettelorden ein ähnliches, aber dem heiligen Stuhle noch unmittelbarer unterstehendes und ihm zu unbedingtem Gehorfam verpflichtetes Inftitut an die Seite zu stellen. Im Jahre 1256 wurde er formlich beftätigt. Nach Deutschland fam er fehr früh; und mit feine erften Niederlaffungen waren die Sammlungen zu Gotha und Erfurt. Im 14. Sahrhundert ist er bann fehr emporgeblüht; man hatte ihn gern in ben Städten, feine Prediger namentlich waren gesucht; und in Karl IV. fand er einen freigebigen Gönner. Diefe glückliche Musbreitung murbe im 15. Sahrhundert freilich teilweife durch innere Gärungen verlangsamt; aber in ihnen hob sich aus der Masse der Klöster ein Berband befonders ftrenger Observang empor, die fächfische Kongregation. Bu ihr gehörte neben ben Klöstern zu Maabeburg, Nürnberg und München auch Erfurt; und im Jahre 1503 ward sie durch neue Konstitutionen nochmals in sich gefestigt. Zu Abweichungen in der Lehre führte diese Absonderung nicht, wenn auch auf die Lefture der Bibel besonderes Gewicht gelegt ward. Bur Zeit Luthers waren die Augustiner-Eremiten ber fächsischen Kongregation zweifelsohne einer ber strengsten Orden; die Astese blühte in den Mauern ihrer Klöfter, und sie ging nicht in bloß änkeren Formen auf; Selbstprüfung ward bem Novizen zur Pflicht gemacht, und

häufige Beichte galt als nötig zur Läuterung der grübelnd erreaten Seele.

Das war es, was Luther zunächst suchte. Und ernst und freundlich haben ihn die Brüder, als fie fein Wefen faben, in feinem Streben unterftütt. Er ward bes unfruchtbaren Ginfammelns von Rafen und Giern entbunden; er erhielt weitere Belehrung; die Schriften ber Bater und ber großen Lehrer wurden ihm aufgethan. Schon mochten die Brüder in ihm einen fünftigen Theologen, eine bereinstige Zierde ihres Ordens erblicken. Auch alle Mittel herkömmlicher praktischer Frömmigfeit zur Erringung bes Beils burfte er anwenden: alle Arten maffiver Astefe, alle Beifen ber Kontemplation, alle Gaben höherer Mystif. Er beachtete bie Orbensregel mehr als peinlich, er fastete über das Dag, er kasteiete sich, er gab sich endloser Berfenkung hin, und er verharrte in ber Narkofe ber Bergudung, bis baß er glaubte, unter ben Chören ber Engel zu fein: feine Werknöglichkeit der alten Kirche zur Rechtfertigung in Vollfommenheit blieb ihm unerschöpft: "Ift je ein Münch gen himmel fommen durch Müncherei, so wollt ich auch hineinkommen fein; bas werden mir zeugen alle meine Klostergesellen."

Aber was Luther eigentlich suchte, sand er nicht. Weber die Ermattung in Zersleischung des Körpers, noch die verzückte zeitweilige Vereinigung mit einem pantheistisch verslüchtigten Gotte täuschten ihn hinweg über die immer mächtigere Forderung seiner Seele, ein persönlichebanerndes Verhältnis zu Gott zu sinden. Das Gegenteil geschah: je mehr alle Mittel der Kirche sich erschöpften, auch die der Sakramente und vornehmelich der Veichte, in der man ihn nicht verstand, um so schreckslicher ward die Einsamkeit, die Gottverlassenheit seiner Lage; er trieb dem Abgrund der Selbstverzweislung zu und des Wahnsinnes. "Bo nur eine kleine Ansechtung kan von Tod oder Sünde, so siel ich dahin und fand weder Tause noch Müncherei, die mir helsen möchte; so hatte ich nun Christum und seine Tause längst auch verloren. Da war ich der elendste Mensch auf Erden; Tag und Nacht war eitel Heulen und

Verzweifeln, daß mir niemand steuren konnte." So setzte sich das ihm gleichwohl unmittelbar gewisse Gesühl seiner Abhängigkeit von Gott je länger je mehr in Furcht und Entsetzen um: er bildete sich Christum vor, wie er auf dem Regenbogen sitzt als rächender Richter; er kannte ihn nur noch als "Stockneister und Henker" des Gerichts.

In dieser Not, da er Gott suchte als eine ihm persönlich nahe, ihn persönlich erfüllende und beherrschende liebevolle Macht und ihm kein Mittel der alten Kirche helfen konnte, ihn zu finden, da ward ihm die Bibel zum Führer.

Die mittelalterlichen Studien hatten die Bibel als erste Grundlage aller Theologie längst aus den Augen verloren; Luther hatte lange geglaubt, ihr Text bestehe nur aus den Perisopen: da "fand ich in der Liberei zu Ersurt eine Bibel; die las ich oftmals. Da ward ich darin also bekannt, daß ich wußte, wo ein jeglicher Spruch stünde und zu sinden war, wenn davon geredet ward; also ward ich ein guter Textualis. Darnach las ich die Kommentare der Väter und Lehrer. Aber ich mußte sie zuletzt alle aus den Augen stellen und wegthun, dieweil ich in meinem Gewissen damit nicht konnte zusrieden sein, und mußte mich also wieder mit der Bibel würgen: denn es ist viel besser, mit eigenen Augen sehen, denn mit sremden."

Es war eine anscheinend so einfache Errungenschaft — einfach freilich, wie alles Große. Und wie schlug sie der wissenschaftlichen Methode der Zeit ins Gesicht. Der geseierte Ersurter Scholastifer Bartholomäus Arnoldi von Usingen trat Luthers Bestrebungen mit den Worten entgegen: "Ei, Bruder Martine, was ist die Bibel? Man soll die alten Lehrer lesen, die haben den Saft der Wahrheit aus der Bibel gezogen; die Bibel richtet allen Aufruhr an."

Luthern brachte die Bibel tiefste Ruhe der Seele. Freislich anfangs las er sie mit Furcht und Zittern, mit krampfshaftem Forschen nach der Möglichkeit eigenen Heils; und wie mißverstand er sie zuerst, da er mit den Begriffen der hers

gebrachten Schultheologie an sie herantrat! Doch endlich sprach sie in ihrer eignen Art zu ihm. Und sie kündete ihm, was sein heißes Herz ersehnte: bauernde Gottesgewißheit, persönliche Gotteskindschaft im Glauben an die in ihr geoffenbarte Wahrheit. Damit trat sie vor Luther hin als die einzige Autorität über alle Autoritäten, auch über den Ordensheiligen Augustinus: "In der Erste las ich Augustinus. Da mir aber die Thür in Paulo aufgethan ward, daß ich wußte, was die Gerechtigkeit des Glaubens war, da war es aus mit ihm."

Freilich, nicht in wohlbefinierter Klarheit, als ein niemals bezweifeltes Gefetz errang sich Luther alsbald mit Hilfe ber biblifchen Offenbarung die banernden Ideale feines Lebens. MIS Mittelpunkt einer neuen, dem mittelalterlich gebundenen Denken völlig entgegengesetten Weltaufchauung ward die neue Lebenskraft überhaupt nicht von ihm erschlossen, sondern erlebt, nicht ausgeklügelt, sondern in taufend Ungften bes Widerspruchs erobert und errungen. So wurde sich Luther nur langfam, unter frommer Pflege teilnehmender Freunde, namentlich feines Ordensvorgefesten Staupit, feines Fundes voll bewußt; und er felbst wurde wohl in späteren Sahren schwerlich imstande gemesen sein anzugeben, mann er ben ersten, wenn auch oft noch fturmdurchwühlten und stündlich wieder zu ersiegenden Frieden feiner Seele gefunden habe. Doch mag angenommen werben, daß die früheste Krystallisation seiner reformatorischen Gedanken ichon dem ersten Sahrzehnt des neuen Sahrhunderts angehört.

Inzwischen war Luther im Frühjahr 1507 zum Priester geweiht und darauf in den Wittenberger Konvent seines Ordens versett worden, zugleich mit einem Lehrauftrag für die in Wittenberg im Jahre 1502 begründete Universität, die einsteweilen kaum mehr war als eine erweiterte Studienanstalt seines Ordens. Es waren keine Ereignisse, die in sein Leben tieser einz gegriffen hätten; im Spätherbst 1509 ward er sogar noch einmal von seinem Konvent nach Ersurt zurückberusen. Von dauernder Bedeutung dagegen waren zwei Ereignisse der nächsten Jahre,

seine Reise nach Rom und die Erwerbung der Doktorwürde der heiligen Schrift.

2. Von seiner Reise nach Rom hat Luther oft gesprochen. Gleichwohl wiffen wir nicht einmal sicher, in welchem Auftrage seines Orbens er fie angetreten hat 1. Wir hören überhaupt von Luther über Land und Leute Staliens nur wenige Ginzelheiten. In einer Zeit, in der die Runst der modernen Reiseschilderung ent= wickelt zu werden beginnt, aus Orten, die von jeher der Deutschen ganze Teilnahme fanden, erzählt Luther fast nur von den iconen Spitalern von Floreng, bem ambrofianischen Deftanon 311 Mailand; und Rom, das Rom der Renaissance, der mittel= alterlichen Bäpfte, bes alten Imperiums, beffen Gegenwart und Vergangenheit damals noch ganz anders vielstimmig redete denn heute, ringt ihm kaum ein Wort der Bewunderung ab. Zwar steht er überwältigt vor der unvergleichlichen Größe ber antiken Bauten, aber unter welcher Geringschätzung bes Modernen: "Rom, wie es jetund ist und gesehen wird, ist wie ein totes Aas gegen die vorigen Gebäude." Und was waren ihm schließlich selbst die Religuien der Jahrtausende! Rur der religiöse Gedanke beherrschte ihn. "Da ich Rom erst sahe, fiel ich auf die Erde, hub meine Sande auf und fprach: Sei gegrüßt, du heiliges Rom!" Aber wehe: welch eine Ent= täuschung wartete seiner! Die feine gläubige Stadt ift zur hure geworden. Die Priester sind rasch fertig mit dem Sandwerk; im Bui haben sie eine Messe geschmiedet. Und zum himmel schreien die Thaten der Papfte: "Es foll feiner Bapft geworden sein, er sei benn ein ausgefeimter, übertrefflicher Schalf und Bofewicht." Taufend Ginzelheiten verbanden fich zu Ginem Gindruck; Luther fah, wie arg, wie elend die Rirche geworden war. Und es waren unauslöschliche Erfahrungen. Zwar find fie noch einmal, wenigstens gegenüber bem oberften Haupte der Kirche, gleichsam untergetaucht; der loyale Mann fonnte sich sechs Sahre später ben Papst boch zunächst nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Paulus im historischen Jahrbuch 1891, 68 ff. (314 f.); 1901, 110 ff.; 1903, 72 ff.; in ben historisch-politischen Blättern 142, 738—752.

anders vorstellen denn als treuherzig und gerade, gleich sich selbst. Im ganzen aber blieb der erste Eindruck: "Ich wollte nicht hunderttausend Gulden dafür nehmen, daß ich nicht auch Rom gesehen hätte; ich müßte mich sonst immer besorgen, ich thäte dem Papste Gewalt und Unrecht; aber 'was wir sehen, das reden wir'."

Mit diesem Ergebnis wanderte Luther aus der ewigen Stadt heim zunächst nach Erfurt und bald darauf nach dem kleinen Wittenberg zurück. Der Gegensat konnte kaum größer sein. Schon die Umgebung der Stadt, deren Wesen noch heute fast nichts als das Zeitalter des Resormators widerspiegelt, hatte zu dem liebenswürdig bedauernden Reim Anlaß gegeben:

Landiken, Ländiken, Du bist ein Sändiken.

Die Stadt felbst war ein schmutiges Durcheinander weniger, mit Lehmhütten besetzter Strafenzeilen, aus bem einige beffere firchliche und weltliche Gebäude hervorragten; in ihr lebte eine Bevölkerung von etwa 3000 Seelen. Luther mußte fich barin gleichfam an ben Grenzen jener Öfumene ber Rultur fühlen, als beren Mittelpunkt Rom noch immer gelten konnte; noch im Jahre 1196 ist ber Landstrich um Wittenberg ein locus ab infidelibus prius occupatus genannt worden. Nun war freilich feitdem die Besiedlung des Oftens erfolgt, und feit bem 14. Jahrhundert waren Lichtwellen höherer Bildung von Brag und Erfurt her auch über die Binnenlande jenfeits der Elbe gebrungen. Ja vom beutschen Standpunkte aus, ben Blick auf die Zukunft gerichtet, konnte man sich schon versucht fühlen, Wittenberg nicht fo fehr als an ben Grenzen beutscher Bildung, benn vielmehr als im Centrum ber mutterländischen und ber folonialen Teile der Nation gelegen zu benken: unvergleichlich vielleicht für einen Agitator bes Geistes, ber von hier aus sich in einem mittleren Dialett nach allen Seiten verständlich machen fonnte1.

<sup>1</sup> S. Genaueres hierüber unten S. 304. Lamprecht, Deutsche Geschichte V.

Und weitere Vorteile bot die Landesherrschaft einem Manne freien und fühnen Denkens. Das haus der Wettiner, ber alten Fürsten an Saale und Elbe, hatte feit dem Erwerb der fächsischen Kurwurde im Sahre 14231 einen bemerkenswerten Aufschwung genommen. Zwar hatten um die Mitte des 15. Sahrhunderts blutige Verwandtenkriege stattgefunden, und im Sahre 1485 mar es in Leipzig zu einer endgültigen Teilung ber Gefamtlande gekommen, indem die ältere Linie der Erneftiner die Rur famt dem größten Teil Thüringens und bes Ofterlandes, sowie die frankischen und voigtländischen Besitzungen erhielt, während die jüngere Linie der Albertiner mit Nordthüringen und Meißen ausgestattet ward. Indes diese Teilung wurde für die ältere Linie, ber auch Wittenberg als eine der Residenzen zugehörte, durch die Perfönlichkeit des Herrschers noch zum guten Teile wett gemacht. Rurfürst Friedrich der Weise erfreute sich als ein zwar entschlußschwerer, aber verständiger und nüchterner Politiker allgemeiner Achtung im Reiche; er galt für einen ber ersten Führer im Rate ber Fürsten; nicht felten fiel ihm die Bermittlung entgegenstehender Bestrebungen zu. Das gab feinem Lande erhöhtes Anfeben, um so mehr, als er es trefflich, ein guter Haushalter und Finanzmann, regierte. Dazu brachte er ben religiöfen Dingen besonderen Anteil entgegen. Er war fromm im Sinne ber Beit; unendliche Reliquien hat er in feinem Wittenberger Sofstift angehäuft, das allen Beiligen gewihmet war. Aber bemütig, war er religiösem Fortschritt nicht unzugänglich; er pflegte zu fagen: "Was man sonft lieft von weltlichen Dingen ober Weisheit, das will ich wohl verstehen; aber wenn Gott rebet, das ist zu hoch, das ergreift und ergründet man nicht fo balb." Es war eine Gefinnung, die ben Kurfürften jum gögernden Freunde lutherischen Strebens machen mußte, qumal er ber Förderung seiner Universität sich aufs lebhafteste zuwandte, als beren hervorragender Lehrer Luther bald gelten mußte.

<sup>1</sup> Bal. barüber Band IV 1-8 S. 412.

Wahrscheinlich im August 1511 war Luther von Ersurt nach Wittenberg zurückgekehrt. Und noch einmal griff Staupitz, bestimmender als bisher, in sein Leben ein. Er veranlaßte ihn, das Doktorat der Theologie zu erwerben, sehr gegen seinen ursprünglichen Willen; noch viele Jahre später hat Luther, nicht ohne gelegentliches Seufzen, den Virnbaum im Hose des Wittenberger Augustinerklosters gezeigt, unter dem ihm der schwere Entschluß entrungen ward. Nachdem er aber die Würde erhalten hatte, widmete er sich alsbald mit heißem Sifer der damit auf ihn übergegangenen Psslicht der Auslegung der heiligen Schrift.

Und hier wurden feine inneren Erfahrungen zum erstenmal nad, außen wirksam. Er sah ab von ber bisher für exegetische Borlesungen üblichen Diethobe; er hielt sich nicht an die Kommentare ber Bäter und Scholaftifer; an ben Quell felbst führte er die durstigen Schüler. So las er in den kommenden Jahren, wenn auch noch auf Grund des Textes der Bulgata und wenn auch teilweis noch mit allegorischer Interpretation, über die Pfalmen, über den Römer= und Galaterbrief, über die Briefe an die Hebräer und an Titus. Es war eine Anderung, die Luther allein schon einen nie zu erschütternden Ehrenplat in der Geschichte der Wiffenschaften sichern würde. Aber weit wichtiger waren die Folgen für den inneren Ausbau feiner religiösen Überzeugungen. Indem er sich jetzt berufsmäßig, allseitig, unter Mitteilung an andere, mit der Erklärung der Bibel aus bem Kern feiner religiöfen Errungenschaften beraus beschäftigen mußte, flarte und erweiterte er biefe selbst. Bei biefer Arbeit, beim Ginbeimfen ber großen Ernte eines neuen, perfonlichen und unmittelbaren Berftandniffes ber biblischen Schriften war Luther nun im wesentlichen nur auf fich felbst gestellt; gunftig mar nur, daß er sich ihr ein fast völlig ungestörtes Sahrfünft hindurch hingeben konnte, höchstens burch geschäftliche Arbeiten im Interesse seines Ordens unterbrochen. Als Stuge eigener Anschauungen trat ihm außerdem die Geistesarbeit zweier sehr verschiedener Perioden fruberer firchlicher Entwicklung zur Geite, die der fich bilbenden römischen Kirche in Augustin, und die des späteren Mittelsalters in der deutschen Mystik, vornehmlich in Tauler.

Die Schriften Augustins hatte Luther ichon fehr früh kennen gelernt, bann aber anscheinend eine Zeit lang zurückgeschoben. Run nahm er sie wieder zur Band, und er fand sich mit ihnen eins in bem Bewußtfein einer völligen, ruchaltlofen perfönlichen Singabe an Gott; es ift bezeichnend, daß er von Augustin nichts lieber gelesen hat, als die Konfessionen. Dementsprechend ward er fühn genng, die Theologie als indifferent gegenüber jenen mittelalterlichen Dogmen zu benten, die man nicht überzeugt zu erleben, sondern nur außerlich für mahr zu halten brauchte. Theologie wurde ihm zum bewußten und fonsequent zur eigenen Lebensführung angewandten Bekenntnis perfönlicher Zuversicht zur göttlichen Gnabe. Aber biefe Gnabe erschien nun Luther nicht - und hiermit ging er über Augustin hinaus - als theoretisch aus bem Begriffe Gottes ju erschließen, sondern vielmehr als rein geschichtlich offenbart und in Christi Wort und Werk erreichbar und zu genießen. "Wer Gott erkennen und ohne Gefahr von Gott fpekulieren will, der schaue in die Krippe, hebe unten an, und lerne erst= lich erkennen ber Jungfrau Maria Cohn, geboren gu Bethlehem, so in der Mutter Schoß liegt und fängt ober am Kreuze hängt. Darnach wird er fein lernen, was Gott fei. Solches wird alsbann nicht fchrecklich, sondern aufs allerlieb= lichste und tröftlichste sein. Und hüte bich ja vor ben boben fliegenden Gedanken, hinauf in den himmel zu klettern ohne diese Leiter, nämlich ben Berrn Christum in seiner Menschheit, wie ihn das Wort vorschreibt rein einfältiglich; bei dem bleibe, und lag bich bie Vernunft nicht bavon abführen: fo ergreifft bu Gott recht."

Was Luther hier in späterer Zeit abgeklärt lehrt, das mag an die Erfahrungen streisen der Jahre, da er über Augustin hinaus Tauler kennen lernte. Es ist der über die Mys stik hinweggehende, indes immerhin in klarer Fortbildung mittelalterlicher Kontemplation weiter verlausende Sinschuß beutscherkeligiöser Anschauung überhaupt, der hier zu Tage tritt; und niemand hat diesem Zusammenhang klarer Ausdruck gegeben als Luther selbst, indem er ein von ihm innigst gesliebtes mystisches Bücklein aus der Mitte des 14. Jahrhunderts, das er zunächst Ende 1516 bruchstückweise unter dem Titel: "Von rechter Unterscheid und Verstand, was der alt und neu Mensche sei, was Adams und was Gottes Kind sei, und wie Ndam in uns sterben und Christus erstehen soll," hatte ausgehen lassen, unter dem Titel einer deutschen Theologie im Jahre 1518 vollständig herausgab. Bei diesem späteren Zusammenhange mit der deutschen Mystis war Luther freilich weit entsernt von den Ekstasen des enthusiastischen Mysticismus, deren Leere er schon in den ersten Jahren seiner Klosterzeit durchschaut hatte. Nicht asketische Gottvereinigung in der Hingerissenheit des Augenblicks, sondern ständige Gotteskindschaft in der Sündenvergebung durch Christus war sein Ziel: "Solche Zuversicht und Erkenntnis göttlicher Enade machet fröhlich, trozig und lustig gegen Gott und alle Kreaturen."

So hat Augustin die Erkenntnis, Tauler das Erleben des Glaubens in Luther gefördert. Aber was Luther unter ihrer Unterstützung schuf, war doch ein völlig Neues. Wir lernen nach Luther Gott nicht kennen durch irgend ein Erkenntnisprinzip; Gottes Dasein kann nur offenbart, nicht bewiesen werden. Wir kommen auch nicht zu ihm durch ein Leben der Kontemplation zu christlicher Verzückung; wir ergreisen ihn dauernd nur durch persönliches Vertrauen zur Person Christi. "Lerne Christum," schreibt Luther am 8. April 1516 an einen Ordensbruder in Memmingen, "und zwar den Gekreuzigten. Lerne ihm lobsingen und an dir selbst verzweiselnd zu ihm sagen: "Du, Herr Jesus, bist meine Gerechtigkeit, ich aber din deine Sünde."—

Luther war jett 33 Jahre alt. Er war in den Jahren, wo sich bei benkeifrigen Menschen Überzeugungen klären und sestigen, ohne doch schon zum System zu erstarren. Welche Stelle nahm der neue, klar zu Tage tretende Kern der relisgiösen Lebensanschanung Luthers ein im Juge der geschichtslichen Entwicklung? Es ist die wichtigste Frage für das Verständnis des 16. bis 18. Jahrhunderts: denn in der Stille

ber Erfurter und Wittenberger Klosterzelle hatte sich, für uns alle noch heute wirksam, für die lettvergangenen Jahrhunderte entscheidend, die endgültige, vorbildliche Scheidung zwischen mittelalterlichem und nachmittelalterlichem Geiste vollzogen.

Das Christentum, ursprünglich eine Lebensgemeinschaft in bestimmtem Anschluß an die Traditionen über das Leben Christi, war durch den Übergang an die Griechen mit ihrer ausgebildeten Philosophie zu einer Gemeinschaft vor allem der Lehre geworden. Diese Lehre, von den Griechen dogmatisch niedergeschlagen, war weiter in der römischen Umsormung des Christentums zum Gesetze erstarrt. Als ein System gesetzlicher Forderungen, als ein Erzengnis zugleich höchster Kultur, war dann das Christentum an die niedrig civilisierten Völker des Mittelalters, auch an die Deutschen, gelangt.

Nun hätte dieser Vorgang an sich schon zur juristischen Versteinerung auch einer vollkommen in Frommleben aufgehens den Religion führen müssen: denn Religionen höherer Kultur können sich gegenüber niedriger civilisierten Völkern nur in hierarchischen, wenn nicht gar despotischen Formen zur Geltung bringen, wollen sie anders auf Sitte und Glauben wirken. Um wie viel mehr mußte dies mit dem Übergang des an sich schon jurisizierten römischen Christentums auf das deutsche Mittelalter eintreten! Die Lehre vereiste jetzt erst recht zu einem Codex juris, und die aristokratische Hierarchie des 5. bis 8. Jahrhunderts ward abgelöst durch den papalen Despotismus.

Wie verschob sich nun unter biesen Wandlungen die Ansichanung vom Zustand der Frommen, von der Seligkeit? War dieser Zustand ursprünglich rein individuell gedacht worden, als ein glückliches Leben persönlichen Gottvertrauens, so ward er jett objektiv vorgestellt als das durch die Kirche und deren sakramentale und asketische Mittel gewirkte Wunderdasein der Visio Dei. Es war zugleich eine durch die ganze psychoslogische Disposition der mittelalterlichen Welt aufgedrängte Rötigung: wie sollte die gebundene Persönlichkeit des 10. bis 15. Jahrhunderts freithätig aufstreben zur subsektiven Sicherheit

ber Gotteskindschaft! Die Menschen dieser Zeit suchten statt bessen die objektive Bürgschaft äußerer Mittel. Diese aber ruhten in der Hand der Kirche. Indem die Priesterschaft die Sakramente verwaltete in der Kraft objektiver Seligmachung für jedermann, indem sie Alksese und Kontemplation als Mittel religiöser Verzückung sich einverleibte und regelte, beherrschte sie die mittelalterliche Welt; wie zu einer gütigen Mutter, die alle guten Gaben verteilt, schauten die Laien zu ihr empor. Dem entsprach ihre Haltung. Sie forderte nicht Glauben, sondern Gehorsam; sie wollte nicht die Anerkennung inneren Erlebens, sondern die Fügsamkeit halb undewußter Existenz; sie hielt nicht auf Überzeugung, sondern auf Ruhe; sie kannte keine Individuen, sondern nur Massen.

Dem allen widersprach nun Luther. Er forderte ein Verhältnis des Einzelnen zu Gott. Es war ein Wagnis, nicht denkbar ohne furchtbaren Zwiespalt zwischen Wollen und Sollen, ohne anfängliches persönliches Schuldbewußtsein gegensüber einem allgerechten Gott. Aber dies Bewußtsein, dieser Zwiespalt führte zur Selbstentsagung, zur Demut und zu dem ernstesten Vorsatz des persönlichen Vertrauens auf die göttlich geoffenbarte Enade als die wirkende Kraft der eigenen Tugend. Es war der schärsste Gegensatz zur Seligkeitstheorie der mittelalterlichen Kirche. Dort als Mittel des Heils die sakramental, magisch gewirkte Enade der Kirche, ein dingliches Gut; hier die subjektive, im eigenen, natürlichen Erlebnis erfahrene Enade Gottes als eines Vaters, eine persönliche Errungenschaft.

In der That: persönlich errungen im höchsten Grade war das Verhältnis Luthers zu seinem Gott. Wie oft hatte er, bevor er Gewisheit der Gnade erlangte, dem erbarmungslosen göttlichen Richter in unendlicher Verlassenheit gegenübergesstanden mit dem faustischen Wort: Weh, ich ertrag dich nicht! Sein Selbst schien zu zerschellen vor dem Unendlichen; seine Seele erschien ihm ausgespannt mit Christo, daß man ihre Gebeine zählen konnte, und es gab keine ihrer Falten, die nicht ersfüllt gewesen wäre von bitterster Vitternis. Aber Luther hat in dem immer wiederholten Kampse obgesiegt. Und er siegte

erft das verknüpft ihn mit bem Christentum — mit Sülfe ber biblischen Offenbarung. Er mar ber Rämpfer; Sieger marb er burch die Waffen geschichtlich-göttlicher Berbeißung. bürfnis individuellen Verhältnisses zu Gott war das Urfprüngliche; erfüllt ward es burch die hinzutretende Wirkung bes Evangeliums. So verbanden fich, fein religiöfes Dafein zu vollenden, zwei Strömungen: die ber perfönlichen Singabe an Gott und die der Aufzeigung eines Beilsweges burch die biblische Offenbarung. Ihr Ergebnis war die protestantische Frommigkeit, ja die deutsche Weltanschauung des 16. bis 18. Jahrhunderts.

Nun konnte aber die erstere, rein individualistische Stromung leicht Schaben leiben, ja gelegentlich abgesperrt werben, sobald sich innerhalb ber zweiten feste Massen eines gereis nigten Dogmas aufbauten. Es ift eine Gefahr, ber die Entwicklung der evangelischen Kirchen nicht entgangen ift. Luther in seiner Belbenzeit mar von dieser Gefahr weit entfernt. Noch ftand er am klaren Quell ber Bilbung feiner Überzeugungen; niemals hat er das von ihm frei persönlich beigebrachte Element unterschätt. Auch fand er bei vollster Anwendung seiner Methode auf geschichtlichem Gebiete noch kein Dogma vor. Er hatte sich nur an die Bibel zu halten; bas Dogma aber ift fpater gebilbet worden, als der Ranon der neutestamentlichen Schriften. Für die Bukunft aber hat er sich später wenigstens gelegentlich mit bem Gedanken getröftet, daß eine fortgefest erneute Bearbeitung ber Schrift zur stetigen Regeneration ber Glaubensanschauungen zu führen imstande sei: das war ihm in seinen besten Augenbliden ber Sinn bes Prinzips freier Forschung. Und auch ganz allgemein war er später, und erst recht in der Zeit der Bildung seiner Lebensanschauung, weit bavon entfernt, das Wesen bes neuen Glaubens vornehmlich in abgeklärten Lehrmeinungen zu suchen. Das widersprach seiner ganzen Natur; bas ware ihm Berkbienst gemefen: "Berke aber gehören dem Nächsten, ber Glaube Gott." Bielmehr, wie die religiofe Uberzeugung jedem, ber fie besitt, als die sicherfte aller Wiffenschaften gilt und als die encyklopabische Grundlage jedes Meinens und Sandelns, fo suchte auch Luther den Gewinn seiner Kämpfe mit Gott nicht in irgendwelchem dogmatischem Abschluß, sondern in den weiten Friedensräumen einer allgemeinen religiösesittlichen Haltung des Lebens.

Von so hohem Standpunkte aus mußte ihm alle Hierarchie als Hindernis persönlich religiöser Ersahrung erscheinen, als eine Cernierungstruppe gleichsam, die da durchzudringen wehrt zur vollen Klarheit der Kinder Gottes. Für ihn konnte darum die Kirche grundsätlich nur aus denen bestehen, die an der Hand der Offenbarung in eigenem Kampse Gott sinden gelernt haben, eine unsichtbare, geistige Erscheinung, eine Gemeinde der Heiligen. Und praktisch konnte er einen schlechten, sterblichen Rahmen einer solchen Gemeinde nur in einer demokratischen Kirchenversassung erkennen.

Diese Gedanken führten weiter. Gin vergeistigt-perfonlicher Glaube bedarf keiner besonderen Lebenshaltung überhaupt; er steht weit über bem Berufsgewirr biefes Lebens. Bezieht man ihn aber auf die Geftaltung bes Zeitlichen, fo wird er abeln, wen er nur immer ergreift. So zerfließt das Ideal äußerlicher firchlicher Vollkommenheit, das Ideal der letten Generationen des Mittelalters; ein jeglicher fann vollkommen fein vor dem Bater im himmel. Diese Welt aber steht an sich außerhalb ber Religion; ihre Lebensgebiete unterliegen ihr nicht und nicht der Kirche. Frei find Wiffenschaft und Staat, frei Beruf und She — das Zeitalter kirchlicher Emancipation, geistiger Säkularisation bricht an. Und frei vor allem ist bas Individuum in dem Sinne, daß ihm gegenüber fein Widerstand berechtigt und erfolgreich ist, wenn Gott ihm zur Seite steht. So ist das Freiheitsbewußtsein zwar noch gebunden an die Gottesvorstellung des neuen Glaubens, aber nicht mehr an die Kirche: es ist selbständig geworden in der Unade Gottes.

Das etwa sind die wichtigsten, aber zunächst noch keineswegs völlig bewußt gezogenen Konsequenzen jener Lebensanschauung, die Luther um das Jahr 1517 hegte. Er hat sie später wohl vollkommen erkanut; er hat die bittere Wahrheit ausgesprochen: "Ich habe dem Papst nicht allein die Mißbräuche, sondern auch die Lehre angegriffen und das Herzabgebissen." Zunächst aber wandelte er noch dahin unbekannt mit den furchtbaren Gaben, die er im Busen trug. Er war eine innerliche Natur, und insosern konservativ. Er ließ sich an dem persönlichen Glück des neuen, ihm offenbarten Evangelimms genügen; er fühlte anfangs nicht die Verpflichtung zu einer Propaganda der That außerhalb seines Veruses. Er besaß die selbstsichere Vescheidenheit des Genies. Er hat einmal bemerkt, ein gutes Werk werde selten aus Weisheit oder Vorssichtigkeit unternommen; es müsse alles in einem Jresal oder Unwissenheit aeschehen.

Aber sah er sich gezwungen zur That: — wie anders ersichien dann der Reformator. Dann war es ihm gegeben, daß er stahlhart sein konnte trot innigen Gemütes, daß seine Zunge, so wohltönend im Gesang, zum vernichtenden Schwert ward, daß seine Herzensweichheit sich donnernd ergoß in empörten Lauten, wie sie dem Quellborn der deutschen Sprache noch niemals entsprungen waren. So, ein Mann seelischer Kämpse, deren tieses Weh ihn mild gemacht hatte im privaten Verkehr, deren endlicher Sieg aber ihn härtete im Vertrauen auf Gott, furchtslos und treu, sesten Körpers trot aller Nachwirkung unsuniger Uskese, trat er vom Katheder herab in den Kampsplat der Gemeinde, der Nation, der Welt, da seine Stunde gekommen war.

## П.

1. Für die Anschauungen Luthers, soweit sie sich um die Jahre 1515 bis 1517 abzuklären begannen, konnte innerhalb der kirchlichen Praxis des Alltags kaum irgend etwas anstößiger erscheinen, als der Gebrauch der Sakramente. Auf diesem Gebiete vor allem hatte sich die Kirche veräußerlicht, indem sie die Wirkungen der Sakramente immer magischer vorstellte, während von ihr gleichzeitig die Bedingungen, unter denen deren Genuß zu erreichen war, immer lässiger gefaßt wurden.

Die Lehre von den Sakramenten gipfelte nun in der Lehre von der Gucharistie als dem Hauptsakrament; allgemein ward

bas Megopfer als bie Sonne unter ben Saframenten gefeiert; in ihm vollzog sich die unstische Vereinigung der Kirche mit Chriftus; in ihm zauberte ber Briefter täglich ben Berrn bervor und opferte ibn; ihm galt bas Fronleichnamsfest und die Aboration ber erhobenen Hostie. Praktisch wichtiger aber ward bas Sakrament ber Buke, bas mit ber Absolution endete. Und hier eben war eine massive Auffassung schon besonders früh hervorgetreten: die Briefter hatten nach Auflegung gewisser äußerer Leistungen zu absolvieren begonnen: das wichtigste, für die Abfolvierung notwendigste Clement, die Reue, war in der Braris gurudaetreten. Die Rirche war bann ber Braris langfam auch in der Lehre gefolgt: schon ward es ausgesprochen, daß der Briefter durch das Buffakrament die unvollkommne Reue in vollkommne zu mandeln vermöge 1. Damit erhielten die satisfaktorischen Werke ber Bufe, die bem Gunder auferlegt wurden, eine gang andere Bedeutung als bisher.

Run konnten biefe Werke ichon nach patristischer Lehre auch durch andere, Monche 3. B. und Priester, vorgenommen werden, falls beren Thätigkeit von dem Bugenden, zumeist durch materielle Mittel, gewonnen ward. Und weiter hatte sich in der Kirche die Lehre ausgebildet, daß wie Christus so auch viele Beilige mehr verdienstliche Werke gethan hätten, als not= wendig war zu ihrer Seligkeit; und daß die Kirche befugt fei, aus diesem Schake übergähliger verdienstlicher Werke an bebürftige und renige Sünder abzulaffen gegen verhältnismäßig geringe Remuneration. Freilich follte durch eine berartige Überschreibung fremder Verdienste nicht die unmittelbare Seliafeit erkauft, sondern nur zeitliche Strafe und Regefeuer erspart werden können. In diefer Form war die Lehre, fo ftrittig auch noch lange eine Anzahl von Einzelheiten blieb, doch gegen Ende bes 13. Jahrhunderts im wefentlichen entwickelt; qu= sammengefaßt wurde sie in der Extravagante Unigenitus des Papftes Clemens VI. vom Jahre 1349.

Damit waren die theoretischen Borbedingungen des Ablasses

Bon Johann von Balt; vgl. Kawerau, Realencyflopädie 3 14, 622.
Die Lehre von der attritio ist dann im Tribentinum dogmatisiert worden.

gegeben. Zugleich aber erwuchsen auch die praktischen. Im früheren, naturalwirtschaftlichen Mittelalter hatten Schenkungen an die Kirche im Sinne von satissaktorischen Werken nur in Land stattsinden können; es gab fast kein anderes der Kirche willkommnes Zahlungsnittel. Dementsprechend hatte die satissaktorische Praxis im ganzen einen aristokratischen Charakter bewahrt; Landschenkungen pflegten immer größere Schenkungen zu sein. Später dagegen, seit dem 13. Jahrhundert, wurden auch Schenkungen in Geld möglich; die Kirche bedurfte ihrer, da ihr Landbesitz wie der des Adels im Ertrag zurückging; sie konnten in kleinen Katen erfolgen und wurden so angenommen; an die Stelle selkenerer, aristokratischer Schenkungen schob sich der massenhafte, demokratische Erwerb von urkundlichen Verschreibungen des Ablasses.

In dieser Form war die Ablaßpraxis schon mit beginnenbem 15. Jahrhundert völlig entwickelt; bereits Hus klagt in einer Synodalrede des Jahres 1405: "Ablaßkrämer und Bettelmönche plündern hausenweise durch ungeheuerliche Feste, durch vorgebliche Wunder, durch Bruderschaften und andere lügenhafte Vorspiegelungen das Volk aus." Was wollte aber die Praxis dieser Zeit besagen gegenüber der Steigerung, die in den nächsten Generationen eintrat!

Anlaß hierzu gab nach gewissen Seiten hin zunächst das immer dringlicher entwickelte Bedürfnis der Laien selbst nach firchlichen Beruhigungsmitteln. Die geltende Heilstheorie bot suchenden Seelen keine wirkliche Befriedigung mehr; mit um so größerer Indrunst ergriffen diese daher die Surrogate, wie sie sowohl im Kultus und dessen Formenreichtum als auch in der Ablaßpraxis von der Kirche dargereicht wurden; ihr Bedürfnis hat die Verdreitung und Durchbildung des Ablasses wesentlich gesteigert. Und in derselben Richtung mußte das oberstächliche Heilsbedürfnis der Leichtsinnigen wirken.

Vor allem aber sprachen hier doch auch die finanziellen Bedürfnisse der Kirche und des Papsttums mit. Im 14. Jahrshundert hatte die Kurie vornehmlich die Kirche geplündert; die konziliare Bewegung des 15. Jahrhunderts ist nicht zum geringsten

getragen von dem Bunfch des Klerus, sich der finanziellen Umgarnung durch die Kurie wieder zu entziehen 1. Und in der That hatte ber Klerus auf diesem Gebiete einige Erfolge erreicht. Im aangen freilich blieb ber alte Zustand erhalten; und so konnte ber Klerus das Bedürfnis empfinden, den weiter lastenden Druck durch stärkere Ausbildung des Ablasses auf die Laien abzuwälzen. Vor allem aber nahmen die finanziellen Bedürfniffe bes Papfttums felbst noch gewaltig zu. Die zweite hälfte des 15. Jahrhunderts umfaßt recht eigentlich die Beriode der Begründung des modernen Kirchenstaats; rudfichtslos, binweg über Dafein und Interessen ber fleinen Nachbarstaaten, etwa im Sinne der Territorialpolitik deutscher Fürsten zur gleichen Zeit, ward er geschaffen. In diesen Rämpfen murde bas Saus ber Borgia groß mit seinen granenvollen Mitgliebern, beren Schandthaten die popularen Phantasien über einen wiederkommenden Nero, einen zukünftigen Antichrist übertrafen, bis bann zurückhaltender und würdevoller Julius II. ein Zeitalter verhältnismäßiger Rube einleitete. Aber eben unter Julius stiegen die finanziellen Bedürfnisse bennoch weiter; es ist die Beit ber herrlichsten italienischen Renaissance, Rafaels und Michelangelos; und Glanz und Laster, ruhmvolles Mäcenat und weichlicher Luxus erforberten nie gekannte Summen. So fpannte das Papstum die Mittel des Klerus aufs äußerste an und ging über fie hinaus an die Laien. Bäpstliche Abläffe. früher Ausnahmen, murden jest völlig gebräuchlich und jum einfachsten Sandgeld sittlicher und religiöser Beruhigung: eine neue, scheinbar unerschöpfliche Geldquelle brach empor. "Seht da die große Schener des Erdfreises," rief hutten um diese Beit, "barinnen zusammengeschleppt wird, mas in allen Landen geraubt und geplündert worden ift, und in der Mitte jenen unerfättlichen Kornwurm, der ungeheure Saufen Frucht verschlingt, umgeben von seinen zahlreichen Mitfressern, die uns zuerst bas Blut ausgesogen, dann das Fleisch abgenagt haben, jest aber

<sup>1</sup> S. darüber Band IV 1-3 S. 396 ff.

an das Mark gekommen sind, uns das innerste Gebein zers malmen, und zerbrechen, was noch übrig ist."

Aber das Beginnen war verwegen. Der Klerus mochte es ertragen, wenn ihn die Kurie beim Kragen faßte: jetzt ward den Laien nach der Seele gegriffen. Nicht die Kirche als hiersarchische Anstalt, die Kirche als Heilsanstalt geriet in Gefahr. Der Humanist Bebel spricht es schon im Jahre 1505 in seinem Triumph der Venus auß: "alle Ersparnisse der Reichen und Armen frist jetzt der sogenannte Ablaß: die Seligkeit liegt unter einem vollen Sacke begraben." Luther aber wandte sich empört eben gegen diese Gefahr, daß das sinanzielle Bedürfnis der Kurie den Laien das Gewissen abgrabe; es ist der Ansang der religiösen Kämpse des 16. Jahrhunderts.

Papst Leo X. hatte zum Bau der Peterskirche einen großen Jubiläumsablaß ausgeschrieben. Seinen Vertrieb für einen großen Teil Deutschlands übernahm der Kursürst Albrecht von Mainz. Sein Generalsubkommissar war seit Ende 1516 oder Aufang 1517 Tetel, ein Leipziger Predigermönch, sittlich bebenklich, aber rührig und beredt. Wir tressen ihn Ende Januar in Sisleben, dann in Leipzig, wo ihm jedoch die Ablaßpredigt verwehrt wurde, dann in Jüterbog, Zerbst, Magdeburg, Hale, Anfang Oktober in Verlin. Als er in Jüterbog und Zerbst, nördlich und südlich von Wittenberg, seinen Kasten aufsperrte, merkte man hier deutlich den entsittlichenden Sinfluß des Treibens.

Luther würde trothem, bei der nach innen gewandten Art seines Wesens, schwerlich Sinspruch erhoben haben, hätte ihn nicht dazu eine wohl im Jahre 1514 in seinem Leben einsgetretene Wendung veranlaßt. Er war zum Prediger an der Stadtfirche erwählt worden 1. Das neue Amt war ihm aufangsschwer geworden; nur mit Widerstreben bestieg er die Kanzel. Uber einmal mit ihm ausgesöhnt, ward er ein rechtschaffener Pfarrer; öfters predigte er mehr als einmal am Tage, und seine Freunde spöttelten wohl, ober mehr Pfarrer sei, ob mehr Prosessor.

Bon dieser neugewonnenen Seite seines Lebens ber, als

 $<sup>^1</sup>$  Bgl. Nik. Müller, Archiv f. Reformationsgeschichte 6, S. 223 f. Anm. 4; 7, S. 263.

verantwortlicher Hirt seiner Gemeinde, konnte er sich bei der innerlichen persönlichen Abweisung des Ablaßtreibens nicht beruhigen. Er sah, wie Tetzel im Nu zerktörte, woran er und seine Vorgänger am Worte lange gebaut; er fühlte am Körper der Gemeinde die religiöse Zersetzung. Da hielt es ihn nicht. Er sprach von der Kanzel gegen die Ablaßpraxis des Dominikaners; seit einer Predigt am 27. Juli 1516 lassen sich seine Warnungen versolgen. Aber sie versehlten des Eindrucks. So blieb nichts übrig, als andere Mittel der Einwirkung zu versuchen.

Die Möglichkeit hierzu bot Luthers Stellung als Professor. Es war oft geübte Sitte, daß geseierte Universitätslehrer zur Erörterung schwieriger Probleme ihrer Wissenschaft Thesen aufstellten und zur Disputation darüber die Gegner auf bestimmte Frist einluden. Nun war es auch in der Ablaßlehre möglich, über eine ganze Anzahl unsicherer Punkte Thesen aufzustellen, und es war sachgemäß, in sie auch solche Punkte einzubeziehen, die auf das sittlich Bedenkliche der Ablaßpraxis hinwiesen, wie sie geübt ward.

Am 31. Oktober 1517, am Borabend Allerheiligen, schlug Luther mit Rücksicht auf die 94 Bestimmungen, welche Erzsbischof Albrecht seinen Unterkommissaren mit auf den Weg gegeben hatte, 95 Thesen an die Pforten der Wittenberger Allerheiligenkirche an; zugleich versandte er eine Anzahl von Exemplaren des Anschlags als Einladung zur Disputation: es war das herkömmliche Versahren.

Über das Herkommen hinaus aber gingen teilweis Inhalt und Form seines Plakates. Zwar zeigen die Thesen im ganzen noch rein scholastischen und schulgemäßen Charakter; doch siegereich äußert sich hier und da schon die sittliche Entrüstung über die springenden Punkte des Unfugs, und die Formuslierung zeigt gelegentlich bereits den künftigen Volksprediger und Ugitator. "Wer durch Selbsthilse meint seiner Seligkeit gewiß zu sein, der wird ewiglich verdammt sein samt seinen Lehrmeistern. Der Papst will und kann keine andern Sündenstrasen erlassen, als die, die er nach seinem und der kirchlichen Sahungen Vefinden auserlegt hat. Jeglicher Christ hat, wenn

er in aufrichtiger Reue steht, vollkommnen Ablag von Strafe und Schuld auch ohne Ablagbriefe. Doch foll man barum ben Erlaft und Anteil, ben ber Papft verleiht, feineswegs verachten, weil er die Erklärung der göttlichen Vergebung ift. Der wahre Schatz ber Kirche ift freilich nicht ber Ablaß, sondern das allerheiligste Evangelium der Herrlichkeit und Gnade Gottes. Man lehre die Chriften, daß des Papftes Meinung nicht sei, das Lösen von Ablaß irgendwie den Werken ber Barmherzigkeit gleichzustellen. Man lehre sie, daß, wer einen Bedürftigen sieht und bes ungeachtet fein Geld für Ablaß ausgiebt, bamit nicht bes Papstes Ablaß, sondern Gottes Born erwirbt. Man lehre fie, daß, wenn ber Papft den Schacher der Ablagprediger mußte, er lieber den Betersbom wurde in Afche finken laffen, als daß er auf Roften von Saut, Fleisch und Knochen feiner Schafe follte gebaut werben. Wer gegen die Wahrheit des apostolischen Ablasses redet, ber sei verbannt und verflucht! Wer aber gegen die mutwilligen und frechen Reden der Ablakprediger auf der Wacht steht, der fei gefegnet! Bu fagen, daß das Ablaffreuz, das mit bes Bapftes Wappen geschmuckt in ben Kirchen aufgerichtet wird, aleichen Wert habe mit bem Kreuz Chrifti, ift Gottesläfterung. Solche freche Ablakpredigt macht, daß es auch gelehrten Männern schwer fällt, die dem Papste schuldige Chrfurcht aufrecht zu erhalten gegen die bofe Nachrede ober die unzweifelhaft scharfen Ginwendungen ber Laien. Sinweg also mit alle ben Propheten, die dem Volke Christi fagen: Friede, Friede: und ist doch kein Friede 1!"

Es sind die ersten kraftvollen Sähe des Reformators; empört verdammen sie den Mißbrauch. Das neue System des Ablasses an sich dagegen tasten sie nicht an. Zwar sinden sich Stellen, die Angriffe tödlicher Art auf die mittelalterliche Lehre vom Bußsakrament enthalten, aber sie werden noch gegengewogen

<sup>1</sup> Zusammenstellung einzelner Thesen, mit ber Absicht ungefährer Wiedergabe des Gesamtsinns in Luthers Worten, nach der Übersetzung von Kawerau (Luthers Werke f. b. chriftl. Haus, 1, 100 f.).

durch andere, die den Bestand dieses Sakraments als legal voraussegen. Fern war Luther noch jeder Scheidung von Papst und Kirche, noch war er getreuer Hüter des nicht gemiße brauchten Bestehenden; noch kannte er die Tiesen seiner Seele nicht: noch würde er jede Geistesverwandtschaft mit einem Wesel abgewiesen haben, der schon im Jahre 1475 den Ablaß als pia fraus gebrandmarkt hatte.

Der äußere Erfola der Thesen überraschte Luther voll= ständig: in vierzehn Tagen liefen sie durch Deutschland. Und boch war die Wirkung erklärlich genug. In ber Ablaßfrage gipfelten alle Borwürfe, bie von ben verfchiedenften Standpunkten her gegen die Rirche erhoben werden konnten: hier fanden fich die Frommen, ewig nach Beil dürstend und niemals gefättigt, zusammen mit den Lauen, die den Ablaß unter ftillem Spotte fauften, und mit ben Patrioten, die emport waren über die Ausfaugung des Volkes. Und in welchen Boden ward diefe Saat theologischen Zweifels und sittlicher Entrüftung gefät! Unter ben bunnen Schichten ber Wohlhabenben und humanistisch Gebildeten braute und wogte es im Berenkessel fozialer Leidenschaften, fannen Bauerschaft und städtisches Broletariat geheimer Erhebung nach, aufs äußerste empfänglich für jede Auflehnung gegen gleichgültig welche Autoritäten. Die höheren Schichten aber waren längst voll Spotts über Rirche und Klerus; die entrustete Sprache Luthers war ihnen ein neuer, intereffanter Ton in gewohnter Musik. Dazu die unendlich gewachsenen Verkehrsmöglichkeiten ber Zeit, die neuen Wege des Nachrichtendienstes und des Handels und als unerhörter Fortschritt geistiger Mitteilung ber Buchdruck! Und all diese Mittel vereinzelt ichon zur geistigen Bearbeitung ber Nation angewandt in den politischen Manifesten Raiser Marimilians, in der aftrologisch = kalendarischen Volkelitteratur, in ber Berbreitung von Schriften ber Erbanung und in Buchern einfachsten litterarischen Zeitvertreibs!

<sup>1</sup> N. Paulus im Katholik 1898, S. 53 ff., und in der Zeitschr. für katholische Theologie 1900, S. 646, 651 ff.

Lamprecht, Deutsche Geschichte. V

Und innerhalb des firchlichen Gebietes selbst wieder ein Stand, bereit und fast gezwungen, sich der Verbreitung der Anschauungen Luthers besonders anzunchmen: der Pfarrklerus. Außerordentlich hatte dieser Klerus schon seit dem 13. Jahrshundert gelitten unter der besonderen Beichtermächtigung der Bettelmönche: sie hatte ihm die Seelsorge in der Gemeinde unterdunden. Wie aber war seine Thätigkeit dann erst durch die Ablaßkrämer gelähmt worden! Hatte doch Luther nur aus trüben pfarramtlichen Erfahrungen heraus zum Mittel der Abswehr gegriffen! Der Anlaß, der ihn zum Handeln zwang, war allgemeiner Art; allenthalben erkannte der Pfarrklerus in Luther den Vertreter seines mangelnden Erfolges, seiner Vessorgnis. So nahm er sich der Propaganda an und brachte die Anschauungen der lateinischen Thesen in deutscher Münze unter die Menge.

So vorbereitet, so herbeigeführt, war die Wirkung der Thesen unvergleichlich; schon die Zeitgenossen haben den Beginn der Resormation von ihrem Erscheinen gerechnet.

2. Zu ber von Luther ausgeschriebenen mündlichen Ersörterung der Thesen meldete sich niemand. Und wenig wollte es besagen, trat Tetzel mit Gegenthesen hervor, über die er am 20. Januar 1518 an der gegen Wittenberg eisersüchtigen Universität zu Franksurt a. D. disputierte: nur daß der Schritt Luther zu einer Gegenschrift veranlaßte, in der sein grundsätzlicher Standpunkt gegenüber Ablaß und Bußsakrament schon deutlicher hervortrat.

Wichtiger war, daß geheime Stimmen Luther unmittelbar als Häretifer zu bezeichnen begannen. Unter ihnen machte sich befonders die des Doftors Johann Eck von Jugolstadt bemerk- lich, eines gewandten, sittlich aber nicht sehr hochstehenden Theo- logen, der gleich Luther aus dem Bauernstand hervorgegangen war. Ohne äußerlich das gute Verhältnis zu Luther aufzugeben, verbreitete Eck handschriftlich Bemerkungen zu einigen der Lutherschen Thesen unter dem Titel Obelisci (Spießchen), womit man in Handschriften und Vüchern verdächtige Stellen zu bezeichnen pflegte. Luther antwortete darauf mit den eben-

falls nur privatim verbreiteten Asterisci (Sternchen), ohne im übrigen ben tiefen Gegensatz zu erkennen, in den ihn seine ersten öffentlichen Außerungen nicht bloß zur Meinung der Kirche, sondern auch zum päpstlichen Stuhle gebracht hatten. Vielmehr meinte er noch immer in seinen Thesen die reine stirchlich päpstliche Ansicht über den Ablaß gegen falsche schren verteidigt zu haben, verehrte nach wie vor im Papste den höchsten Richter der Christenheit und lebte des Glaubens, er werde nur für eine genauere Aufstärung der Kurie zu sorgen haben, um Necht zu erhalten.

Bon biefem Standpunkte aus hatte er ichon früher bie Thefen an feine firchlichen Obern geschickt, die sie nach Rom gelangen ließen. Bon biefem Standpunkte aus arbeitete er jest bis Mai 1518 Erklärungen zu den Thefen aus, die er ebenfalls dem Rapste zur Renntnisnahme bestimmte. Und in dem Widmungeschreiben unterwarf er sich noch gang bem Bapfte, freilich unter ber Borausfehung, daß Chriftus aus feinem geweihten Munde spräche. "Ich falle Gurer Beiligkeit zu Rußen und ergebe mich ihr famt allem, mas ich bin und habe. Berhänget Leben, verhänget Tod; faget gu, faget ab; bestätiget, verwerfet, wie Guch beliebt: Gure Stimme werde ich als die Stimme Chrifti anerkennen, ber in Guch regiert und redet." Es ift die Stimmung, die in einem gleichzeitigen Briefe an Staupit wiederkehrt: "Christi Urteil erwarte ich vom römischen Stuhle zu hören." Aber freilich: follte ber Bapft nicht Christi Stimme folgen, fo ift Luther gum Biberstand bereit, und todesfreudig schaut er dem Martyrium entgegen. "Der einige nichtige Leib, durch viel und stetige Beschwerde geschwächt, ift noch übrig; richten sie ben, burch List ober Gewalt, Gott zu Dienst, so machen sie mich ärmer um eine Stunde ober zwei meines Lebens. Dir genügt mein fußer Erlöfer und Erbarmer, der Berr Jefus Chriftus: dem will ich singen, fo lang' ich lebe."

War das die Stimmung, die in Rom Entgegenkommen finden konnte? Die erste Antwort auf den lutherischen Handel, die von Rom her öffentlich verlautete, ging nicht vom Papste

aus — der nahm die Sache anfangs sehr leicht —, sondern von dem Magister sacri palatii Silvester Mazzolini, genannt Prierias. Er entzog sich auf einige Tage den Tiefen seiner thomistischen Studien, um den scrnen, ihm gefährlich erscheinenden Mönch abzuthun. Es geschah geringschätig und grob, und grob und geringschätig antwortete Luther. Hier zum erstenmal zeigte sich völlig die urbaner Form bare, bauernshaft heldenmäßige Freiheit von Menschensurcht, die Luther niemals verloren hat.

Und schon handelte es sich in diesem Streit, dem Vorspiel für das kommende psychologische Drama der allmählichen Abswendung Luthers von Nom, um die prinzipiellsten aller Fragen, um die Autorität des Papstes und der Konzilien: und Luther ging so weit, die Möglichkeit des Jrrtums beider zu behaupten, wenn ihre Fehlbarkeit auch geschichtlich noch nicht erwiesen sei. Und dieser Hintergrund, dies Grundthema einer neuen Ansschauung zeigte sich auch schon klar, gleich dem durchblickenden Blau eines sonst noch wolkenbedeckten Hinmels, in einer von Luther behandelten Sinzelfrage: er behauptete, der Bann trenne nur von der Kirchengemeinschaft, nicht von der Gemeinschaft der in Christo uns gegebenen geistlichen Güter, und er verstieg sich zu dem Sabe: "Selig ist und gebenedeiet, wer da stirbt in ungerechtem Bann, denn um der Gerechtigkeit willen wird er die Krone empfahen."

Es waren Betrachtungen, die Luther freilich fast unbewußt nahetreten nußten. Denn in Nom, wo der von Luther ansgenommene Zwiespalt zwischen kirchlicher und scholastischer Lehre keineswegs bestand, war man schon längst nicht mehr gewillt, mit ihm Erörterung zu pflegen; und es bestand nur die Absicht, ihn mundtot zu machen auf irgend eine Art.

Schon im Frühjahr 1518 war an der Kurie der Ketzerprozeß gegen Luther eingeleitet worden; zu Untersuchungsrichtern waren bestellt der Bischof von Ascoli und — Silvester Prierias. Luther ward vor ein Gericht zitiert, dessen Urteil nicht zweifelshaft sein konnte; er rief den Schutz seines Landesherrn an.

Run befand sich Rurfürst Friedrich ber Weise bamals auf

einem Reichstage zu Angsburg, dem letzten, den der alternde Kaiser Maximilian gehalten hat. Es war eine wichtige Tagung, und in ihre Interessen war auch der Papst verslochten. In Rom ward nämlich seit 1512 ein allgemeines Konzil geseiert, noch von Julius II. berusen; es sollte die seit dem Berfall der konzisiaren Bewegung des 15. Jahrhunderts neu erwordene Hoheitsfülle des Papstums bestätigen und hat diese Aufgabe durch die seierliche Proklamation der Bulle Bonisa? VIII. Unam sanctam zur Justiedenheit gelöst. Daneben aber sollte es nach dem Bunsche Julius II. und noch mehr nach dem seines Nachfolgers Leos X. den christlichen Widerstand gegen die Türken beleben; und in der That hat es einen allgemeinen Türkenzehnt für die abendländische Kirche beschlossen. Ihn nunmehr durch den Reichstag gut heißen und auf die deutsche Nation ausschreiben zu lassen, war eine der wesentlichen Sorgen der päpstlichen Gesandtschaft beim Augsburger Reichstag.

Aber das war schwierig. Die Deutschen wollten nicht zahlen; man höhnte laut und leise, der Zehnt werde schwerlich den Türkenkriegen zu gute kommen. Noch mehr: man holte die alten Beschwerden gegen die Kurie wieder einmal vor, das endlose Thema über Annaten und Pfründenverleihungen, über Indulgenzen, Exspektanzen und anderes, und man faßte sie wieder einmal in einem kräftigen Schriftstück zusammen, das einem früheren vom Jahre 1456 fast auf ein Haar glich.

Diese Haltung mußte die Kurie gegenüber dem Reichstag verbittern — und auch gegenüber dem Kaiser. Run bedurfte aber War damals der Kurie. Er ging damit um, seinem Enkel, dem Herzog Karl von Burgund, die Nachfolge im Reiche zu sichern. Kam es hierbei einerseits darauf an, die deutschen Kurfürsten für dessen Wahl schon dei Lebzeiten Maxens zu gewinnen, so mußte andererseits auch die Zustimmung der Kurie dazu erreicht werden, daß diese Wahl, obwohl Max nur erwählter, nicht auch gekrönter römischer Kaiser war, dennoch gethätigt werde.

Das war bie Lage, die Luthers Gefuch an feinen Kur- fürsten, man möge ihn in Deutschland verhören, zu Augsburg

vorfand. Kaifer Maximilian mußte sich den Kurfürsten Friedrich als einflußreichsten Wahlfürsten gunftig gefinnt erhalten, und er mußte zugleich die Kurie zur Zulaffung der Wahl bewegen. Das ergab in Sachen Luthers, bessen Gesuch ber Rurfürst alsbald zu fördern bestrebt mar, ein fehr einfaches Berfahren. Der Rurfürst war befriedigt, wenn für Luther das Gehör vor der väustlichen Gefandtschaft in Augsburg erlangt ward: ber Rurie war damit einigermaßen entgegengekommen und bennoch jener gefährliche Mönch nicht ausgeliefert, mit bem man ihr vielleicht frater, war fie nicht willfährig, broben konnte. So ward Luther nach Augsburg vor die papstliche Gefandtschaft citiert: jum erstenmal wirkten auf fein Schickfal, feine Berfon, feine Lehre politische Gesichtspunkte ein. Es waren bem Monch völlig neue Zusammenhänge: ihr Wirken und ihr wiederholtes Muftreten mußte ibn, ein wie weltabaefchiebenes Gottesfind er auch mar, bennoch von dem engeren Standpunkte bloger Fürforge für fein und feiner Gemeinde Seelenheil überleiten gu weiterer Umichan. Die nationalen Bewegungen, Die Welt= poragnae traten in feinen Gefichtstreis; ber Reformator begann Politifer zu werden und Batriot.

Un ber Svite ber papftlichen Gefandtichaft, foweit fie für Luther in Betracht fam, stand der Kardinal Thomas de Bio von Gacta, ein eifriger und liebenswürdiger Diplomat, ein nicht unbedeutender Theologe, ein Mann, der aufrichtig bestrebt war, die Deutschen zu verstehen, wie schwer es ihm auch wurde. Er empfing Luther zum erstenmal am 12. Oktober 1518, nach dem Schluffe bes Reichstags. Luther war arm= lich, auf Schusters Rappen, nach Augsburg hinauf gewallt; in Rürnberg hatte er sich noch eine bessere Kutte borgen muffen, um würdig vor dem Kardinal zu erscheinen. Wohl niemals noch hatte er vor einem fo hohen Rirchenfürsten gestanden; er war schüchtern; Cajetan dagegen hatte sich nach Luthers Schriften auf eine andere Erscheinung gefaßt gemacht; er hatte beschloffen, sachlich fest und formell entgegenkommend gu fein, jebe Erörterung aber ju vermeiben und von bem Mond nur dreierlei unabweislich zu fordern: den Widerruf seiner Jrrtümer; das Versprechen, sie auch künftig zu meiden, und das Gelübde, in der Kirche niemals Verwirrung zu stiften. Es scheint nun, daß Luthers Befangenheit den Kardinal von der vollen Durchsührung seines Vorhabens ablenkte; er ließ sich schließlich doch in eine Erörterung ein. Da aber, auf dem Kampsplatz wissenschaftlicher Gründe, unter gleichverteiltem Licht und Schatten, ward Luther sicherer: es kam zu einer förmlichen Disputation. Natürlich ging man dabei mit den gegenseitigen Gründen aneinander vorbei; Luther konnte sich nicht für besiegt erachten. Und so protestierte er am solgenden Tage (13. Oktober) gegen ein einsaches Verdikt, erbot sich aber zur Annahme eines akademisch-wissenschaftlichen Schiedsgerichts.

Der Kardinal lächelte über den Vorschlag; es kam zu erneuten Disputationen: was konnten sie nüten? Schließlich ging
man im Zorn auseinander. Es war ein für Luther persönlich
peinliches Ende, bei all seiner Sicherheit in der Sache. Er warf
sich vor, zu hitzig gewesen zu sein; er wollte noch ein letztes
Mittel versuchen, che er an die oberste Autorität innerhalb
der Kirche, an ein allgemeines Konzil sich beruse. Um 16. Oktober appellierte er auf den Rat seiner Freunde, kirchlichen
Vorschriften entsprechend, vom schlecht unterrichteten an den
besser zu unterrichtenden Papst.

Wenige Tage darauf ist er aus Augsburg entslohen, nachts, notdürftig bekleibet, durch ein kleines Pförtchen der Stadtmauer, in einem jähen Nitte von acht Meilen, nach dem er todmüde vom Pferde sank. Am 31. Oktober war er wieder in Wittenberg. Es war bei den von der Gegenseite vorbereiteten Maßregeln vielleicht ein sehr notwendiger Abschluß.

Aber was nun? Konnte Luther von seiner Appellation noch etwas erhossen? Und war es aussichtsvoll, an ein allsgemeines Konzil zu appellieren? War jest überhaupt die alte Chrsurcht vor dem päpstlichen Recht noch am Plage? Und waren Kurie und Kirche überhaupt zwei verschiedene Dinge?

Inzwischen kam von Cajetan die Weisung an Kurfürst Friedrich, den Mönch nach Nom zu senden oder wenigstens aus dem Lande zu jagen. Der Kurfürst sandte den Brief an

Luther. Und Luther war entschlossen, das Land zu meiden: werde er gebannt, so werde er gehen, "ungewiß, wohin, vielsmehr sehr gewiß, wohin: denn Gott ist überall." Zugleich vollzog er, da auch der Papst ihn auf seine Appellation hin verstieß, die Berufung an ein allgemeines Concilium, den 28. November 1518.

In diefem Augenblick erschien in Deutschland ein fachfischer Selmann, ber papstlicher Kämmerer und Notar geworden war, Karl von Miltit. Er war beauftragt, dem Kurfürsten Friedrich die goldene Rose zu überreichen - benn die Rurie bedurfte für ihre politischen Ziele bes guten Willens Friedrichs -: zugleich aber follte er die Auslieferung Luthers betreiben. Aber faum hatte er ben beutschen Boden betreten, fo begriff er, daß es unmöglich fein werde, die papstlichen Befehle gegen Luther auszuführen. Wie anders fah diefe geistige Bewegung in ber Nähe aus, als man in Rom träumte: es handelte fich nicht mehr um Luther, sondern um die Nation; unverkennbar war die allgemeine Wirkung ber Schriften bes Reformators. Die Rraft bes entschlossenen Wortes rettete Luther diesmal; fein Wort war feine That, wie auch fpater: fein Wunder, wenn er immer fühner vorging im Vertrauen auf den Gott, der aus ihm zeugte. Der Kämmerer von Miltit, ftets politischen Seitensprüngen zugeneigt, glaubte von feinem Auftrag abgeben zu muffen; er schmeichelte sich, Luther in gutlichen Verhandlungen zur Rube bringen zu können: Anfang bes Jahres 1519 trafen Sbelmann und Mönch in Altenbura zusammen.

Luther empfand die Nähe des Höflings unheimlich; gleichwohl ließ er sich dazu herbei, seinen Handel dem Trierer Erzbischof, Nichard von Greisenclau, einem Freunde Kurfürst Friedrichs, zu unterbreiten und bis zum Abschluß dieser Untersuchung Schweigen zu geloben, falls seine Gegner ebenfallsschwiegen. Zugleich ging er darauf ein, einen Brief an den Papst zu schreiben, der diesen geneigt machen sollte, die von Miltig eingeleiteten Verhandlungen zu bestätigen. Wir besitzen auch noch von Luthers Hand das Konzept zu einem solchen

Briefe, entgegenkommend im Tone, aber grundfätlich seinen Anschauungen nichts vergebend. "Ich bekenne frei, daß der römischen Kirche Sewalt über alles sei, und ihr nichts, weder im himmel noch auf Erden, könne vorgezogen werden, denn allein der Herr Jesus Christus, der Herr über alles." Sollte ein solcher Akt nur scheinbarer Fügsamkeit der Anfang dauernden Friedens sein? Die Thätigkeit Millitzens war bestimmt, als Zwischenhandlung zu enden.

Und schon ward auch von anderer Seite her dafür geforgt, daß dieser Ausgang eintrat: die Bedingung vorläufigen Schweigens ward von den Gegnern Luthers nicht beachtet.

Zwischen Karlstadt, einem theologischen Kollegen Luthers an der Wittenberger Universität, und dem Jngolstadter Eck bestand seit länger eine litterarische Fehde, und die Gegner waren übereingekommen, sie auf einer Disputation zu Leipzig auszusechten. Als Vorspiel hierzu gab nun Eck am 29. Dezember 1518 zwölf Thesen heraus: — aber diese Thesen des schäftigten sich fast weniger mit Karlstadt als mit Luther. Und auch hinsichtlich Luthers hatten sie wieder eine besondere Spize. Die letzte These betonte auss schroffste den aufänglichen Primat des Papstes. Sie forderte Luther heraus, seine gegensfäsliche Ansicht klar zu formulieren und sich dadurch als offensbarer Keper von der Kirche zu scheiden.

Die Absicht war unverkennbar, und Luther war nicht der Mann, sie zu übersehen. Er wollte sich dem Gegner in Leipzig stellen; in den folgenden Monaten widmete er sich der Vorbereitung. Und je mehr ihn Ecks Thesen in geschichtliche Studien hineinstrieben, um so mehr erschien ihm der ganze Nechtss und Versfassungsbau der Kirche nicht bloß unberechtigt, sondern als das gerade Gegenteil ursprünglicher Anlage der christlichen Kirche, — schon am 13. März 1519 schrieb er an Spalatin : "Ich besichäftige mich für meine Disputation auch mit den Dekretalen, und (ich slüstere es dir ins Ohr) ich weiß nicht, ist der Papst der Antichrist selbst oder sein Abgesandter."

<sup>1</sup> Frühere Andentung schon in dem Briefe an Wenz. Linck, 11. Des zember 1518. Preuß, Die Borftellungen vom Antichrift (1906), S. 103 ff.

Anzwischen nahte die Zeit der Disputation. Ihr Ausfchreiben hatte großes Aufschen gemacht; von allen Seiten strömten Theologen und Gelehrte bergu; Bergog Georg von Sachjen, ber fluge und wiffenschaftlich eifrig interessierte Landesfürst Leipzigs, hatte einen Saal feines Schloffes Bleifienburg für fie zur Berfügung gestellt und war perfonlich anwefend. Um 27. Juni begann der Aft nach feierlicher Deffe und zierlicher Begrüßung burch ben Leipziger Professor Betrus Mofellanus. Die ersten Tage waren burch Rarlftabt und Gd in Anfpruch genommen; ihre Erörterungen verliefen ins Endlofe, das Interesse begann zu ermatten; die Professoren nickten ein, die Studenten schliefen. Da, am 4. Juli, trat Luther auf, ber abgehärmte Monch mit feinem kargen Körper, feinen Leidenschaft blikenden Angen. Die Disputation sprang nach einigen Bemerkungen fofort auf ben Primat bes Papftes über. Luther konnte hier nicht anders, als feine von der kirchlichen Meinung abweichenden Ansichten aufstellen: es war ein taktischer Sieg Eds. Aber noch mehr. Am 5. Juli warf Ed Luther por, seine Ansicht, daß ber Brimat nicht heilsnotwendig sei, sei hufsitisch und schon vom Konstanzer Universalkonzil verurteilt worden. Klar war, wo Ed hinaus wollte: Luther hatte bie Autorität der allgemeinen Konzilien, soweit folche im Berlaufe der kirchlichen Gefchichte getagt hatten, noch nicht verworfen: bazu follte er gebrängt werden. Die Absicht ward erreicht. Luther behauptete, unter den Artikeln Suffens seien manche echt driftlich und grundevangelisch - eine Bemerkung, die ihm einen Fluch Berzog Georgs eintrug — und er sprach es schließlich, wenn auch noch nicht ohne Schwankungen, aus, daß felbst Konzilien geirrt haben könnten, nur bas geoffenbarte Gotteswort fei unfehlbar.

Es war der Höhepunkt und fast auch der Schluß der Disputation. Eck hatte erreicht, was er wollte: offenbar war die Keterei des Mönchs; er war abgedrängt von den Grundlagen der alten Kirche. Aber ein anderes übersah der kluge Eck. Luther war, gegen seinen Willen fast, zugleich zugedrängt der Basis einer neuen Kirche. Frei war jetzt die Bahn: nun galt es für Luther, die inneren Erlebnisse früherer Zeiten fruchtbar zu machen für die Nation, nun galt es, eine neue Gemeins

schaft ber Heiligen zu begründen auf bas lautere Wort Gottes. Wir treten in Luthers größtes Jahr ein, ins Jahr 1520.

3. Während der Anfänge der religiösen Bewegung war Deutschland zugleich in eine politische Aufregung von fast unsabsehbaren Folgen gerissen worden. Um 12. Januar 1519 war Kaifer Maximilian gestorben. Wer sollte sein Nachfolger sein?

Kaiser Max hatte in der Hauptsache niemals eine andere Kandidatur begünstigt, als die seines Enkels Karl, des Herzogs von Burgund, der jetzt auch König von Spanien und Neapel geworden war. Für sie, soweit sie bei seinen Ledzeiten durchszusehen wäre, hatte er auch schon die Mehrheit der Kursürsten gewonnen. Aber nun war er vorzeitig gestorben, und die Kursfürsten fanden sich an ihr Wort jetzt nicht mehr gebunden. Die Frage, wer gewählt werden solle, war also von neuem offen.

Und längst schon vor dem Tode Maxens hatte sich außer dem Kaiser auch die europäische Politik mit ihr beschäftigt. Mochte diese Politik im Zeitalter der Reformation realistisch sein im schlimmsten Sinne des Worts, nur auf gegenseitige materielle Übervorteilung berechnet, ehre und treulos, wie kaum jemals später: immer erkannte sie doch in der fast rein ideell gewordenen Kaiserwürde noch eine wirkliche, allerseits zu ersstrebende Macht.

Da erhob nun vor allem Frankreich Anfprüche. Seit dem 13. Jahrhundert folgten die Franzosen einem universalen Zuge ihrer Politik, der ansänglich über den Besitz Neapels zum Orient, nach Palästina führen sollte; in seinem Berlauf waren sie dann im Ausgange des 15. Jahrhunderts machtvoll wenigstens in Oberitalien eingedrungen; und hier, auf altem Neichsboden, war Kaiser Max ihnen unterlegen. Da erschien der Übergang der Kaiserkrone auf Frankreich um so natürlicher, als seit 1515 auf dem französischen Throne in Franz I. ein ebenso ruhmssüchtiger, als leichtsinnig alles wagender Herrscher sas. In der That war Franz schon lange vor dem Tode des alten Kaisers als Bewerber aufgetreten. Und seit Ende Juli 1518 hatte er eine seinen Absichten günstige Konstellation

ber europäischen Mächte geschaffen. Er hatte England gewonnen, er gewann die Kurie. Freilich wäre dem Papste Leo X. die Wahl eines minder mächtigen deutschen Neichsfürsten am liebsten gewesen; allein hatte er zwischen Franz von Frankreich und Karl von Burgund, von Spanien und von Neapel zu wählen, so schien ihm doch auf die Dauer wohl berjenige der beiden Kandidaten vorzuziehen, der nicht in der Verbindung Neapels und Deutschlands ohne weiteres die alte staussische, der Kurie so gefährliche Machtgruppierung wieder herbeisühren würde; zudem aber und vor allem zogen ihn seine medicäischen Hausinteressen auf die Seite Franzens.

Während dieser Lage der Dinge war Kaiser Max gestorben. Damit ward die Wahl dringlich, und das Aftionsfeld verschob sich von den Gebieten der internationalen Politif mehr auf Deutschland besonders: es galt, die Kurfürsten zu gewinnen. Aber auch hier war Franz zunächst unleugdar im Lorteil. Er besaß die Geldmittel zur üblichen Bestechung, er war dem Reiche nahe, während Karl fern in Spanien saß und jene Not materieller Mittel litt, die den Beherrscher so vieler Reiche auch später niemals verlassen hat.

Aber allmählich anderte fich die Lage. Rarl wußte England von Frankreich zu trennen. Suglands König trat, wenn auch nur verschämt, selbst als Bewerber auf: die Bermehrung der Randibaten mußte dem bisher schwächeren der beiden Rebenbuhler zu gute kommen. Indes die entscheidende Wendung kam diesmal mehr, wie vielleicht bei irgend einer Kaiserwahl der späteren Zeit. von Deutschland, von der Nation felber. Dem Bolke war Karl ber Enkel bes geliebten Raifers Mar, felbstverftändlich also minbestens ein halber Deutscher: Franz bagegen ber herrscher bes übermütigen, nachbarlich unruhigen Fremdlands. Den Fürften zeigten sich die beutschen Unterhändler Karls entgegenkommend. vertraut namentlich auch mit ihren Bestrebungen nach landes= herrlicher Freiheit. Die Franzosen dagegen traten ruhmredig auf und verletend; in cynischer Beise glaubten sie die Krone kaufen zu können und vermieden den herkömmlichen, ehrbar dreinschauenden Nimbus der geheimen Bestechung.

So kam der Tag der Wahl heran. Er führte die Kur-

fürsten in die Rheinlande, Gegenden, die ihre Feindseligkeit gegen die Franzosen und die mit ihnen verbündete Kurie offen jur Schau trugen, man fang bier Spottlieber auf Frankreich, und ber Legat magte hier nicht mehr, ohne friegerischen Schut ju reifen. Batten die Fürsten da Frang mablen können? Und noch ein Weiteres tam hinzu. In Suddeutschland galt Berzog Ulrich von Württemberg, diefer unsinnige Schinder feines Landes, als Parteiganger ber Frangofen. Er lag bamals mit dem schwäbischen Bunde im Kampf, und diefer vertrieb ibn Ende Mai 1519 aus dem Lande. Dadurch wurde die franzosenfeindliche Stimmung in Sübbeutschland gehoben; vor allem wurden aber auch die Kräfte des füddeutschen Abels frei, die unter Sidingens Führung bem Bunde gedient hatten. Sie zogen nun in bellen Saufen in die Nabe Frankfurts; noch einmal machte der niedere Abel, unter dem es feit Sahren garte, feinen Ginfluß auf eine Königsmahl geltend.

Mitte Juni trasen die Kursürsten in Franksurt ein; schon war die Wahl Franzens aussichtslos. In diesem Augenblick hat die Kurie dann noch einmal ihren geheimsten Wunsch betont, daß man einen deutschen Fürsten wählen möge. Sie ließ am 15. Juni durch Miltitz Friedrich den Weisen auffordern, sich wählen zu lassen. Aber Friedrich lehnte ab. Nun war kein Zweisel mehr. Ginstimmig ward am 28. Juni Karl von Burgund gewählt. Exwar wenige Tage vor der Disputation zwischen Luther und Eck.

Karl kam einstweilen noch nicht ins Land. Um so mehr durfte man von ihm erwarten. Wie weit war man doch in diesen Tagen entsernt von der resignierten Stimmung schon der ersten zwanziger Jahre, der Kurfürst Friedrich die bezeichenenden Worte lieh: "Gott hat ums diesen Kaiser gegeben zu Gnaden und zu Ungnaden." Man erwartete alles von dem "jungen teuren Blut", diesem Erben der deutschen Persönlichsteit Maxens: er wird den Glanz des alten Reiches erneuern, er wird die Sehnsucht der Frommen nach einer gereinigten Kirche erfüllen. So dachte man namentlich im Abel und in den humanistischen Kreisen: schon sah man ein neues Zeitalter emporsteigen, in dem Kaiser und städtischer wie ländlicher

Abel, politische und litterarische Gewalten ber Welt ihren Willen aufzwingen würden.

Diefe Stimmungen wurden laut in dem Augenblicke, ba Luthers Wege sich von denen der alten Kirche trennten, da bem Reformator ber Beariff ber Nation völlig aufging aus tausend und abertausend Außerungen der Zustimmung zu seinem Thun, wie aus ber Verbreitung feiner Schriften über 2111= beutschland, da ber Lärm ber politischen Ereigniffe laut in feine Zelle brang. Sie konnten nur eine Wirkung üben: ber Mond, der die Institutionen der alten Kirche von fich abgeftreift hatte, mußte mit feinen Absichten Schut fuchen bei ben nationalen, ben politischen Gewalten. Nicht nicht mit Bulfe ber firchlichen Institutionen allein, die ihre Rraft versagt hatten, war die Kurie zu bekämpfen und die neue Frömmigkeit zu stüßen: rettend, fördernd, aufbauend hatten die weltlichen Gewalten, hatten Raifer und Reich, Abel und Fürsten einzutreten, auf daß die Berufung eines heiligen, rechten, freien Ronziliums zur Reformation der hülflos gewordenen Kirche mahr werbe. Co, auf gleichsam sefundarem Wege, ward Luther national; auch jest noch mar fein Denken in erster Linie burchaus religiös und firchlich; aber die Vollziehung feiner Anschauungen fah er als möglich an nur noch auf zunächst nationalem Gebiete und durch nationale Mittel.

Doch war er einstweilen noch weit davon entfernt, die in diesem Zusammenhange ruhenden Gedanken zu Ende zu benken. Ihn beschäftigte zunächst nur die Sorge um sich und die Seelen seiner Gemeinde; auch jetzt ward er erst von außen her weitergetrieben. Seine Gegner griffen ihn an: er antwortete mit triumphierender Derbheit. Die Humanisten standen teilweis für ihn auf; der deutsche Abel näherte sich ihm; Hutten, Humanist und Sbelmann zugleich, schrieb seine beißenden Satiren: Luther mußte vorwärts schauen und nicht hinterwärts.

Und schon war weithin sichtbar an seine Seite der Humanist getreten, der unbefangener, weil nicht durch tiefste religiöse Lebenserfahrungen gebunden, und kühner, weil halb unbewußt, die Konsequenzen lutherischer Anschauungen zog:

Melanchthon. Am 25. August 1518 war er nach Wittenberg gefommen, blutjung, fdmächlich, burch fein Außeres zunächst enttäufdend, ein vielumworbener Renner ber griechischen Sprache; aber wie bald hatte ber ausgezeichnete Lehrer Fuß gefaßt im Rreife feiner Ruhörer und noch mehr im Bergen Luthers, ber ben Züngling als feinen Meister verehrte. In ber That konnte es einen Augenblick scheinen, als habe Luther in feiner Bescheidenheit recht, daß er nur der Vorläufer Philippi fei, dem er nicht wert fein werde, die Schuhriemen zu lösen. Melanchthon fand nach ber Leipziger Disputation für eine Rulle von religiösen Erlebniffen Luthers mit sicherer Sand die allgemein bindende Formel; er bedte mit Erfolg die Grundschwächen ber fatholischen Lehre von der Meffe auf; er stellte schon nahezu tadellos bas formale Prinzip des Protestantismus auf, das Grundaesek ber bogmatischen Interpretation und ber alleinigen Geltung ber Schrift als Quelle bes Glaubens.

Es waren Errungenschaften, die Luthers Feuergeist hätten vorwärts treiben muffen, selbst wenn keinerlei Anstöße äußerlicher Art erfolgt wären. Aber auch diese blieben nicht aus.

Seit Anfang 1520 ward Luther unmittelbarer wie bisher auf die Hilfe des Reichs gewiesen. Im August hat er sich dann auch auf Anraten seines Aurfürsten direkt an den Kaiser gewandt um Hilfe und Schutz gegen ungerechte Verdammung, in einem von Demut überstießenden Vriese, der gleichwohl freismütig forderte, daß man ihn höre: "Ich will keinen Schutz, wenn ich der Gottlosigkeit und Ketzerei übersührt werde. Darum allein bitte ich, daß meine Lehre, möge sie wahr sein oder falsch, nicht verdammt werde ungehört und unüberwunden."

Und auch Rom ließ über sich in doppelter Weise hören. Sin Freund sandte Luther eine von Hutten neu herausgegebene Schrift des Laurentius Balla zu, die unwiderleglich die Unechtheit der sog. fonstantinischen Schenkung, eines der Fundamente für die Begrüns dung der weltlichen Herrschaft des Papstes, nachwies; nun sah sich Luther fast unausweichlich gezwungen, den Papst als die dämonische Macht auf Erden, als den Antichrift zu betrachten. Und in diesem Gluben bestärfte ihn eine neue Schrift Mazzolinis,

in der der höchste Parorysmus papaler Theorieen erreicht ward; findet sich doch in ihr der Sat: "Unzweiselhaft kann der Papst weder von einer Kirchenversammlung noch von der ganzen Welt rechtmäßig abgesetzt oder gerichtet werden, auch wenn er so schändlich wäre, daß er die Völker hausenweise zum Teusel führte." Es waren Äußerungen, die Luthers Vorsatz, an sich zu halten, beseitigten: "Das Geheimnis des Antichrists muß offenbar werden," schreibt er an Spalatin, "es drängt selbst dazu; es will nicht länger verborgen bleiben." Das war die Stimmung, aus der heraus er als Motto sür sein nächstes Vuch die Worte nahm: "Die Zeit des Schweigens ist versangen, und die Zeit des Nedens ist gekommen," aus der hers aus er sein Manisest. "An den christlichen Abel deutscher Nation, von des christlichen Standes Besserung" schrieb.

Es ift die Schrift, in der Luther die Wendung von der Kirche zu den weltlichen Mächten, zu Kaiser, Fürsten und Adel, als den Garanten einer fünftigen Freiheit der Kirche, vollzieht. Mitte August 1520 ist sie erschienen; in wenigen Tagen waren viertausend Exemplare davon verkauft. In hohem Tone spricht sie; klar, selbstbewußt, schneidend, donnernd ist ihr Stil; die Säße fallen wuchtig oder eilen in vornehmem Gange daher, mag ihr Inhalt auch unter der Maske des Hosnarren vorzebracht werden, dem alles zu sagen erlaubt ist. In der That: eine Ausschüttung des ganzen Herzens Luthers, all seiner kritischen Bedenken ist dies Manifest vor allem. Aber es erweitert sich zu positiven Vorschlägen, und in wohldurchdachten Forderungen einer zunächst noch äußerlichen, weltlichstüchlichen Resormation, als der rechten Hülle gleichsam eines zu erwartenden neuen religiösen Lebens, geht es zu Ende<sup>1</sup>:

"Nun wollen wir sehen die Stücke, mit denen Päpfte, Kardinäle, Bischöfe und alle Gelehrten billig Tag und Nacht umgehen sollten, wo sie Christum und seine Kirche lieb hätten. Zum ersten ist es greulich und erschrecklich anzusehen, daß der Oberste in der Christenheit, der sich Christi Stellvertreter und

¹ Das Folgende giebt einen Auszug der positiven kirchlichen Borschläge, thunlichst im Anschluß an einzelne Sätze Luthers selbst.

Sankt Betrus Rachfolger rühmt, fo weltlich und prächtig baberfährt. Sie fprechen, er fei ein Berr ber Welt, und ctliche haben den Teufel in sich fo stark regieren lassen, daß fie gehalten haben, ber Papft fei über die Engel im Simmel und habe ihnen zu gebicten. Das ift erlogen. Denn Chriftus fprach vor Vilatus: Mein Reich ift nicht von diefer Welt. Rum andern: Wogn ift bas Bolk nube in der Chriftenheit, bas ba beifit die Kardinäle? Run Welschland ausgesogen ift, fommen fie ins beutsche Land, heben fein fanberlich an; aber feben wir zu, Deutschland foll bald bem welschen gleich werden. Es gehet fo: man schäumet oben ab von ben Bistumern. Alöstern und Leben. Der Kardinale mare übergenug an zwölf, und jeglicher hatte bes Sahrs taufend Gulben Ginkommen. Rum britten: wenn man von des Papftes Sofe den hundertsten Teil bleiben ließe und neunundneunzia Teile abthäte, so mare er bennoch groß genug, Antwort zu geben in Glaubensiachen. Run ift aber ein folch Gewürm und Geschwürm in Rom, und alles rühmt sich papstlich, daß zu Babylon nicht ein solches Wefen gewesen ift. Und wir verwundern uns noch, daß Rürften, Abel, Städte, Stifter, Land und Leute arm werden? Wir follten uns vermundern, daß wir noch zu effen haben! Doch ich klage nicht, daß das natürliche oder weltliche Recht und Bernunft bei ihnen nichts gilt. Es liegt alles noch tiefer im Grund. Ich klage, daß sie ihr eigenes, erdichtetes geistliches Recht nicht halten, das doch an sich selbst lauter Tyrannei, Geizerei und zeitliche Pracht mehr ift, benn ein Recht.

Und wiewohl ich nun zu gering bin, Stücke vorzulegen bienlich zu folchen greulichen Wesens Besserung, will ich boch sagen, soviel mein Verstand vermag, was wohl geschehen könnte und sollte von weltlicher Gewalt oder allgemeinem Konzil.

Die Annaten, das ist: die Hälfte der Zinsen des ersten Jahres von jeglichem geistlichen Lehen, an den Papst zu zahlen sollen Fürsten, Adel, Städte ihren Unterthanen frischan vers bieten und sie abthun; gegen die unterschiedlichen Praktiken wider Stifter und Bistümer soll der Adel sich sehen; und ein kaiserliches Gesetz gehe aus, kein erzbischöfliches Pallium, auch keine

Bestätigung irgendeiner Dignität fortan aus Rom zu holen. Es werde keine weltliche Streitsache mehr nach Rom gezogen, sondern dieselben alle der weltlichen Gewalt gelassen; und die weltliche Gewalt soll das Bannen und Treiben nach Rom nicht gestatten, wo es nicht Glauben oder gutes Leben betrifft. Der Papst verzichte auf die seiner Absolution vorbehaltenen Fälle; er verringere das Gewürm und Geschwürm zu Rom; er hebe die schweren greulichen Side auf, so die Bischöse ihm zu thun gezwungen sind; er beanspruche keine Gewalt über den Kaiser; er unterwinde sich keines Titels auf das Königreich zu Neapel und Sizilien, sowie auf die Außenlande des Erbes Petri; er sei demütig in seinen geistlichen Handlungen.

Un Stelle ber Jurisdiftion bes Papstes trete eine beutsche oberste Kirchengewalt; der Primat in Deutschland zu Mainz halte ein gemeines Konfistorium, zu welchem durch Appellation die Sachen in Deutschland ordentlich gebracht und getrieben Die Wallfahrten gen Rom feien abgethan; wenigstens walle niemand aus eigenem Vorwit ober Andacht, es würde benn zuvor von feinem Pfarrer, Stadt- ober Dberherrn anerfannt, daß er genugsam und redliche Ursache dazu habe. Daß man ferner nicht mehr Bettelklöfter bauen laffe: Silf Gott, ihrer ist schon viel zu viel! Und daß man sie des Predigens und Beichtens überhebe, es ware benn, daß sie von Bischöfen, Pfarrern, Gemeinde ober Obrigkeit dazu berufen und begehret würden. Daß Stifter und Klöster wiederum auf die Weife verordnet würden, wie sie im Anfang waren, da sie alle jedermann die Freiheit ließen, darinnen zu bleiben, fo lange es ihm gelüftete. Denn mas find Stifter und Rlöfter anders gewesen, benn driftliche Schulen, barinnen man Schrift und Zucht nach driftlicher Weise lehrte und Leute auferzog zu regieren und zu predigen.

Daß eine jegliche Stadt aus der Gemeinde einen gelehrten, frommen Bürger erwählte, demfelben das Pfarramt beföhle und ihn von der Gemeinde ernährte, ihm freie Willfür ließe, ehelich zu werden oder nicht; der neben sich mehrere Priester oder Diakonen hätte, auch ehelich oder wie sie wollten, die den

Haufen und Gemeinde regieren hülfen mit Predigen und Saframenten. Es wäre auch not, daß die Jahrestage, Begangniffe, Seelmeffen gang abgethan ober boch verringert wirden. Bas follte Gott für einen Gefallen baran haben, wenn die elenden Bigilien und Meffen fo jämmerlich geschlappert werden, weder gelesen noch gebetet: es liegt Gott nicht an viel, fondern an wohl beten! Daß man alle Fefte abthne und allein ben Sonntag behalte. Daß die wilden Rapellen und Relbfirchen zu Boden zerstört werden, da die neuen Wallfahrten hingehen, benn es geschieht ben Pfarrfirchen Nachteil bavon, daß sie weniger geehrt werden. Es hilft auch nicht, daß Bunderzeichen ba geschehen; benn ber bose Geist fann wohl Bunder thun. Auch follte man abthun ober verachten ober boch allgemein machen aller Rirchen Freiheit, Bullen, und mas ber Bapft zu Rom verkauft auf feinem Schindanger. Denn fo er Wittenberg, Salle, Benedig und vor allem feinem Rom Indulte, Privilegien, Abläffe, Gnaden, Borteile verfauft ober giebt: warum giebt er es nicht allen Kirchen insgemein? Ober muß das verfluchte Geld in Er. Beiligkeit Augen einen fo großen Unterschied machen? Er ift ein Birte: ja, wo du Geld haft, und nicht weiter! - Es ift wohl ber größten Nöte eine, daß alle Bettelei abgethan wurde in aller Chriftenheit, daß eine jegliche Stadt ihre armen Leute verforgte und feinen fremben Bettler zuließe, fie hießen, wie fie wollten, es waren Ballbrüder ober Bettelorben. Es fonnte eine jegliche Stadt die ihren ernähren: fo mußte ba fein ein Berwefer ober Bormund, ber all die Armen kennt und, was ihnen not wäre, bem Rat ober Pfarrer ansagt. Die Bruderschaften, ferner Abläffe, Ablaßbriefe, Butterbriefe, Diegbriefe, Dispenfationen und mas bes Dinges gleich ift, nur alles erfäuft und umgebracht! Das ift nichts Gutes. Kann ber Papst bich bispensieren im Buttereffen, Defhören u. f. w., fo foll er es den Pfarrer auch laffen tonnen, dem er es zu nehmen nicht Macht hat.

Die Universitäten bedürften auch wohl einer guten starken Reformation. Hier wäre nun mein Rat, daß die Bücher des Aristoteles Physica, Metaphysica, De anima, Ethica, welche

bisher für die besten gehalten sind, gang abgethan mürden. Mis hätten wir nicht die heilige Schrift, barinnen wir überreichlich von allen Dingen belehrt werden, davon Aristoteles nicht ben kleinsten Geruch empfunden hat. Doch möchte ich gern leiden, daß des Aristoteles Bücher von der Logik, Rhetorik, Poetif behalten ober, in andere kurze Form gebracht, nüplich gelesen würden, junge Leute zu üben wohl zu reden und zu Daneben hatte man nun die Sprachen, Latein, Griechisch und Sebräisch, die mathematischen Disziplinen, Hiftorie: welches ich Verständigeren befehle. Auch die Arzte laß ich ihre Kakultäten reformieren. Die Juristen und Theologen nehme ich für mich und fage zum ersten, daß es aut wäre, daß das geiftliche Recht von dem ersten Buchstaben bis an den letten zu Grund ausgetilgt würde. Denn heute ift geiftliches Recht nicht bas in ben Büchern, sondern was in bes Papftes und feiner Schmeichler Mutwillen steht. Das weltliche Recht aber, hilf Gott! wie ist das auch eine Wildnis geworden. Kürwahr, vernünftige Regenten neben ber heiligen Schrift wären übrig genug Recht; die weitläufigen und fern gesuchten Rechte find nur Beschwerung ber Leute und mehr Sindernis. benn Förderung ber Sadjen. Meine lieben Theologen aber haben sich aus der Dinhe und Arbeit gefett, laffen die Bibel wohl ruben und lefen Sententias (fcholastische Dogmatif). Run aber, fo die Sentenzen allein herrschen, findet man mehr beidnischen und menschlichen Dünkel, benn heilige, gewisse Lehre ber Schrift in den Theologen. Wie wollen wir denn nun thun? Vor allen Dingen follte in ben hohen und niederen Schulen die vornehmste und allgemeinste Lektion die heilige Schrift fein, und für die jungen Anaben bas Evangelium. Und wollte Gott, eine jegliche Stadt hatte auch eine Madchenschule, barinnen bes Tages die Mägdlein eine Stunde bas Evangelium hörten, es wäre auf beutsch ober lateinisch.

Damit sei genug gesagt von ben geistlichen Gebrechen. Ich achte auch wohl, daß ich hoch gesungen habe, viele Dinge vorgegeben, was als unmöglich angesehen wird, viel Stücke zu scharf angegriffen. Wie soll ich ihm aber thun? Ich bin es

schuldig zu fagen; könnte ich, so wollte ich auch also thun. Es ist mir lieber, die Welt zürne mit mir, denn Gott; man wird mir ja nicht mehr denn das Leben nehmen können. Gott gebe uns allen einen christlichen Verstand und sonderlich dem christlichen Abel deutscher Nation einen rechten geistlichen Nut, der armen Kirche das Beste zu thun: Amen!" —

Die Schrift an den christlichen Abel deutscher Nation galt den mehr äußeren, verfassungsmäßigen Schäden der Kirche; die Frage nach der kirchlichen Ausprägung der tieferen religiösen Wahrheiten des Christentums ließ sie unerörtert. Aber sie entstand schon unter der Voraussetzung, daß eine Kritik dieser Seite der Papstfirche bald folgen werde: "Wohlan, ich weiß noch ein Liedchen von Rom. Juckt sie das Ohr, ich will's ihnen auch singen und die Noten aufs höchste stimmen. Verstehft mich wohl, liedes Rom, was ich meine?"

Um 6. Oftober 1520 ericbien die Schrift "De captivitate Babylonica ecclesiae praeludium". Sie mandte sich gegen ben entscheidenden Punkt ber römischen Glaubenslehre, gegen die Art, in der die alte Kirche den Scelen das Beil vermittelte. gegen die Sakramente. Ihre Aufgabe war zu zeigen, daß Rom burch gewinnsüchtige Verdrehung ber alten, wie burch herrichfüchtige Aufstellung neuer Saframente die ursprüngliche Freiheit bes Chriftentums in Fesseln geschlagen, die Rirche in babylonische Gefangenschaft geführt habe. Luther wandte sich mit diesem Thema nicht so febr an weite Kreise bes Bolkes, als an den Klerus und die Gebildeten. Die Sprache ift barum lateinisch, die Beweisführung die der üblichen Methode schola= ftischen Denkens, ber Ton ruhig, wenn auch schneibend scharf und von tiefster Überzeugung getragen; in einzelnen Fällen aber erhebt fich die Rede dennoch zu rhetorischer Bobe und zeigt das Bathos des Agitators.

Von den sieben Sakramenten der alten Kirche: Abendmahl, Taufe, Buße, Firmung, Ehe, Priesterweihe und letzte Ölung: läßt Luther nur drei, ja eigentlich nur zwei als schriftgemäß bestehen, das Abendmahl und die Taufe; doch will er den übrigen Sakramenten den Sinn harmlos frommer Bräuche

nicht nehmen. Aber eben darüber sind sie längst hinaus entwickelt, sie sind, namentlich die She und die Priesterweihe, gefährlich geworden, indem sie von dem Herrschgelüst der Kirche zu Sakramenten gestempelt worden sind. Indes die damit verbundenen Übelstände haben mehr der Kirche als Gauzem, als der Religiosität des einzelnen geschadet. Anders mit den Hauptsakramenten, dem Abendmahl, der Tause, der Buse. Ihre Schäden behandelt Luther am aussichtslichsten, und in erster Linie die des Abendmahls; hier giebt er zugleich auch mehr als sonst schon einen Überblick der eigenen Auffassung.

Er geht ba von ber genauen und sinngemäßen Deutung ber biblischen Stellen, namentlich ber Ginfetungsworte, aus und folgert: "bas Saframent gehört nicht ben Brieftern, fondern allen; und die Priefter find nicht Berren, sondern Diener, die da beiderlei Gestalt denen geben muffen, die sie begehren, so oft sie bas thun." Er spricht bann von der Transsubstantiationslehre der mittelalterlichen Kirche; er stellt fich ihr teilweis entgegen; aber er läßt in weitherziger Dulbung auch andere Meinungen zu. Bon viel größerer Bedeutung erscheint ihm jener schreckliche Mißbrauch, dadurch es geschehen ift, daß heute in der Kirche wohl nichts fo allgemein und fo fehr geglaubt wird, als daß die Messe ein gutes Werk und ein Opfer sei. Denn diefer Mißbrauch hat ungählige andere erzeugt, bis der Glaube bes Saframents gänglich erloschen ift, und man aus bem Gebrauch bes göttlichen Saframents bie reinen Jahrmartte, Schankstätten und Geldgeschäfte gemacht hat.

Dem gegenüber muß zum Verständnis zunächst alles beiseit gelassen werden, was zur ursprünglichen Form dieses Sakraments menschlicher Eifer und Andacht hinzugethan haben, Meßgewand, Zierrat, Gefänge, Gebete, Orgeln, Lichte und alle Pracht sinnenfälliger Dinge. Fest steht dann unsehlbar auf Grund der Bibel, daß die Messe oder das Sakrament des Altars das Testament Christi ist, das er sterbend nach sich ließ zur Austeilung an seine Gläubigen "zur Vergebung der Sünden". So liegt im Testament eine Verheißung. Den Zugang zu ihr aber erhält man durch keinerlei Werke, eigene

Kräfte oder Leistungen, sondern allein durch den Glauben. Diesem Glauben aber folgt die Liebe, und die Liebe erst thut alles gute Werk, denn sie ist des Gesetzes Ersüllung. Daraus siehst du, daß zu einer würdigen Feier der Messe nichts anderes ersorderlich ist, als der Glaube. Ihm folgt alsdald von selbst die innigste Bewegung des Herzens, durch die der Geist des Menschen weit und fruchtbar gemacht wird, so daß er zu Christus, dem freundlichen und gütigen Testator, sich hingezogen fühlt und ein ganz anderer und neuer Mensch wird.

Aber wie viele wissen benn jett, daß der Inhalt der Messe Christi Berheißung ist? Statt auf den Sinn, legt man allen Wert auf das äußere Zeichen, auf Brot und Wein der Sakramente; damit geht der Glaube unter, und Werke und Sakungen des Werks treten an seine Statt. Von da ist's weiter gegangen dis zu dem äußersten Maß des Unsinns, daß man erlogen hat, die Messe wirke in Kraft des äußerlichen Vollzugs: und auf diesen Sand hat man Zuwendungen, Ansteilschaften, Bruderschaften, Seelmessen und dergleichen zahls lose Gewinns und Erwerdsgeschäfte gebaut und das ehrwürdige Testament Gottes der Knechtschaft ruchlosen Gewinns untersworfen.

Was hier gilt, das gilt auch für die anderen Sakramente: das kirchliche Dogma betrachtet sie nicht als Symbol, als Zeichen der Verheißung, sondern hat ihnen eine objektiv wirksame Kraft der Rechtsertigung untergeschoben auf Kosten des persönlichen Elementes, des Glaubens: man hängt allein an dem Zeichen und an dem Gebrauch des Zeichens und zerrt uns vom Glauben ins Verk, und aus dem Vort ins Zeichen: dadurch hat man die Sakramente nicht nur gesangen, sondern, soviel das möglich, völlig abgethan. Nun sollen wir zwar diese Tyrannei thatsächlich ertragen, wie jede Gewaltthätigkeit der Welt. Allein die Päpste wollen darüber hinaus das Veswußtsein unserer Freiheit so verstricken, daß wir glauben sollen, alles was sie thun, sei wohlgethan, und es sei nicht erlaubt, es zu tadeln und ihres unbilligen Thuns uns zu bestlagen, und während sie Lösse sind, wollen sie als Hirten erstlagen, und während sie Lösse sind, wollen sie als Hirten ers

scheinen, während sie Antichristen sind, wollen sie als Christen geehrt werden. Dieser Freiheit und diesem Bewußtsein zu gut erhebe ich meine Stimme und rufe voll Zuversicht: kein Geset (subjektiven Bewußtseins) darf dem Christen mit irgendwelchem Nechte auserlegt werden, weder von Menschen noch von Engeln, anßer soweit sie einwilligen: denn wir sind frei von allen Geseten.

Die Schrift bedeutete die endgültige Absage an Rom und bie alte Rirche. Die Grundlagen bes mittelalterlichen Chriften= tums waren bloggelegt, angegriffen, zerftort. Und bas allein mit den Hebeln eines gereinigten Verständnisses des Evangeliums, beffen Autorität auch die alte Kirche nicht zu leugnen imstande mar. Der Gindruck war außerordentlich. Er reichte weit über Deutschland hinaus. Die Parifer Universität trat jest wider Luther auf, und König Beilirich VIII. von England verdiente sich mit einer schwachen Gegenschrift vom Bapfte ben Titel eines Defensor fidei. In Deutschland felbst brang ber Schlag bis in die Mitte ber Gegner; auf ben Beichtvater Rarls V. wirkte die Lekture des Buches nach eigenem Geständnis wie eine körperliche Züchtigung; und alle lauen Geifter, ihnen vorweg Grasmus, erkannten nunmehr in bem furchtbaren Mönche von Wittenberg ihren Meifter, ber fie gu Sa und Nein zwang in den Fragen bes religiöfen Bewiffens.

Luther aber ließ ber Kritik ben ersten Ausban des eignen Systems folgen. In der Schrift über die babylonische Gesfangenschaft der Kirche hatte er die köstliche Zeit kommen sehen, da einmal das Papstum zusammendräche; "dann wird wieder zu uns die fröhliche Freiheit zurücksehren, in der wir uns alle als gleich in jeglichem Rechte erkennen und wissen werden, daß wer ein Christ ist, Christum hat; wer aber Christum hat, alles hat, was Christi ist, ein Herr aller Dinge". Und er

<sup>1</sup> Soweit Worte Luthers in diesem Auszuge unmittelbar benutt find, ift dies in der Hauptsache nach der trefflichen Übersetzung Kaweraus geschehen (Lutherausgabe f. d. Deutsche Haus 2, 375 ff.).

hatte hinzugefügt: "Davon will ich noch mehr und fräftiger schreiben." Dies Versprechen erfüllte er in der dritten großen Schrift des Jahres 1520, in der Abhandlung "Von der Freisheit eines Christenmenschen", die dem Buche De captivitate Babylonica unmittelbar folgte.

"Ein Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und niemand unterthan — und: Gin Christenmensch ist ein dienstebarer Knecht aller Dinge und jedermann unterthan." Um diese zwei widerständigen Reden von der Freiheit und der Dienstbare keit zu verstehen, sollen wir gedenken, daß ein jeder Christenemensch zweierlei Natur ist, geistiger und leiblicher.

Für ben geiftlichen Denfchen ift es offenbar, baf fein äußerliches Ding ihn frei noch fromm machen kann, wie es immer genannt werden mag. Alfo hilft es ber Seele nichts, ob ber Leib heilige Rleider anlegt, wie die Briefter und Geiftlichen thun, auch nicht, ob er in ben Kirchen und beiligen Stätten fei, auch nicht, ob er mit heiligen Dingen umgehe, auch nicht, ob er leiblich bete, faste, walle und alle guten Werke thue, die burch und in bem Leibe gefchehen möchten ewiglich. Es muß noch gang etwas anderes fein, das der Scele Frommiakeit und Freiheit bringe und gebe. Sie hat kein ander Ding weder im himmel noch auf Erben, barinnen fie lebe, fromm und frei und Chrift fei, benn das heilige Evangelium, das Wort Gottes, von Chrifto gepredigt, wie er felbst fagt: Ich bin ber Weg, die Wahrheit und das Leben. Im Worte aber hörft bu junächst beinen Gott zu dir reden, wie all bein Leben und beine Werke nichts por ihm feien, sondern muffest mit alledem, das in dir ift. ewiglich verderben. Go du foldes recht glaubst, wie du schuldig bift, so mußt du an dir felber verzweifeln. Daß du aber aus dir und von dir, das ift aus beinem Berderben fommen mögest, fo fett Gott dir vor feinen lieben Cohu Jefum Chriftum, und läßt bir burch fein lebenbiges, tröftliches Wort fagen, du follest in benfelben mit festem Glauben bich ergeben und frisch auf ihn vertrauen. So follen bir um desfelben Glaubens willen alle beine Sünden vergeben, all bein Berderben überwunden sein, und du gerecht, wahrhaftig, befriedigt, fromm und alle Gebote erfüllt fein, und bu von allen

Dingen frei fein.

Mso sehen wir, daß an dem Glauben ein Christenmensch genug hat; er bedarf keines Werkes, daß er fromm sei. Das ist die christliche Freiheit, der einzige Glaube, der da macht, nicht, daß wir müßig gehen oder übel thun mögen, sondern daß wir keines Werkes zur Frömmigkeit bedürsen. Nicht, daß wir damit aller Dinge leiblich mächtig wären, sie zu besitzen oder zu brauchen. Denn dies ist eine geistliche Herrschaft, die da regiert auch in der leiblichen Unterdrückung, das ist, ich kann mich an allen Dingen bessern nach der Seele, daß auch der Tod und Leiden mir dienen müssen und nützlich sein zur Seligkeit.

Über das sind wir Priester, denn Christus hat uns erworben, daß wir mögen geistlich für einander eintreten und bitten, wie ein Priester für das Volk leiblich eintritt und bittet. Wer mag nun ausdenken die Ehre und Höhe eines Christenmenschen? Durch sein geistliches Königreich ist er aller Dinge mächtig, durch sein Priestertum ist er Gottes mächtig: denn Gott thut, was er bittet und will.

Nun kommen wir aufs andere Teil, auf den äußerlichen Sier wollen wir antworten allen benen, die sich ärgern aus den vorigen Reden und zu fprechen pflegen: "Gi, fo benn ber Glaube alle Dinge ift und gilt allein genugfam fromm zu machen, warum sind benn die guten Werke geboten? So wollen wir guter Dinge fein und nichts thun!" Rein, lieber Mensch, nicht also! Es ware wohl also, wenn bu allein ein innerlicher Mensch wärest und gang geistlich und innerlich geworben, welches nicht geschieht bis an ben jüngften Tag. Es ift und bleibt auf Erden nur ein Unheben und Zunehmen, welches wird in jener Welt vollbracht. Da heben nun die Werke an. Sier muß der Mensch nicht mußig gehen, da muß fürmahr ber Leib mit Fasten, Wachen, Arbeiten und aller mäßigen Bucht getrieben und genbt fein, daß er dem innerlichen Menschen und Glauben gehorfam und gleichförmig werde. Darum verwerfen wir die auten Werfe nicht um ihretwillen, sondern um bes bösen Zusates, daß sie an sich gut machen, willen, um bieser falschen, verkehrten Meinung willen, welche macht, daß sie nur gut scheinen und sind doch nicht gut.

Das fei von den Werken insgemein gesagt und von denen, die ein Christenmensch gegen seinen eigenen Leib üben soll. Nun wollen wir von mehr Werken sagen, die er gegen andere Menschen thut. Siehe, da hat Paulus klärlich ein dristliches Leben dahin gestellt, daß alle Werke sollen gerichtet sein dem Nächsten zu gut, dieweil ein jeglicher für sich selbst an seinem Glauben genng hat, und alle andern Werke und Leben ihm übrig sind, seinem Nächsten damit aus freier Liebe zu dienen.

Darum, ob er nun ganz frei ist, soll er sich wiederum williglich zu einem Diener machen, seinem Nächsten zu helsen, mit ihm zu versahren und zu handeln, wie Gott mit ihm durch Christum gehandelt hat.

Siehe, also fließt aus dem Glauben die Liebe und Lust zu Gott, und aus der Liebe ein freies, williges, fröhliches Leben, dem Nächsten umsonst zu dienen; und ein Christenmensch lebt nicht sich selbst, sondern in Christo und seinem Nächsten: in Christo durch den Glauben, im Nächsten durch die Liebe.

Siehe, das ist die rechte geistliche, christliche Freiheit, die das Herz frei macht von allen Sünden, Gesetzen und Geboten, welche alle andere Freiheit übertrifft, wie der Himmel die Erde. Diese gebe uns Gott recht zu verstehen und zu behalten! Amen!

Mit den großen Schriften des Sommers und Herbstes 1520 war Luthers Bruch mit Rom, soweit er noch nicht einsgetreten war, innerlich vollkommen entschieden. Und die Nation folgte dem kühnen Führer. Freilich: wie wußte er sie zu packen! Staunenswert, unermüdlich war er thätig; dauernd hat er allein mehrere Druchpressen beschäftigt. Und welche Töne schlug er an! Wenn er mit der Ersahrung eines reisen Agitators die Interessen besonderer Stände in den Vordergrund schob, wie in der Schrift an den christlichen Adel die des Pfarrkserus; wenn er mit Geschief die einzelnen Teile seiner

Flugschriften so zu runden verstand, daß sie ein Ganzes zu bilden schienen, geeignet zur Aufnahme durch den Geringsten des Bolks im Verlaufe flüchtiger Minuten; wenn er trozdem die Fülle dieser Abschnitte zu packendem Schlusse zu schürzen wußte und ihnen lebendigstes Leben verlieh durch ein niemals versagendes Pathos:— so trat er andererseits in einer Schrift, wie der von der Freisheit eines Christenmenschen, als Freund dem Freunde nahe in den stillen Angelegenheiten des Herzens; es schien, als spräche einsam Seele zu Seele, als öffnete sich allen offendar und doch verdorgen das Geheimnis tiefsten sympathischen Austauschs.

So erklärt sich der unglaubliche Erfolg der lutherischen Schriften: der Person des Reformators vor allem wird er verdankt trot aller günstiger Borbedingungen der Sprache, des Wohnorts und des geistlichen Standes. Und welchen Widershall sand Luther in der Nation! Die Zahl der deutschen Drucke hatte 1513 erst etwa 90 betragen, 1519 stieg sie auf etwa 252, 1520 auf etwa 571, 1523 auf etwa 944: erst Luther hat die Deutschen öffentlich reden und saut denken gelehrt.

Und das war's, was er bezweckte. Er war fern jeder unduldsamen Nechthaberei; schon seine echte Herzenshöflichkeit bei aller Roheit der Formen schloß das aus; Grobheit war ihm nur Bedürfnis grotesken Humors. So hat er einmal, in lebhafter Erwartung von Gegenäußerungen, sagen können, das Evangelium könne nicht ohne Rumor gepredigt werden. Jetzt war er da, dieser Rumor; das Volk war aufgestanden: nicht Luther, Deutschland lautete das Feldgeschrei.

Und Nom? Was hatte es ben fröhlichen und unerhört offenen Angriffen Luthers zu erwidern? Ihm blieb nur das verbrauchte Mittel des Banns; und ungewiß der fünftigen Haltung des neuen Königs wagte es selbst hiermit kaum krafts voll zu handeln; matt, tastend erfolgte der Gegenschlag.

Eck hatte schon kurz nach der Leipziger Disputation ausführlich nach Rom berichtet und zu rascher Verurteilung Luthers gedrängt, im Januar 1520 war er selbst hingereist. Sosort setzte der Papst eine Kommission ein, die das Schlußurteil über Luther fällen sollte. Die Verhandlungen zogen sich jedoch in die Länge, erst nach einem Viertesjahr, am 3. Mai, war die Bulle fertig, ihre endgültige Fassung erhielt sie gar erst unterm 15. Juni. Sie bezeichnete Luther als den wilden Sber, der des Herrn Weinberg verwüste. Und selbst diese Bulle drohte Luther mit dem Banne nur, falls er binnen sechzig Tagen nicht widerruse; der wirkliche Banustrahl erfolgte erst am 3. Januar 1521.

Um so eifriger war Eck in Verbreitung der Drohbulle. Allein er mußte die Erfahrung machen, daß das veraltete Mittel dem religiösen Helden des Volks nicht mehr schadete. Nur wenige Vischöse publizierten die Vulle; die Universitäten Wittenberg und Erfurt wiesen sie unter Vorwänden ab; auch

Rurfürst Friedrich verweigerte die Bollziehung.

Luther felbst war nicht im Zweifel über sein ferneres Berhalten. Er wiederholte auf den Rat vorsichtiger Freunde am 17. November 1520 seine Berufung an ein freies Konzilium, ein Ronzilium im Sinne seiner Schrift au den chriftlichen Abel; dann beschloß er zu tun, was ihm versönlich gegenüber der Bulle des Untidrifts Rechtens dunfte. Um 10. Dezember versammelte fich außerhalb der Stadtmauern Wittenbergs bei der Kirche zum h. Kreuz, was in Wittenberg zum Studium der evangelischen Wahr= heit hielt; Luther erschien, und eigenhändig schleuderte er die Bulle und die papstlichen Rechtsbücher in ein emporloderndes Feuer mit den Worten 1: "Weil du die Wahrheit Gottes verdammt haft, verdammt er bich jest zu diesem Feuer!" Darauf ging er, zitternd und bebend vorher, nun frohgemut im Wonnegefühl einer guten That, feines Wegs, mahrend die Studenten ben Defretalen die Schriften Ccts, Emfers und anderer Papiften in die Flammen nachfandten. Der Welt aber verfündete er fein unerhörtes Vorgeben in einer Flugschrift, die in Stil und Fassung die romische Bulle triumphierend verspottete.

## III.

1. Am 11. Oktober 1520 hatte Luther an Spalatin geschrieben: "O daß Karl ein Mann wäre und für Christus den Kampf gegen diese Satane aufnähme!" In der That; neben der unweigerslichen Entschlossenheit des Reformators hing jett das meiste

<sup>1</sup> Theolog. Studien u. Kritifen 1908, S. 462. Höhmer, Luther im Lichte ber neueren Forschung 2 (1910), S. 81.

bavon ab, wie sich der junge Kniser zur religiösen Bewegung stellen werde.

Karl war seit dem Jahre 1515 formell Herrscher der Niederlande; in Wahrheit blieb er, geistig ungemein langsam reifend und auch förperlich schwach und zart, noch lange in ben Sänden feiner Ratgeber, namentlich des flugen Ballonen von Chièvres. Und diese Lage verbefferte fich für ihn feineswegs feit dem Tode feines Großvaters, des Königs Ferdinand von Aragon (23. Januar 1516). Jest galt es, Spanien zu gewinnen; waren hierzu die niederländischen Berren die geeigneten Ratgeber? Rarl gelangte erst fpat nach Spanien; feine fremde Umgebung erregte sofort nationale Empfindlichkeiten; und vereinzelte Spuren persönlicher Selbständigkeit Karls, die fich in absolutistischer Richtung bewegten, vermochten ihm die Liebe ber neuen Unterthanen auch nicht zu gewinnen. Dazu kamen schon jest finanzielle Verlegenheiten; sie zwangen zu ungewohnter Unfpannung ber fpanischen Steuerfraft. Gründe genug, um im Lande eine Unzufriedenheit hervorzurufen, die sich bald im Streben ber Ginzelfönigreiche Aragon, Catalonien und Balencia nach früherer Selbständigkeit und in einem hartnäckigen Aufstande des britten Standes, der Commeros, äußerte. waren die Verhältniffe Spaniens feineswegs geflärt, als Rarl im Frühjahr 1520 bas Land verließ; die Commeros fochten weiter; erft fpater stellte fich ber Abel auf Seite Rarls; und es war ein befonderer Glücksfall, daß der Connetable Belasco die Aufständischen am 23. April 1521 bei Billalar gründlich zu Boden schlug.

Aber auch dann blieb der Besit Spaniens für Karl nicht dornenlos. Es mag davon abgesehen werden, daß die spanische Krone wenig eintrug, trot der Eroberung der amerikanischen Goldländer. Bor allem bedeutete die Herrschaft über Spanien nebst Unteritalien, wie sie jett mit Burgund vereint war, eine dauernde Bedrohung und somit Gegnerschaft Frankreichs; und dieser Gesantbesit, wie er nun nochmals erweitert war durch den Erwerd der Kaiserkrone und die Versügung über die österzreichischen Herzogtümer und damit auch Mittelitalien um-

flammerte, mußte zugleich zu einer ständigen Bedrohung und somit Gegnerschaft bes Lapsttums führen.

Es waren Aussichten, die schon bei ber beutschen Königswahl des Jahres 1519 zur gelegentlichen Verbindung der Kurie und Frankreichs geführt hatten; nach ber Wahl Karls erwuchs aus ihnen eine natürliche Interessengemeinschaft beiber Dächte, die während seiner aanzen Regierungszeit immer wieder hervorgetreten ist und für die deutschen Schickfale, namentlich auch die Entwicklung des deutschen Protestantismus, entscheidende Bedeutung gehabt hat. Run hätte Rarl beide Gegner vielleicht beherrscht, ware er im sicheren Besit ber Krafte seiner Länder gewesen. Allein eben dies traf niemals zu. Schon die peripherische Lage feiner Berrichaften im Verhältnis zu Frankreich und zum Rirchenstaat ließ bei den schwachen Verkehrsmitteln und ber geringen Intenfität ber Berwaltung im 16. Jahrhundert keine gleichzeitige und ebenmäßige Ausnugung biefer Rräfte zu. Außer= bem aber waren die Rechte Rarls in den verschiedenen Staaten, die nur der Aufall des Erbes zusammengefügt hatte, überall perschieden und überall zugleich beschränkt; in Sizilien hatte er mit bem Barlament zu rechnen, in Spanien mit den Cortes, in Burgund mit den Generalstagten, von Diterreich und Deutschland nicht zu reden.

So schien die Macht Karls weit größer, als sie war. Aber eben diese Lage mußte den Träger dieser Macht immer wieder zu der Anschauung verlocken, daß er nicht bloß der mächtigste Monarch der Welt, sondern auch mehr oder minder absolut sei. Damit war in Karls Leben und Politik ein nie zu überwindender Gegensatz um so mehr geworsen, als er persönlich je länger je mehr dem Absolutismus zuneigte. Die Folge war, daß er gegen die Selbständigkeitstriebe seiner Bölker zu regieren suchte, daß er zu diesem Zwecke die Kräfte der einen gegen die der andern ausspielte. Es war eine Neigung, vielleicht eine Notwendigkeit seiner Lage, die seinen Willen und seine Machtentfaltung wohl nicht weniger gelähmt hat, als der Gegensatz gegen Frankreich und den Papst.

Co, burch bie verschiedensten Pudfichten bauernber Natur

von vornherein stark gebunden, erschien der junge Fürst in den Niederlanden, ward er in Achen gekrönt, schrieb er nach Worms seinen ersten Reichstag aus zum 6. Januar 1521.

Und noch ehe er dort erschien, hatte er, wenn nicht bem beutschen Bolk, fo boch ben beutschen Ständen einen bestimmten Gindruck seiner Person und seines Sandelns gegeben. Die Stände hatten Karl allerdings niemals im Sinne bes gemeinen deutschen Mannes bloß als den treuberzig biederen Enkel Maximilians angesehen; in der Wahlkapitulation des Nahres 1519 hatten sie sich vor absolutistischen Neigungen nicht minder gesichert, wie vor dem etwa zu befürchtenden Einfluß fremder, undentscher Auschauungen. Tropbem waren die Fürsten, die den Sof Karls in den Niederlanden befuchten, von dem fremden Thun peinlich überrascht. Karl war der deutschen Sprache "nicht bericht"; er und sein Hof redeten wallonisch: konnte man bei ihm von anderen, als rein dynastischen Interessen sprechen, so fühlte er sich als französischer Burgunder. Und die Umgebung des Herrschers, soweit fie wallonisch war, machte den Fürsten einen gleich abstoßenden Gindruck; gegenüber ben Spaniern am Sofe aber empfanden sie fofort ben tiefen Saß, der die Deutschen der folgenden Generationen immer noch steigend beherrscht hat: sie er= schienen ihnen lächerlich stolz und in ihrer Bettelarmut bennoch erpressungssüchtig; und ihr unendlich ceremonielles Wefen war ihnen nicht minder zuwider, wie die sengende Glut ihrer religiösen Empfindung.

Und bald glaubte man auch an Karl einige spanische Züge zu entdecken, namentlich auf dem wichtigen Gebiete religiösen Gefühls. Er hatte nichts von der derben, weltfrohen Frönunigkeit der Blaamen; er betete mit jener leidenschaftlichen Indrunst, wie sie später ein Nibera gemalt hat; er führte die Heiligenbilder zu häufigem Kusse an seine Lippen. Und von diesem Standpunkte religiösen Gefühls aus hielt er ganz an den kaiserlichen Idealen der Vergangenheit sest. Obgleich er in Achen bei der Königskrönung nach dem Vorbilde Maxens zum "erwählten römischen Kaiser" ausgerusen worden war, erstrebte er doch auss inmigste die religiöse Weihe auch durch

ben Papst; Imperium und Sacerdotium schienen ihm aufe einander angewiesen, wie nur irgend einem Kaiser des Mittels alters: sie standen ihm noch auf der unerschütterten, uns erschütterlichen mittelalterlichen Grundlage.

Das alles war nicht geeignet, ben Kaiser zur Hoffnung jenes Teils der Nation zu machen, ber Luther zujubelte. Aber auch den Fürsten und andern Ständen, die für die deutsche Libertät schwärmten, gaben, wenn nicht Persönlichkeit und Hof, so doch die ersten Maßregeln des Kaisers im Reiche bald zu benken.

Zwar daß der Kaiser sich denjenigen norddeutschen Fürsten wenig gnädig erwies, die als Freunde Frankreichs bekannt waren, erschien begreislich. Was aber sollte man zu Karls Politik in Württemberg sagen?

hier war, wie wir wissen 1, herzog Ulrich vor ber Königs= wahl des Jahres 1519 feines Landes verjagt worden. Aber schon im August 1519 hatte er versucht, sich wieder festzufeten. Dagegen war benn ber schwäbische Bund als Friedens= bewahrer Oberdeutschlands von neuem aufgetreten, mit ihm auch Rarl, der als österreichischer Erzherzog dem Bunde angehörte. Ulrich ward vertrieben und flüchtete in die ihm freundlich gesinnte Schweiz. Das Schickfal seines Landes war nun zweifelhaft; follte aber Ulrich abgesett werden, so mußte ihm nach Reichsrecht fein Sohn Christoph folgen. Da that Karl einen unglaublichen Schritt: er "kaufte" am 6. Februar 1520 bem schwäbischen Bunde bas Berzogtum gegen Erfat ber Rricaskosten ab und fügte es dem Besitz feiner beutschen Länder ein, beren Regierung er damals bem Erzbifchof Matthäus Lana von Salzburg, balb barauf bem Erzberzog Ferbinand, feinem Bruder, unterstellte. Es war ein offener Rechtsbruch. Freilich: bie alterftrebte festere Stützung ber vorder-öfterreichischen Befitzungen durch ein größeres Territorium und ihr Zusammenhana mit der Centralmacht des Hauses Habsburg an der Donau, wie man ihn im 13. Sahrhundert durch Festsetzen in Schwaben, im

<sup>1</sup> S. oben S. 269.

14. und 15. Jahrhundert durch Eroberung der Schweiz vergebens herzustellen versucht hatte, war damit nach vielen Richtungen hin erreicht: Österreich war auch eine südwestdeutsche Macht von Bebentung geworden. Und der bald darauf ersolgende Erwerd der Landvogtei Hagenau ließ noch weitere Schlüsse zu. Jetzt bildeten die österreichischen Besitzungen um den Oberrhein eine genügend seste Masse, um von ihr aus gegebenensalls gegen Frankreich loszubrechen: die deutsche Territorialpolitik des Kaisers ward alsbald einbezogen in den weltgeschichtlichen Zwist der Universalmacht Karls mit den Königen Frankreichs.

Die deutschen Fürsten sahen dem allem mit Mißtrauen zu; und ihre ersten Vertreter, darunter auch Friedrich der Weise, antworteten sofort mit einer gewissen Hinneigung zu Frank-reich. Es war der Beginn einer Verschiedung der Interessen, die schließlich zum Bunde des Kurfürsten Morit mit Frankreich und zum Verlust der Bistümer Met, Toul und Verdungeführt hat.

Aber freilich: all biese Bedenken und Schwierigkeiten waren gegen Schluß bes Jahres 1520 auch unter den Sinzgeweihten noch keineswegs völlig klar und ausgesprochen, und noch viel weniger Gemeingut weiterer Kreise. Die Nation erswartete von dem nahenden Kaiser noch alles; mit sast unzbegrenztem Vertrauen schaute sie nach ihm aus, nicht zum mindesten in der Sache ihres Herzens, in der kirchlich-religiösen Vewegung.

2. Als Karl nach Deutschland kam, waren ihm Name und Sache des Reformators nicht mehr unbekannt, mochte er auch niemals etwas von Luther gelesen haben. Schon am 12. Mai 1520 hatte ihm sein Gesandter bei der Kurie, Juan Manuel, berichtet: wenn er ins Reich gehe, möge er einem gewissen Mönche, der sich Bruder Martin nenne, einige Gunst erweisen; das werde gegenüber dem Papste, der diesen Martin sehr fürchte, gelegentlich gut wirken. So beherrscht schon im Andeginn der politische Gesichtspunkt in der Umgebung des Kaisers die Be-

handlung der reformatorischen Vorgänge; man will sie außebeuten zur Beherrschung der Kurie. Darauf hatte, noch in den Niederlanden, in Antwerpen, im September 1520 der päpsteliche Gesandte Aleander, ein eifriger, gewandter, gebildeter Vertreter der Kurie, von Karl ein Sdift erwirft, wonach in allen Erblanden Karls die lutherischen und andere gegen die Papstesirche gerichteten Schmähschriften samt und sonders öffentlich verbrannt werden sollten.

Jest, in Köln, nach der Königskrönung, verlangte der Legat vom Kaiser den gleichen Besehl für das Reich: der für die deutsche Bewegung entscheidende erste Schritt des Kaisers stand bevor. Aber der Legat stieß auf Hindernisse. Zwar ließ Karl zu, daß Luthers Schristen auf firchliches Betreiben in Köln und Mainz öffentlich verbrannt wurden. Aber ein allgemeines Mandat hierzu ergehen zu lassen, lehnten die kaiser-lichen Käte ab. Wolkte man Friedrich den Weisen schonen, den man als Gönner Luthers kannte und dessen man einste weilen noch bedurfte?

Balb erlebte der Legat Schlimmeres. Aus welchen Gründen immer, ob infolge gewissenhafter Auslegung einiger Bestimmungen der Wahlkapitulation Karls oder infolge einer politischen Wendung gegenüber der Kurie: man erklärte ihm in Worms, wo der Kaiser am 28. November 1520 eintraf, Luther müsse vor jedem weiteren Schritte im Reichstag verhört werden; demgemäß sei an den Kurfürsten von Sachsen geschrieben.

Freilich blieb es nicht bei dieser Maßnahme. Während Luther sich zu kommen freudig bereit erklärte, nahm ein weiteres kaiserliches Schreiben vom 17. Dezember 1520 den Inhaltdesjenigen vom 28. November zurück und gab dem Kurfürsten anheim, Luther zwar nicht bis Worms, wohl aber bis nach Frankfurt oder einem anderen in der Nähe gesegenen Ort mitzubringen, und auch dies nur in dem Falle, daß er widerrufen wolle. Was war inzwischen geschehen? Der Papst hatte sich

<sup>1</sup> Kalfoff, Die Anfänge ber Gegenresormation in den Niederlanden 1 (1903), 19 ff., und Archiv für Resormationsgeschichte 1 (1904), 279 ff.

in Sachen der spanischen Inquisition einigen Vitten Karls entgegenkommend gezeigt. So scheint es, als hätte man Luther nun nicht mehr als Mann des Widerspruchs ausspielen, sont dern sich dadurch, daß man ihn nundtot machte, ein Verdienst um die Kurie erwerben wollen.

Aber auch an dieser Auffassung war es wiederum nicht möglich festzuhalten. Je länger ber Raifer in Deutschland weilte, umsomehr erkannten seine Ratgeber erst, was Luther bedeutete. Die Flut ber religiös-politischen Flugschriften wuchs immer bedrohlicher, immer erregter ward ihr Ton, zumal seit man von der Berbrennung der papstlichen Drohbulle durch Luther gehört hatte. Dabei war kein Zweifel, daß die gebildeten und einflufreichen Kreife auf Seite Luthers standen. "Gegen uns," berichtet Aleander Mitte Dezember nach Rom, "erhebt fich eine Legion grmer beutscher Sbellente, die, unter Buttens Führung fich verschworen haben und, nach dem Blute des Klerus dürstend, am liebsten gleich über uns herfielen. Die deutschen Legisten und Kanoniften, die Priester wie die Berheirateten, sind alle unfere Feinde und erklärte Lutheraner. . . Schlimmer noch, als diese, treibt es die mürrische Sippichaft der Grammatiker und Poeten, von benen es in gang Deutschland wimmelt"1. Es war soweit gekommen, daß Alcander wo er ging und stand verspottet ward: nur in seiner elenden Wohnung, nabe dem kaiserlichen Quartier, fühlte er sich noch sicher. Ja am Hofe selbst ward er gelegentlich von einem "überaus lutherischen" Thürsteher mit Rippenstößen traktiert. Dazu kam, daß der Raiser und der fünftige Reichstag in Worms im Machtbereich, gleichsam unter ber Aufficht Sidingens lebten, beffen Sauptburgen in ber Rabe lagen. Run hatte Sidingen sich allerdings bem Raifer angeschlossen; aber wie oft hatte er nicht schon zwischen Reich und Frankreich geschwankt, und von seiner Feste Chernburg an ber Rabe, einer ber "Berbergen ber Gerechtigkeit" aus, ichleuberte eben jett Sutten Lamphlet auf Pamphlet zu Gunften Luthers

<sup>1</sup> Nach ber Übersetzung ber Aleanberdepeschen von Kalkoff, 2. Aufl., Halle 1897, S. 447.

in die erregte Welt. War es nach alledem schon ratsam, sich gegenüber Luther abwartend zu verhalten trok bessen unverblümter Absage an Rom, so ergab sich hierfür die bringenoste Notwendigkeit, als die Stimmung überfeben werden konnte, in ber die deutschen Rürften und Städteboten zum ausgeschriebenen Reichstag einritten. Es war fein Zweifel: fie maren, soweit die Schäben der Kirche in Betracht kamen, überwiegend lutherifch gefinnt, und auch die wichtigsten Bischöfe, ein Albrecht von Maing, ein Matthäus Lang von Salzburg, waren weit entfernt von fanatisch = religiösem Entseten über ben Reter. Unter diesen Gindruden mußte ber Raifer, so fehr er perfonlich die lutherische Bewegung verabscheute, bennoch aus poli= tischen Gründen versucht sein, wenn auch unter häufigen Schwankungen, ju feiner Saltung vom November 1520 gurudgufehren. Zunächst aber unternahm er es, die religiöse Erregt= beit ber Nation zu ignorieren, indem er den Reichstag mit anderen Gegenständen beschäftigte.

Der Neichstag wurde am 27. Januar 1521 feierlich mit einem Gottesdienst in den Hallen des Wormser Doms eröffnet; ungemein zahlreich waren die Stände, die sich zu ihm, dem ersten des jungen Kaisers, eingesunden hatten. Tags darauf ward den Ständen die kaiserliche Vorlage für die Veratungen überreicht. Sie wünschte bessere Ordnung der innern Verhältnisse, namentlich volle Durchführung des Reichsfriedens, regte die Einsetzung eines kaiserlichen Regiments während der Abwesenheit des Herrschers vom Reiche an, und verkündete die Absicht Karls zur Romfahrt und zu einem bewassenen. Über all das war sehr höslich und zuvorkommend geredet; um die Ziele der auswärtigen Politik des Reichs zu erreichen — die freilich zugleich die Hauspolitik des Kaisers war —, stellte der Kaiser die Kraft all seiner übrigen Herrschaften zur Verfügung.

Aber die Stände waren weit davon entfernt, die einzelnen Punkte der Vorlage dem Sinne des Kaisers gemäß in systematischer Arbeit zu erledigen: von allem anderen abgesehen ging das gegen ihre Gewohnheit. Sie verbrachten vielmehr Woche auf Woche mit leeren Erörterungen; und sehr früh nahmen sie statt der kaiserlichen Vorlage die erneute Aufstellung von Veschwerden gegen die Kurie, die in einem unerhört heftigen Ton gehalten wurden, in Angriss: "alle schreien nach einem Konzil, fündigen Rom den Gehorsam auf und empören sich gegen den Klerus". Ansang März war so in Sachen des Kaisers noch nichts erreicht; der Kaiser ward ungeduldig; er kam auf seine Wünsche dringlich zurück und nahm Gelegenheit zu betonen, es sei des Reiches Herkommen, daß man einen Herrn habe.

Es ift zu bezweifeln, daß eine folche Erinnerung in diesem Augenblicke völlig am Plate war. Der Kaiser war damals infolge neuer Verschiedungen der allgemeinen europäischen Lage ganz in den Händen der Stände. In Spanien wütete noch der Ausstand der Comuneros. An der burgundischsfranzösischen Grenze geriet die Treue wichtiger Abelshäuser gegenüber Burgund ins Wanken. Der Papst, an sich schon zu Frankreich neigend, ward durch die Ankündigung einer bewaffneten kaiserlichen Romfahrt immer völliger in die Arme König Franzens getrieben. Und Franz kannte diese Lage der Dinge sehr wohl; er sah seinen Vorteil darin, die kaiserliche Proposition an den Reichstag als Kriegserklärung zu betrachten; schon warf er Truppen gegen die spanische Grenze.

Unter diesen Umständen konnte der Kaiser in Worms nicht anders als der autonomen Bewegung des Neichstags solgen. Diese drängte aber von der kaiserlichen Proposition schon längst ab in die religiöse Bewegung. So blieb Karl nichts übrig; er mußte noch vor der Erledigung seiner Vorlage die Besprechung der lutherischen Sache zulassen und selbst Farbe bestennen. Am 13. Februar sprach Aleander zum erstenmal vor dem Neichstag über Luther; zwei Tage darauf legte der Kaiser den Ständen ein scharf gesaßtes Mandat gegen den Ketzer vor.

Die Stände, zuerst die Kurfürsten, traten darüber mährend ber nächsten Tage in eine langwierige, äußerst hisige Beratung;

<sup>1</sup> Aleander am 8, Februar 1521; Kalkoff S. 78.

Rurfürst Friedrich der Weise und der von Anbeginn luthersfeindliche Kurfürst Joachim von Brandenburg wurden fast handgemein. Gleichzeitig ließ Kurfürst Friedrich geheime Vershandlungen mit dem kaiserlichen Beichtvater Glapio führen, einem klugen französischen Franziskaner, der einer weitgehenden Reformation der Kirche im Sinne der konziliaren Bestrebungen des 15. Jahrhunderts nicht abgeneigt schien; Friedrich wollte sehen, dis zu welchem Grade etwa dei dem Kaiser ein Entsgegenkommen gegenüber Luther zu erwarten wäre. Es waren dange Tage; "der Mönch," berichtete die Frankfurter Gesandtschaft nach Hause, "macht viel Arbeit; es wollte ihn ein Teil gern ans Kreuz schlagen; fürchte, er wird dem kaum entrinnen; allein ist zu besorgen, wo es geschehe, er wird am dritten Tage wieder auferstehen."

Am 19. Februar antworteten die Stände dem Kaiser. Sie traten ihm nicht grundsätlich entgegen. Aber sie meinten, ohne weiteres dürse man Luther nicht verurteilen, da der gemeine Mann an vielen Enden aus Luthers Predigten, Lehre und Schrift allerlei Gedanken, Phantasie und Pläne gesaßt habe, so daß aus seiner Bestrasung ohne Verhör leicht Unruhe und Empörung erwachsen könne. Darum solle man ihn unter sicherem Geleit kommen lassen und verhören. Freilich: disputieren dürse man mit ihm nicht. Er solle lediglich auf die Frage antworten, ob er auf dem beharre, was er wider den h. Glauben habe ausgehen lassen. Widerruse er hier, so könne man mit ihm über die andern "Punkte und Sachen" disputieren. Widerruse er nicht, so würden die Stände das Mandat Sr. Majestät unterstützen.

Den Ständen war die dogmatische Opposition Luthers zuwider, gleichgültig, ob sie dieselbe verstanden oder nicht; seine Heterodoxien solle er abschwören. Wäre das aber geschehen, so dachten sie ihn als Führer der allgemeinen Opposition gegen die kirchlichen Mißbränche zu hören und auszumußen.

Diese Aufsassung ist gesichert durch die in Aleanders Bericht vom 27. Februar 1521 (Kalfoss S. 94 f.) gegebene Umschreibung der Antwort der Stände.

Der Kaiser willfahrte bem Antrage bes Reichstags. Am 6. März erließ er die Citation für Luther, und am 15. ordnete er einen Herold ab, der ihn vor den Reichstag nach Worms geleiten sollte. Das Anschreiben war mild und freundlich geshalten; es bediente sich der Anrede "Chrsamer, Lieber, Andächtiger". Hatte aber der Kaiser gehofft, mit diesem Zugeständnis auf religiösstirchlichem Gebiete die Zustimmung der Stände zu seinen politischen Propositionen völlig zu sichern, so sah er sich enttäusicht; die Stände zeigten auch jest noch Bedenken. Diese Erfahrung brachte in seiner Haltung gegenüber Luther alsbald einen Rückschlag; er ließ trotz des Widerspruchs der Stände ein Mandat veröffentlichen, das die Bücher Luthers zwar nicht zu verbrennen, aber doch den Obrigkeiten auszuliesern, zu verswahren und nicht weiter zu drucken befahl.

So war die Lage nicht vollfommen geklärt, als der kaiferliche Herold am 26. März in Wittenberg erschien und Luther aufforderte, ihm zu folgen. Es war am Dienstag vor Ostern. Eine Woche darauf brach Luther auf. In einem Gefährt, das ihm der Wittenberger Rat gestellt hatte, durchzog er Thüringen, geleitet von dem ihm wohlgesinnten Herold und zwei Wittenberger Getreuen, begeistert geseiert in Ersurt, Gotha, Eisenach, wo überall er ergreisend predigte; am 14. April erreichte er Frankfurt.

Inzwischen war das kaiserliche Mandat gegen seine Bücher allenthalben bekannt geworden; die Aufregung wuchs; Luthers Freunde hegten für ihn ernstliche Sorge; auch Kurfürst Friedrich warnte von Worms aus. Aber Luther blieb sest: "Christus lebt, und wir werden nach Worms kommen, allen Pforten der Hölle und Fürsten der Welt zum Trog." Seine Stimmung war friegerisch; ein Versuch Glapios, ihn zu einer Unterredung auf der Sdernburg zu bestimmen, scheiterte an seinem Widerspruch, während es Glapio im Vereine mit Karls Kämmerer Paul von Armersdorf gelang, Huten zur Annahme eines kaiserslichen Jahrgehalts zu bestimmen und Sickingen in Ansichten hineinzudrängen, die eine Vedrohung des Kaisers und des Neichstags von seiner Seite her ausschlossen.

Am 16. April, vormittags um zehn während des Frühmahls, zog Luther in Worms ein. Der Türmer auf dem Dom stieß ins Horn, da der Wagen durch die Thorburg suhr; die stillen Straßen belebten sich; eine Menge Bolks begleitete den Mönch in seine Herberge, die er, "mit dämonischen Augen umhersblickend", mit den Worten: "Gott wird mit mir sein", betrat1.

Und schon am andern Tage, nachmittags gegen sechs Uhr, stand er vor Raifer und Reich. In der dicht gedrängten Berfammlung trat ihm der Offizial des Trierer Erzbischofs, Johann Ed, ein altfirchlich getreuer, wohlgefinnter Mann, gegenüber. Er leate ihm im Namen des Kaisers zwei Fragen vor: ob er bas vor ihm liegende Bündel von Schriften, bas Aleander zusammengebracht hatte, als von ihm verfaßt anerkenne und ob er beffen Inhalt widerrufen wolle? Luther bekannte sich zur erften Frage mit leifem Ja, auf die zweite Frage ward er völlig befangen. Er, ber oft genug in Todessehnsucht verzückt ein Martyrium erwartet hatte, ber fpater ben ersten Feuertod eines Evangelischen mit dem Sauchzen bes Hohenliedes begleitete: "Nun ift die Zeit wieder gefommen, daß wir der Turteltauben Stimme hören und die Blumen aufgehen in unferm Lande" er fprach mit leifer, fast nieberer, gelaffener Stimme, daß man ihn auch in der Nähe nicht wohl hören mochte, und bat um Be= benkzeit. Sie ward ihm auf einen Tag, widerwillig genug, gewährt; Luther verließ die Versammlung. Alleander triumphierte: "Der Narr war lachend eingetreten, und vor bem Raifer neigte er fortwährend ben Ropf bin und ber, auf und nieder; als er fortging, schien er weniger heiter. Auch von feinen Gönnern haben ihn viele, nachdem fie ihn gefehen, die einen für närrisch, die andern für besessen erklärt, viele andere für einen frommen Mann voll heiligen Geistes." Aber Luther fand sich alsbald nach ber Versammlung wieder; noch am felben Abend ichrieb er an Cufpinian: "Nicht ein Tüpfelchen werbe ich widerrufen, wenn Christus mir anädig ift."

Des andern Tages ward Luther von neuem vorgelaffen.

<sup>1</sup> Aleander am 16. April 1521; Kalkoff S. 167.

Er mußte warten; es dunkelte; die Kackeln ftrahlten, als er ben von bichtem Gedränge erfüllten Saal betrat. Und nun fprach er offen und frei zur zweiten Frage. Er teilte feine Schriften in drei Gruppen: jum erften habe er von Glauben und Sitten schlicht und evangelisch gehandelt, jum andern bas Bapfitum und der Papiften Lehre bekämpft, endlich gegen einzelne Brivatpersonen geschrieben. Er bedaure den hestigen Ton feiner Streitschriften; seine Abhandlungen ber erften Art murben auch von seinen Gegnern anerkannt; zur zweiten Gruppe seiner Schriften wiber Papft und Rurie habe er nichts zu widerrufen. Aber nicht auf den Widerruf komme es an, sondern auf die Wahrheit. "Derhalben bitte ich um der göttlichen Barmherzigfeit willen Gure Majeftat, die allerdurchlauchtigften Berrichaften, oder wer sonst sei er hoch oder niedrig es vermag Zeugnis vor= zubringen, meine Frrtumer barzuthun, mich mit prophetischen und evangelischen Schriften zu überwinden. Werde ich beffen überwiesen, so bin ich bereit, jeden Irrtum zu widerrufen, und werde der erfte fein, meine Bücher ins Feuer zu werfen."

Aber man bachte nicht baran, Luther eine Disputation zu bewilligen. Wie mare fie im Reichstag auch nur möglich gewesen? Der Trierer Offizial brachte die Meinung der Stände jum Ausdruck, wenn er Luther bemerkte, man muffe eine "un= gehörnte" Antwort, d. h. eine flare Antwort ohne Sindersinn, verlangen. Darauf gab Luther, den ungewöhnlichen Ausdruck aufgreifend und bas Bild übermütig weiter ausführend, feine Antwort "ohne Sorner und Zähne"1: "Es fei benn, daß ich durch Zeugnis der Schrift überwunden werde oder aber durch offenbare Gründe - benn ich glaube weder dem Papft noch den Konzilien allein, weil es am Tage ift, daß dieselben gu mehrmalen geirrt und wider fich felbst geredet haben -: so bin ich überwunden durch die Schriftstellen, welche ich angeführt habe, und gefangen in dem Gemiffen an dem Wort Gottes: beshalben ich nichts mag noch will widerrufen, weil wider bas Gewiffen zu handeln beschwerlich, unheilsam und gefährlich ift."

Die Mehrheit des Reichstages hörte die Worte mit Entsfehen. Der Papst kann irren, die Konzilien haben geirrt! Auch das Konstanzer Konzilium, der Stolz der letten deutschen

<sup>1</sup> R. Meißner, Archiv f. Reformationsgesch. 3, 321 ff.

sonst so unendlich traurigen Bergangenheit! Der Mönch lästerte Gott, die Nation und die Kirche. Es war genug. Man wollte nicht weiter hören. Während der Anfänge einer Debatte zwischen Luther und Eck erhob sich der Kaiser, erhoben sich die Fürsten und machten den Berhandlungen ein tumultuarisches Ende. Luther aber, der Gewalt eines unverschuldeten Abstruchs weichend, schloß mit den Worten: "Ich kann nicht anders. Hier stehe ich. Gott helse mir. Amen!"

Draußen war es Nacht geworden; man drängte nach Haufe. Als Luther wieder in seine Herberge trat, reckte er nach Art der deutschen Landsknechte, wenn sie im Kampsspiel über einen wohlgelungenen Hieb frohlockten, sieghaft seine Arme empor und schrie: "Ich din hindurch, ich din hindurch!" Und die Begeisterung seiner Landsleute folgte ihm in den stillen Naum der Herberge. Unablässig drängten sich in den folgenden Tagen die Besuche der Bürger, des Abels, der Fürsten; der tapfere Mut des Mönchs riß sie mit; und freudig sprach der junge Landgraf von Hessen Mesormator zu: "Habt Ihr Recht, Herr Doktor, so helse Euch Gott."

Am folgenden Tage versammelte auch der Kaiser die Fürsten. Er sagte, er wolle ihnen seine Meinung nicht vorsenthalten. Und er verlaß im Sinne eines Maniscstes ein von ihm persönlich versastes Schriftstück: "Ihr wist alle, daß ich von den christlichsten Kaisern deutscher Nation und den katholischen Königen der Spanier, von den österreichischen Erzherzögen und den burgundischen Herzögen herstamme, welche alle dis zu ihrem Tode die treuesten Söhne der katholischen Kirche und die Verteidiger und Ausbreiter des katholischen Glaubens zur Ehre Gottes, zur Vermehrung des Glaubens und zum Heil ihrer Seelen gewesen sind . . . Da es nun offenbar ist, daß ein einzelner Mönch, durch seine besondere Meinung des trogen, in die Irre geht, sich mit dem Glauben der ganzen

<sup>1</sup> Die folgende teilweise Wiedergabe nach Baumgarten, Karl V., 1, 456 ff.

Christenheit in Widerspruch setzt, sowohl berjenigen, welche vor tausend Jahren, als derjenigen, die heute leben, und sich anmaßt zu behaupten, alle Christen seien bis jetzt im Jrrtum gewesen, so haben wir beschlossen, an diese Sache alle unsere Reiche und Lande, unsere Freunde, unser eigen Leib, Blut, Leben und Seele zu setzen . . . Der Mönch soll nach Inshalt seines freien Geleites, das wir halten wollen, zurücksgesührt werden; verbieten aber, daß er predige und mit seiner schlechten Libre das Volk versühre und Aufruhr errege. Wir haben beschlossen, gegen ihn als einen wahren und überführten Ketzer zu versahren, und ermahnen Euch, daß Ihr in dieser Sache wie gute Christen und so, wie Ihr versprochen habt, Eure Meinung kundsebt."

Viele der Fürsten, da sie diese Worte hörten, wurden bleich wie der Tod. Zum erstenmal redete der junge Kaiser aus sich heraus, statt aus dem Munde der Näte: diese Worte kamen aus den Tiesen seiner Seele, ein persönliches Zeugnis: der deutsche Mönch hatte den universalen Kaiser zum Bekenntnis gezwungen.

Unter diesen Umständen konnten weitere Versuche gegensseitiger Verständigung, wie sie wohlwollende Fürsten unter der Führung des Trierer Erzbischofs anbahnten, keinen Erfolg mehr haben. Sie schwanden dahin vor der sengenden Glut der emporlodernden Gegensätze: wer nicht für Luther war, war wider ihn. Luther selbst war darüber nicht im Zweisel: "Es ist geschehen, wie es dem Herrn gefallen mag; der Name des Herrn sei gelobt."

Am 26. April morgens zog Luther in dem kaiferlichen, noch auf 21 Tage erstreckten Geleit von dannen; am Abend des 1. Mai kam er in Sisenach an. Bon hier aus ging er in die Berge der südlichen thüringischen Hänge, seine Berwandten um Möhra herum zu besuchen. Er wurde innig von ihnen aufgenommen: würde man sich jemals wiedersehen? Als er dann von dorten über die Scheide des Gebirgs nach Waltershausen zureiste, ward er in tieser Waldeinsamkeit, an einer Stelle, die jetzt frommes Gedenken mit einem Denkmal geschmückt

hat, von kurfürstlich fächsischen Reitern aufgehoben und zur Wartburg gebracht. Luther wußte seit den letzten Zeiten in Worms, daß er in Sicherheit gebracht werden würde; so hatte es sein vorsichtiger Kurfürst beschlossen. Im Neiche aber blied sein Schicksala noch lange ein Nätsel, und Thränen flossen um den Verbleib des Totgeglaubten. "O Gott, ist Luther tot," schrieb Dürer in das Tagebuch seiner niederländischen Reise, "wer wird uns hinfort das heilige Evangelium so klar vorstragen?"

In Worms hatte sich inzwischen der Raiser mit ben Ständen über die Ordnung bes neuen Reichsregiments und die Anforderungen für die auswärtige Politik verständigt. Es blieb nur noch die Sache Luthers übrig. Klug wartete Karl mit der Erledigung, bis die Rurfürsten, deren Widerspruch er ju gewärtigen hatte, Friedrich von Sachsen und Ludwig von ber Pfalz, Worms verlaffen hatten, und bis er sicher berichtet war, daß der Papft, bisber Frankreichs Freund, in dem brobenden Rampfe mit Rönig Frang auf feiner Seite fteben werbe. Darauf, am 25. Mai nachmittags, nahm er die Kurfürsten und Fürsten, die noch anwesend maren, aus einer Beratung im Wormser Rathaus mit sich in feine Residenz. Bier verlafen die Runtien zunächst ein dem Raifer fehr günftiges, einige den Luther freundlich gefinnten Kurfürsten fehr abgunftige Schreiben bes Papftes. Darauf, nachbem Stimmung gemacht war, zog der Kaiser ein Mandat hervor, das Aleander schon am 8. Mai, am Tage ber politischen Berbindung bes Raifers und des Papstes gegen Frankreich, in kaiferlichem Auftrage geschrieben hatte: es sei bas Sbikt in Sachen Luthers; der Kanzler werde es verlesen. Es geschah, und Kurfürst Joachim nahm es auf sich, namens ber teilweis schon abgereiften Stände ju erklären, es entspreche gang ber Meinung bes Reichstage. Um andern Morgen hat es Rarl unterzeichnet, es behielt aber das Datum des 8. Mai und wurde nunmehr im Neiche verbreitet.

Das Wormser Stift zählt die Ketzereien Luthers auf; es bezeichnet Luther als den bösen Feind in Menschengestalt, der einen Hausen alter Irrtümer in eine stinkende Pfütze ver-

sammelt und neue hinzuerdacht habe; als einen Menschen, der zu Mord und Brand ruse, der die Gesetze umstürze, der ein viehisches Leben lehre. Seine Schriften werden zum Feuer verdammt, wie denn alle Druckschriften hinfür zur Verhütung weiteren Unheils einer Censur unterbreitet werden sollen. Seine Anhänger sollen ergriffen und ihre Güter eingezogen werden. Luther selbst aber wird als in die Acht des Reiches versallen erklärt; niemand wird ihn hausen und herbergen, speisen und tränken, sedermann seine Person dingsest machen und der kaiserlichen Obrigkeit ausliesern.

## Zweites Kapitel.

## Weiterbildung der religiösen Ideen, soziale Repolution.

T.

1. Kast ein Jahr verweilte Luther auf der Wartburg. Es war eine Zeit, da er, von neuem von den Wechselfällen einfamen Grübelns bedroht, Rettung und Erholung zugleich fand in unendlich fleißiger litterarischer Arbeit. Zwar erwuchs ihm in dem Burghauptmann von Berlepsch ein lieber Freund; zwar bewegte er sich als Junker Georg, von einem Reitersknecht begleitet, frei in Wald und Flur, und felbst der ritterlichen Lust ber Jagd konnte er sich in seiner Vermumung nicht völlig entziehen. Doch hinmeg über all bas lebte er zunächst seinen Studien und feiner Sache. Briefe und Traktate von ihm erschienen in reicher Fülle, und in der Postille ward eine Auslegung bes reinen Evangeliums für bas Bolf begonnen.

Vor allem aber, während der langen Wintertage von 1521 auf 1522, trat ber Gedanke einer Übersetzung der Bibel vor feine Seele: und in weniger als drei Monaten war die Übersetung zunächst bes Neuen Testaments in den Grundzügen vollendet. Nachmals ward fie weiter gefeilt; am 21. Gep= tember 1522 ift sie bei Melchior Lotther in Wittenberg er= schienen und alsbald, trot aller Berbote, in die weitesten Rreise bes Volfes gebrungen.

Luther ift nicht der erste Übersetzer des Neuen Testaments und der Bibel überhaupt gewesen; über ein Dutend anderer Übertragungen sind vor der seinigen entstanden. Aber Kinder großenteils der mystischen Bewegung des späteren Mittelalters, redeten sie eine Sprache, deren Laute und Begrisseschon das 16. Jahrhundert teilweis zu verstehen Mühe hatte; und der Bulgata nachgebildet, gaben sie besonders sür das Neue Testament nicht den reinen Text des Evangeliums, wie ihn Luther aus der griechischen Ausgabe des Erasmus schöpfte. Bor allem aber waren sie ungeschieft und ersasten das Wort mehr als den Sinn. Luthers Bibel dagegen hat man mit Recht mehr als eine Umgießung der h. Schrift ins Deutsche<sup>1</sup>, denn als Übersetzung bezeichnet.

Zubem: wer hatte die Bibel im 15. Jahrhundert kaufen können! Luthers Testament kostete anderthalb Gulden; hier wie sonst hat Luther jeden schriftstellerischen Gewinn verschmäht. Und das äußere Moment leichter Verbreitung wurde nicht wenig durch ein anderes unterstützt. Luthers Familie stammte aus den südlicheren Gegenden Mitteldeutschlands; er selbst war an den Grenzen des Mittel= und Niederdeutschen erwachsen und lebte in Wittenberg, an der Scheide der Dialekte des kolonialen Ostens und des westlichen Mutterlands. So konnte seine Zunge an sich schon nicht mehr völlig dialektisch gebunden sein. Wie aber mußte dieser Umstand veredelnd und abschleisend wirken auf einen Mann, der, mit natürlichem Interesse an der Sprache begabt, des Wortes mächtig war, wie fast kein Deutscher vor und nach ihm, der zudem musikalisch sühlte und den Rhythmen der Sprache nicht minder lauschte, wie denen der Töne!

Das ist die persönliche Aussteuer, die Luther in eine sprachliche Bewegung einbrachte, deren Verlauf an sich schon zur Entwicklung einer gemeinsamen deutschen Schriftsprache hätte führen müssen. Mit dem Auskommen der Geldwirtschaft seit den Tagen der Stauser war der Verkehr unter den deutschen

<sup>1</sup> Rolde, Luther 2, 62.

Stämmen viel lebhafter geworden; ein obrigkeitlicher und kauf= männischer Briefwechsel hatte sich gebildet. Und ba diese Rich= tung auf vermehrten Austaufch von Gedanken, Bunfchen und Aufträgen rein national war, so bediente man sich in ihr je länger je mehr der deutschen Sprache. Es war dabei natürlich. daß in den wichtigsten und unabläffigsten diefer Korrespondenzen allmählich gewiffe dialektische Gigenheiten abgeschliffen wurden. Für keinen hierher gehörigen Vorgang mußte bas mehr zutreffen. als für ben Berkehr zwischen den Fürsten und ber kaiferlichen Ranglei. Go bildete sich in der Ranglei gunächst der Luremburger allmählich ber Aufang einer Gemeinsprache aus; fie mar entsprechend den reasten Beziehungen des Reichs und der Berricher zunächst vornehmlich oberdeutschen Charakters; mit öfter= reichischen und bairischen mischten sich in ihr allenfalls noch mittelbeutsche Clemente. Diese Sprache strömte bann unter fortwährenden Umbildungen auch in die fürstlichen Kanzleien über: auch am fächsischen Hofe burgerte sie sich ein. Bier ergriff Luther biefen Strom mit vollem Bewußtfein. Inbem er seine Glemente ber eigenen Sprache einverleibte, bilbete er sich bas Deutsch feiner Bibel und seiner Traktate, seiner Briefe und feiner Predigten: ein Deutsch, bas jedermann verstand, eine ber Grundlagen bes heutigen Schriftbeutschen.

Es war eine Einwirfung auf den deutschen Genius fast sondergleichen. Nicht bloß auf Lautstand und Wortsorm, auf Satbau und Rhythmus hat sie sich erstreckt; auch den Wortschat hat sie ergriffen; Wörter wie Eiser und Ekel, Halle und Hügel, fühlen und freien, abergläubisch und albern tragen die Prägung Luthers; und wo zwei oder drei Angehörige der Sprachgemeinde deutscher Gebildeter sich heute treffen in schriftslichem oder mündlichem Austausche ihrer Gedanken, da redet Luther noch heute unter ihnen mit, und der Unterrichtete spürt in Wort und Wendung noch den gegenwärtigen Hauch seines Geistes.

Während so Luther auf der Wartburg, dem Ewigen zusgewandt, nebenher eine breite Grundlage schuf für die fernsten Birkungen seiner Persönlichkeit, überwogen in Wittenberg, der Lamprecht, Deutsche Geschichte V.

Stätte seiner alten Thätigkeit, die Sorgen des Tages. Es war flar, daß jetzt, nach der in Worms gefallenen Entscheidung, vor allem hier der Ansang zum Aufbau eines neuen Lebens im Sinne der lutherischen Lehre gemacht werden mußte. Und hierfür genügte nicht der außerordentliche Aufschwung der Universität, der neben trefslichen neuen Lehrern und Förderern, einem Justus Jonas, Johann Bugenhagen, Aurogallus, unzählige Schüler zustrebten: eine neue Ordnung des Gottesz dienstes und Gemeindelebens mußte begründet werden.

Die Anregung ging beim Fehlen des eigentlichen Seelsorgers, Luthers, von anderen Theologen aus <sup>1</sup>. Hierbei trat sehr bald ein akademischer Amtsgenosse Luthers, Andreas Bodenstein aus Karlstadt am Main, in den Vordergrund. Karlstadt war eine unstet vorwärtsdrängende, leidenschaftliche Natur; sein Harden stand manchmal unter dem Drucke nervöser Übereilung. Sehen war er nach kurzer Wirksamkeit aus Dänemark zurückgekehrt, wohin ihn Christian II. berusen hatte. Jetzt trat er gegen Nönchsgelübde und Sölibat auf. Bald darauf erhoben sich auch, von ihrem Prediger Gabriel Zwilling mit fortgerissen, Luthers Klosterbrüber, weigerten sich, weiter Messen zu seiern, und forderten Austeilung des Abendmahls nuter beiderlei Gestalt. Die Aufregung teilte sich den Studenten und Bürgern mit, und schon kam es zu vereinzelten Tumulten.

Luther sah dieser Entwicklung von seinem Patmos her mit steigender Besorgnis zu. Endlich litt es ihn nicht mehr auf der Burg; im Dezember 1521 kam er mit Lebensgefahr auf einige Tage nach Wittenberg. Aber vorübergehend, hatte sein Aufenthalt auch nur vorübergehenden Erfolg, obwohl Luther seine Wirkung durch die Veröffentlichung einer kleinen Schrift "Sine treue Vermahnung zu allen Christen, sich zu verhüten vor Aufruhr und Empörung" zu stärken suchte. Vielmehr ging Karlstadt, der bisher beobachtend beiseite

Vielmehr ging Karlftadt, der bisher beobachtend beiseite gestanden hatte, eben jetzt vorwärts. Zu Weihnachten reichte er das Abendmahl unter beiderlei Gestalt einer zahlreichen

<sup>1</sup> Zum folgenden vgl. Barge, Andreas Bodenstein von Karlstadt 1 (1905), S. 311 ff.

Menschenmenge, die Fastengebote und die Ohrenbeichte, sowie die Elevation der Hoftie kamen in Wegfall; am 19. Januar heiratete er. Darauf begann er, übrigens nach wie vor im Einverständnis mit dem Nate, die Reform auf das soziale Gebiet zu übertragen : er nahm den Kampf gegen die Professions= bettler auf; ein gemeiner Rasten follte dem Unterhalt der Baifen und Arbeitsunfähigen, ber Forderung arm Geborener in Beruf und Leben, ber ginsfreien Darleihung von Geld an arme Handwerfer bienen. Bedenklicher war es, daß er burch eine in fehr erregtem Tone gehaltene Schrift auf Abtuung der Bilder drang und dadurch neue Tumulte hervorrief. Endlich waren Ende 1521 die fogenannten Zwickauer Propheten in Wittenberg erichienen, die vorgaben, unmittelbar von Gott berufene neue Propheten und Lehrergu fein, und munderbare Offenbarungen mitteilen und radifale Umwälzungen anbahnen wollten.

Luther zweifelte demgegenüber feinen Augenblick an seiner Pflicht; aus der freien Luft der Wartburghöhen, zu neuer Thatkraft gestärkt in dem hier besonders innigen, weil un= gestörten Berfehr mit dem Borte Gottes, nun völlig sicher seines gottgewollten Berufs als Reformator, kehrte er nach Wittenberg gurud. Bergebens warnten feine Freunde, vergebens fürchtete der Kurfürft. Luther stellte allen Bedenken das Wort entgegen: "Wir wollen uns beweisen als die Diener Gottes in Aufruhren 1;" und seinem Kurfürsten schrieb er aus Borna bei Leipzig, vor den Toren gleichsam Wittenbergs, die kühnen Worte: "Guer Rurf. Gnaden wiffe, ich komme gen Wittenberg in einem gar viel höheren Schut, benn bem bes Rurfürsten . . . ja, ich halte, ich wollte Guer Kurf. Gnaden mehr fcuten, denn fie mich schützen könnte . . . Diesen Sachen soll noch kann fein Schwert raten noch beljen; Gott muß bie allein schaffen, ohne alles menschliche Sorgen und Buthun. Darum wer am meisten glaubt, ber wird hier am meisten schützen. Dieweil ich benn nun fpure, daß Guer Rurf. Gnaden noch gar fcmach ift am Glauben, fann ich in feinerlei Wege Guer Kurf. Gnaben für ben Mann ansehen, ber mich schützen ober retten könnte."

<sup>1 2.</sup> Kor. 6, 4; Brief an Rurf. Friedrich, Ende Febr. 1522, Wartburg.

Um 6. März 1522 traf Luther in Wittenberg ein; feit bem 9. März, bem Sonntag Invocavit, bestieg er auf eine Woche täglich die Kanzel. Die Predigten dieser Woche überraschen durch ihre gesättigte Mäßigung, durch ben sachlich ermahnenden Ton; es ist der Vater, der zu verirrten Kindern redet. Sie stellen die puritanischen Forderungen Karlstadts als unwesentlich bin, feineswegs als Bedingungen, aus beren Betonung heraus die Tiefen eines neuen evangelischen Glaubens entwickelt werden könnten. Sie warnen deshalb davor, sie schwachen Christen aufzudrängen als eine neue, werthafte Laft: "man foll das Wort frei gehen laffen und nicht unfere Werke bagn thun; bas Wort follen wir predigen, aber die Folge foll Gott anheimgestellt sein." Umsomehr halten fie fest an bem Aufbau des Glaubens auf das Wort, am begrenzt individualistischen Prinzip ber geschichtlich biblischen Offenbarung als der Grundlage des Heils: "Du mußt dich gründen auf einen hellen, flaren, ftarken Spruch ber Schrift, badurch bu bann bestehen magst. Denn wenn du einen folden Spruch nicht haft, fo ift's nicht möglich, daß du bestehen könnest: ber Teufel reißt dich hinweg, wie der Wind ein durres Blatt hinwegreißt."

Der Erfolg dieser Predigten war außerordentlich. Alles fügte sich; der Stadtrat, noch eben das Organ Karlstadts, sandte dem Reformator als dem Sieger das Zeug zu einer neuen Kutte und bald nachher ein Geschenk an Bier und Wein. Die Neuerungen wurden abgestellt; nur die Predigt erhielt einen hervorragenderen Plat im Gottesdienst, als disher. Dasmit setze eine seise Reaktion ein, deren Charakter es gestattet hat, daß noch heute in den evangelischen Gemeinden der Wittensberger Umgebung Marienseste geseiert werden.

Grundfählich aber ward die Gemeinde zum Kern der neuen Kirchenbildung gemacht. Um Oftern 1523 führte Luther in einer besonderen Schrift auß, "daß eine christliche Verssammlung oder Gemeine Recht und Macht habe, alle Lehre zu urteilen und Lehrer zu berufen, eins und abzusetzen", und dementsprechend wählte sich die Wittenberger Gemeinde im Herbst 1523 frei Johann Bugenhagen, den trefflichen Dottor

Pomeranus, ben Begründer und Förderer der Neformation in fast ganz Niederdeutschland, zum Pfarrer. Und schon vorher hatte Luther die Kastenordnung der kleinen Stadt Leisnig in Sachsen herausgegeben, in der eine christlich-soziale Fürsorge der Kirchengemeinde für die Kranken und Bedürftigen weitherzig gefordert ward.

Die Gemeinde ward auch allnählich zum Hauptorgan und Mittelpunkt des Gottesdienstes. Ihr unverständliche Teile des alten Gottesdienstes sielen hinweg; die deutsche Lesung der Vibel ward eingeführt. Vor allem aber wurde die Gemeinde mit all ihren Seelen zur perfönlichen Gottesverchrung herangezogen im Kirchenlied.

Zwar haben ichon die deutschen Gemeinden des 14. Sahr= hunderts Kirchenlieder gefungen, und in Böhmen murden Ende biefes Sahrhunderts fogar ichon perfönlich gehaltene geistliche Lieder gedichtet: aber sie waren wesentlich außerliturgischen Charakters. Das liturgische Kirchenlied als folches ist beinahe ausschließlich ein Erzeugnis der Reformation; monumental, von erhabener Ruhe, dem tiefsten Empfinden aller Ausbruck verleihend, ift es die Form, in der die neue Gemeinde Gott fucht. Der erfte Dichter ber Gemeinde aber ift Luther gewesen, und die erfte singende Gemeinde war die von Wittenberg. Noch aus dem Jahre 1523 ftammt Luthers Lied: "Nun freut euch, liebe Chriften gemein"; im Unfange bes Jahres 1524 entstand bann bas gewaltige Buflied "Mus tiefer Not schrei' ich zu bir." Und schon kamen die ersten Gesangbüchlein; das lette des Sahres 1524 umfaßt bereits 24 Lieber von Luther, darunter die überfetung bes Crebo: ein Siegel gleichsam auf bie gange neue Entwicklung, ba die Gemeinde fich nun anstatt bes Priesters im erhebenoften Gefang zum Glauben an den Dreieinigen befennt. -

Der Verlauf der Wittenberger Bewegung in den Jahren 1521 bis 1524 kann als im wesentlichen typisch bezeichnet werden für eine Fülle verwandter Erscheinungen, die überall auf deutschem Boden, in den Städten zumal, sich entwickelten. Nur daß nicht überall zu rechter Zeit so besonnen, so klärend und aufbauend wie in Wittenberg, ein Luther dazwischen trat; denn Luthers persönlicher Einsluß, von ihm niemals absichtlich gesucht oder erweitert, erstreckte sich nur aus einen Teil der

mitteldeutschen Länder; neben der Wittenberger Reform hat er predigend namentlich in Borna, Altenburg, Zwickau, Gilenburg, dann auch in Erfurt gewirkt.

2. Aber weit hinaus über den Kreis der mitteldeutschen Länder war inzwischen der Ruf des Evangeliums erklungen und gehört worden. Und überall folgte ihm ein außerordentlicher Aufschwung zunächst der nationalen Denkarbeit; die deutschen buchhändlerischen Erscheinungen haben sich vom Jahre 1518 bis zum Jahre 1523 versiedenfacht. Was half demgegenüber die im Wormser Schitt proklamierte Bücherzensur? Fast überall kaufte man frei die reformatorischen Schriften, vor allem die Luthers, die im Jahre 1523 bereits das erste Hundert überschritten hatten.

Die volkstümliche, lutherfreundliche Litteratur war aber gerade da am meisten zu Hause, wo Luther persönlich am wenigsten einwirken konnte, im Südwesten Deutschlands, auf dem Boden der erhebendsten Erinnerungen aus der Geschichte des Reichs, in den Gegenden besonders gespannter sozialer Gegensäße, in den Ländern alten Sektentums der Waldenser, Gottesfreunde und Winkler.

Und hier nahm sie auch einen besonders hitzigen und öfters zugleich groben, ja unslätigen Ton an. Schon im späteren Mittelalter waren die litterarischen Manieren des Bürgertums alles andere als sein gewesen; jett lebten sie unverbessert in den neuen Flugschriften fort. Daneben aber trat der Bauer in die Bewegung ein; er wurde in seinem groben Kittel litteraturfähig; und schon Anfang 1521 wurde im Karsthans der litterarische Typus des politisserenden und religiös philossophierenden Bauern geschaffen, dessen pfiffigsthörichte Weissheit allen Witz der Gelehrten zu Schanden macht. Natürlich, daß mit diesem dröhnenden Einmarsch nationaler Erundelemente, mit dem gleichzeitigen Druck einer wachsenden Agitation der

<sup>1</sup> S. v. Bezold, G. ber beutschen Reformation, S. 351. Der 12. Band ber Meimarer Ausgabe verzeichnet von Lutherischen beutschen Schriften aus dem Jahre 1523 189 Drucke (J. Luther, Die Resormationsbibliographie und die Geschichte der beutschen Spracke, Berlin 1898, S. 21).

Ton wohl gelegentlich genial übermütig, sicherlich aber immer wüster ward. Jest wurden die Gegner Luthers, ein Eck, Murner, Cochläus, mit den Spottnamen des Gecken, Murnarren, Kochlöffels bedacht; jest die Bettelmönche, diese populären Vertreter des alten Systems, als Käshabichte und Burstbuben, als heilige Väter vom Sauermilchtopf, ja als des
Teufels Mastschweine verspottet.

Aber auch der Inhalt dieser Litteratur wurde immer radikaler. Schon die Schrift "Doktor Luthers Passion", die nach dem Wormser Neichstag erschien, hatte den Vergleich zwischen der Vernehmung Luthers zu Worms und dem Verhör Christi durch Pilatus dis ins kleinste durchgeführt; nach unserem Geschmack, wenn auch nicht ganz nach der Auffassung des 16. Jahr-hunderts, waren die Grenzen zwischen Blasphemie und religiöser Satire überschritten. Und bei der Kritik der firchlichen Verstassung scheute man sich bald nicht mehr, zur Durchsührung der Reformation unmittelbare Gewalt anzuraten, und mit religiösen Ideen vermischt tauchten kommunissische Programme empor.

Der größte Teil biefer Litteratur ift anonym; nur bier und ba erheben fich aus der Daffe dunkler Sfribenten begabte schriftstellerische Verfönlichkeiten, fo ber Ulmer Franziskanermöndy Eberlin von Günzburg. Um jo notwendiger war es für ben mürdigen Berlauf ber reformatorischen Strömung, daß sich ihrer kühne und überzeugte Männer annahmen, um unter bem Druck ber allgemeinen Erregung die Retten ber alten Kirche zu fprengen. Bier fämpften die Ordensgenoffen Luthers in erster Reihe, ein Johann Lang in Erfurt, Rafpar Güttel in Gisleben, Wenzeslaus Linck in Altenburg, Michael Stifel in Eglingen, Jakobus Prapositi und Beinrich von Butphen in ben Niederlanden; aus ihrer Mitte find auch die erften Märtyrer bes neuen Glaubens, die am 1. Juli 1523 zu Bruffel verbrannten Beinrich Boes und Johann von Effen, hervorgegangen. Aber neben bie Augustinermonche traten boch auch Dominitaner, wie Bucer, ber Reformator Strafburgs,

<sup>1</sup> S. v. Bezold a. a. D. S. 353.

Benediktiner und Karmeliter, vor allem Franziskaner: der bemokratischste Orden nimmt sich vornehmlich des Evangeliums an. Es ist eine Erscheinung, die sich im Weltklerus entsprechend wiederfindet. Hier sind es besonders die kleinen Pfarrvikare des platten Landes, und in den Städten wenn auch langsamer die Vertreter des niederen Klerus überhaupt, die den Ruf aus Wittenberg weitertragen. Der Hierarchie zur Seite aber tritt, namentlich in dem grübelnden, von alters her sektenreichen Schwaben, in merkwürdigster Weise das Laienelement: es tauchen Laienprediger empor, einsache Leute vom Lande und kleine Handwerker, Kürschner, Schuster, Bauern, Gärtner, und sie reden unter gewaltigem Zulauf.

So war es fein Wunder, wenn sich auf dem Lande, qumal in Schwaben - Alemannien, bas Evangelium fruh verbreitete; auch die Thatsache, daß der hier besonders zahlreiche felbständige Abel, wenn auch vielfach aus politischen Gründen, Luther sich anschloß, mag in dieser Richtung gewirkt haben. Die Brennpunkte der religiösen Reform aber wurden dennoch zunächst nur die großen Städte. Bier blühte ein Patriziat, bas auf ichongeistigem Gebiete langft individualistische Bilbung gepflegt hatte; es mußte die lutherische Reform ohne weiteres im Sinne einer notwendigen Abrundung feiner Rultur begrüßen. Aber auch das mittlere Bürgertum, bisher firchlich ffeptisch und religiös unbefriedigt, empfand Luthers Lehre als Erlöfung; aus seiner Mitte ertonten bie Stimmen Durers und hans Sachfens, ber im Sahre 1523 fein Lied von ber Wittenbergischen Nachtigall ausgehen ließ mit dem Motto: "Ich fage Guch, wo diese schweigen, werden die Steine schreien." Und fo erhoben fich überall in ben großen Städten Bewegungen abnlich ber Wittenberger; por allem in Suddeutschland: in Nurnberg, in Augsburg, in IIIm, in Schwäbisch Sall, in Strafburg, in Bafel - in jenen Städten vornehmlich, die tief und dauernd den Ginfluß humanistischen Geistes erfahren hatten, und beren Bevölkerung feit ben Tagen Raiser Friedrichs II. und Raiser Ludwigs bes Baiern teilweis keterischen Reigungen und staats= firchenrechtlichen Erörterungen zugänglich geworden war.

Weniger rasch verbreitete sich das Evangelium in den nordischen Städten, mit Ausnahme etwa Vremens; sie lagen den romanischen Ursprungsländern früherer Kehereien und späterer humanistischer Bildung ferner, sie wurden durch den Verband der Hansa noch immer in aristokratisch abweisender Stimmung erhalten, auch der bedächtig konservative Sinn der Niedersachsen mag allzurascher Sinstitung widersprochen haben. In Hamsburg waren die ersten Aufänge schwach und spärlich; anderswo, z. B. in Stralsund, kam es gar zu tumultuarischer Gegenwehr; nur Magdedurg bewährte schon jeht jenen Ruhm des sonders energischen religiösen Denkens, der bis auf unsere Tage nicht völlig erloschen ist.

Aber freilich: wichtiger für das unmittelbare Schickfal der Reformation, als all diese Bewegungen, konnte zunächt die Stellungnahme der Fürsten erscheinen. Sie beherrschten mit ihrem Einfluß den Reichstag und damit bis zu einem gewissen Grade das Reich: eine ruhige, versassungsmäßig abgeschlossene Ausgestaltung der Reformation erschien ohne ihre Beihilfe sast undenkbar. Und hier waren die Aussichten einsteweilen wenig tröstlich.

Zwar Friedrich der Weise, obwohl niemals völlig von der alten Kirche getrennt, bewahrte der Reformation und Luther seine Gönnerschaft. Trat er nicht ohne jeden Rückhalt offen für sie ein, so war das unter den bestehenden Verhältnissen ein Glück; ein Cunctator troß Fabius, hat er die Reformation eben durch seine anscheinend entschlußlose Haltung gerettet. Aber neben Friedrich hielten einstweilen nur wenige weltliche Fürsten zur Nesormation, Friedrichs Vruder Johann und dessen Sohn Johann Friedrich, Georg von Fränklisch-Vrandensburg; von den geistlichen Fürsten konnte der einzige Georg von Polenz, der Bischof des fernen Samlands, als Anshänger gelten.

Dagegen gab es in unmittelbarer Nachbarschaft Wittenbergs und Kursachsens eine Anzahl sehr überzeugter Gegner: ben Kursürsten Joachim von Brandenburg, einen Bruder bes Kardinals Albrecht von Mainz, und den Herzog Heinrich von Braunschweig. Vor allem aber gehört in diese Reihe der Herzog Georg von Sachsen, ein Mann von außerordentlichem Sifer fürstlicher Pflichterfüllung, der alten Kirche als Verfassungsinstitut keineswegs hold, aber erfüllt von sanatischem Hasse gegen Luther und seine Werke. Und auch abgesehen von diesen unmittelbaren Gegnern, denen in Süddeutschland vornehmlich noch die bairischen Wittelsbacher und Erzherzog Ferdinand, der Bruder Karls V., zuzuzählen waren, versuchten die meisten Fürsten dem Wormser Schift, wenn es auch vieler Orten lange nicht veröffentlicht ward, doch einigermaßen gerecht zu werden, indem sie die Schriften Luthers und seiner Anhänger verboten; sogar die Verbreitung des Neuen Testaments in Luthers Überssehung wurde, zu Luthers größtem Unwillen, in manchen Landen untersagt, so in Baiern, im Herzogtum Sachsen, in Verandenburg.

Das alles schien keine auten Aussichten für bas weitere Schickfal ber evangelischen Sache vor bem Reiche zu eröffnen, als fie feit herbft 1522 in einem Rurnberger Reichstage von neuem verhandelt ward. Allein das schließliche Ergebnis war über Erwarten günstig. Der Kaifer war in der Anwendung äußeren Druckes im Reiche beschränkt burch seinen Kriegszustand mit Frankreich; die Stände waren in sich uneins, indem eben jett die sozialen und wirtschaftlichen Gegenfäte zwischen Fürsten und Städten, zwischen Großkaufmannschaft und Abel die bebrohlichste Ausbehnung gewannen 1 — und vor allem zeigte sich, daß die durch Luther aufgerufene öffentliche Meinung in einer bisher niemals erhörten Weise auf die Beratungen des Reichs= tages brückte: bie laue ober feindliche Stimmung ber Fürsten wurde gegengewogen durch die geistigen Borgange in den Tiefen bes Volkes. Man mußte bie weite Verbreitung reformatorischer Ansichten wohl ober übel eingestehen; Erzherzog Ferdinand, des Raifers Statthalter, fchrieb damals an diefen: "Die Sache Luthers ift im gangen Reiche fo eingewurzelt, baß unter taufend Personen heute nicht einer davon frei ift." Und

<sup>1</sup> S. unten S. 334 ff.

man fürchtete die Macht dieser Ansichten um so mehr, als sich die kommenden sozialen Stürme des Bauernkrieges hier und da in dumpfem Murren ankündigten und vorauszuschen war, daß sich dei gewaltsamer Unterdrückung der lutherischen Lehre in ihnen die radikalsten religiösen und sozialen Absichten zussammensinden würden.

Unter dem Drucke dieser Erwägungen, die in dem fast völlig protestantischen Nürnberg besonders nahe lagen, dazu vorwärts geschoben burch die beängstigende Baltung des beinabe ganz lutherischen Abels von Oberfranken, endlich gedrängt burch bie Drohung ber meift lutherischen Großftabte, bem Reiche ihre finanzielle Beihilfe zu entziehen, tam ber Reichstag zu fehr merkwürdigen Beschlüffen. Er erklärte sich junächst, wenn möglich noch beutlicher, als bisher, über die Migbräuche in ber Berfassung ber alten Rirche; hierüber fei man jett burch bie Schriften Luthers aut unterrichtet, hieß es im Bericht feines Ausschuffes. Vor allem wünschte man hier, in Übereinftimmung mit bem selten aufrichtigen papftlichen Runtius Chieregati, daß der "römische Hof, von dem vielleicht alles foldes Ubel ausgegangen, reformiert werbe". In Sachen ber Reformation aber wurde beschlossen, daß binnen Sahresfrist in einer beutschen Stadt, etwa in Strafburg, Roln, Mainz ober Met, ein Konzil zusammentreten solle. In diesem Konzil follte, um nun wirklich die Wahrheit zu finden, jedermann beim Beil feiner Seele verpflichtet fein, gottliche und evangelische Wahrheit zu reben, Geiftliche sowohl wie Laien. Inzwischen aber sollte im Reiche nichts gelehrt werden, als bas rechte lautere Evangelium nach der Lehre und Auslegung der bewährten und von der driftlichen Kirche angenommenen Schriften.

Ein merkwürdig zwischen mittelalterlichen und reformatorischen Anschauungen schwankender Beschluß: die Laien sollen über göttliche Dinge mitsprechen; aber die Wahrheit kann nur als eine formuliert werden, und sie wird zweisellos aus den legalen Berhandlungen eines Konzils, das mithin nicht irren kann, hervorgehen. Klar war nur, daß die Halbheit der ganzen Formulierung der Sache Luthers zu gute kommen mußte; die Reformation befestigte sich.

Den Beweis hierfür erbrachten beutlich genug die Erfahrungen, die der zu einem neuen Reichstag nach Nürnberg, im Frühjahr 1524, abgesandte päpstliche Legat, Lorenzo Campegi, in Deutschland machen mußte. In Augsburg ward er beim Segensprechen verhöhnt. In Nürnberg riet man ihm von vornherein, er möge beim Sinzug seinen Segen und Kreuz zu thun lieber unterlassen; und er mußte mit ansehen, wie in der Karwoche Tausende von Nürnberger Bürgern das Abendenahl in beiderlei Gestalt nahmen.

Was war da vom Reichstag zu erwarten? Es war klar, daß die Stände vielleicht Luthers Person fallen lassen würden, nicht mehr aber die von ihm angefachte Bewegung; im Fall der Gegnerschaft gegen diese fürchteten sie "viel Aufruhr, Unsgehorsam, Totschläge, Blutvergießen, ja ein ganzes Verderben". Nun war das im Jahr 1522 geplante Konzil nicht zu stande gekommen. Indes hielten die Stände hartnäckig an ihm sest troß der Gegenbemühungen des Legaten; und um den Plan nicht weiteren Wechselsällen auszusezen, beschlossen sie am 18. April 1524 der Mehrzahl nach troß heftigen Widersstrebens der Anhänger der alten Kirche die ersten vorbereitens den Schritte.

Zum 11. November 1524 follte in Speier eine "gemeine Bersammlung beutscher Nation" zusammentreten, in der ein "Auszug aller neuen Lehren und Bücher, was darin disputierslich befunden", vorgelegt werden sollte; er sollte vorher durch verständige Räte der Stände angesertigt werden. Den Inhalt dieses Auszugs wollte man dann erörtern und seststellen, was als Ergebnis dieser Erörterung "bis zu Anstellung des gemeinen Konzils gehalten werden solle". Inzwischen aber solle jeder Stand das Wormser Schitt durchführen, "soviel es ihm mögslich sei", und sollte das "heilige Evangelium und Gottes Wort nach dem rechten wahren Verstand und Auslegung der von gemeiner Kirche angenommenen Lehre ohne Aufruhr und Argernis gepredigt und gelehrt" werden.

Es hanbelte sich also zunächst um eine Nationalversammelung in religiösen Dingen, um ein von Laien geplantes laiene haftes Borkonzilium: es war ein vom Standpunkte des kirche lichen Nechts her unerhörter Beschluß. Papst Clemens VII. war außer sich vor Entsehen; Karl V., obwohl durch den Krieg mit Frankreich auße Stärkste in Anspruch genommen, sand doch den Mut, am 15. Juli 1524 die Nürnberger Beschlüsse zu vernichten, die Speierer Versammlung zu verbieten und die Sinhaltung des Wormser Edikts den Ständen bei schärfster Strase anzudrohen.

Es war wieder einmal ein Moment, der entscheidende Klarheit brachte. Deutlich war zu Tage getreten, daß die Mehrheit der Reichsstände in ihren firchenpolitischen Maßregeln von der öffentlichen Meinung fast gegen ihren Willen der Reformation zugedrängt worden war; die Lutherischen hätten von der Speierer Versammlung, die auch den Katholischen recht war, viel, vielleicht alles erwarten dürfen: nur Kaiser und Papst hatten sich ihnen offen entgegengeworsen. Aber des deuteten diese einstweisen viel? Die Sache Luthers, des Gesächteten, hatte einstweisen noch immer gesiegt, seine Gedanken beherrschten noch immer die germanische Welt.

## II.

1. In der erfolglosen Gegnerschaft und in der Unklarheit der öffentlichen Gewalten durch so viele Jahre hindurch hatte sich gezeigt, daß die religiöse Bewegung durch äußere Kraftsentwicklung überhaupt schwerlich zu unterdrücken war. Wie aber, wenn ihr geistige Mächte entgegentraten? Die humasnistische Strömung war älter, als die religiöse; sie war gerade in den großen Städten, den festesten Sigen des Evangeliums, weit verbreitet; sie konnte nach manchen Seiten als Vorläuserin der reformatorischen Bewegung gelten: sollte sie sich dieser ruhig unterordnen?

Luther hat die Bebeutung des Humanismus niemals verstannt. Noch in späteren Jahren hat er einmal gesagt: "Wäre

ich so beredt und reich an Worten, als Erasmus, und wäre ich im Griechischen fo gelehrt, als Joachimus Camerarius, und im Bebräischen so erfahren, als Forstemius, und mare auch noch jünger: ei, wie wollt' ich arbeiten!" Aber diese Aner= kennung hat bei ihm niemals zum vollen Aufgeben in den Sumanismus geführt: weit entfernt blieb er jedem ichwärmeri= schen Untertauchen in den Geist der flassischen Bölker; an den humanistischen Studien war ihm immer nur die philologische Seite von Bedeutung: fie find ihm bloke Hilfsmittel theologisch tieferen Berständnisses. Darum ist Luther auch niemals über das zur Interpretation der Bibel nötige Maß humanistischer Kenntnisse hinausgekommen. Die Grundlage seiner Bilbung war und blieb scholaftisch; seine Predigten verliefen in dem scholaftischen Schematismus ber Moralität, und sein Latein gewann nur bann humanistische Färbung, wenn er Gewicht barauf legte, elegant zu schreiben.

So hat Luther sich wohl gelegentlich nicht ungern vom Humanismus berühren laffen; aber niemals anders, als oberflächlich. Die Beziehungen zu den Erfurter Humanisten waren vorübergebend; Luthers Freundschaft mit Spalatin beruhte auf andern, als humanistischen Grundlagen, wenngleich sich Luther von ihm wohl über humanistische Vorgange unterrichten ließ. Daneben zeigte fich feit ber Mitte bes zweiten Jahrzehnts bes 16. Jahrhunderts bei gelegentlich fogar offene Abneigung gegen das Treiben nament= lich der jüngeren Humanisten. Der heilige Zorn, der ihn gegen die Verrottung der Kirche erfaßte, bot keinen Raum bes Verständnisses für die frivole Sprache der Dunkelmännerbriefe. Die rein hiftorisch = philologische Interpretation des Römerbriefs durch Grasmus konnte dem Theologen nicht behagen, der in den Lehren des Neuen Testaments keine "Philosophie Christi" erblickte, sondern die göttlich geoffenbarte Grundlage eines Lebensmandels im Glauben.

Indes dieser innere Gegensat hatte sich einstweilen nicht ausgesprochen. Im Gegenteil: durch Vermittlung und auf Rat Melanchthons, der Luthers persönliche Freundschaft genoß, waren freundschaftliche Verbindungen gesucht worden; vor der Leipziger Disputation hatte Luther mit Reuchlin und Erasmus Fühlung genommen. Und in der That: hatten Reformation und Humanismus nicht noch auf Jahre hin in der Vefämpfung der alten Kirche gemeinsame Ziele? Nach der Leipziger Disputation seierte der größte Teil der Humanisten Luther; und Luther ließ sich das wohl gefallen, wenngleich er gegen die Führer stets kühl blieb, namentlich gegenüber dem mehr als leidenschaftlichen Hutten.

Aber jest nun, nachdem sich offen gezeigt hatte, daß Luthers Kampf gegen die Kirche nur die negative Seite war des posistiven Ausbaus einer neuen Frömmigkeit auf der unverbrüchlichen Grundlage der Bibel; und als diese positive Grundlage, ein völlig Neues auf dem Gebiete geistiger Entwicklung, zunächst enthusiastisch aufgenommen ward von den Massen der Nation, demokratisch, unter krampshafter Bewegung auch des äußeren Bolkslebens: konnte da der Humanismus noch mit Luther gehen, diese aristokratische Bewegung der höheren Bolkskreise, die die möglichste Freiheit persönlichen Daseins predigte, deren Halt nicht in der Bibel lag, sondern in der hingebenden Begeisterung für die Antike?

Und längst bereits schien die Neformation den Humanissmus überholt zu haben. Die Jugend wollte nichts mehr wissen vom humanistischen Studium; Kunst und Wissenschaft erschienen ihr als untergeordnete Mächte — hat doch Luther selbst im Jahre 1525 die Vernunft des Teusels Hure genannt —: nur der Glaube beseligte sie. So verödeten die humanistischen Universitäten; in Ersurt sank die Jahl der Jumatrisulationen zwischen den Jahren 1520 und 1526 von 310 auf 131. Es war eine neue geistige Strömung, die nun auch die älteren Humanisten, vor allem die Juristen unter ihnen, von der Resormation hinwegzutreiden begann; Wimpfeling, Zasius, Mutian, Crotus, schließlich selbst Pircheimer näherten sich wieder dem Boden der alten Kirche.

In dieser Rot sah alles Volk der Humanisten auf seinen

<sup>1</sup> Eulenburg, Die Frequenz ber beutschen Universitäten (1904), S. 288. Barge, Karlstadt 1, 418 ff.

geborenen Fürsten, auf Erasmus. Wird er ben Kampf gegen Luther aufnehmen? Und wird er siegen?

Erasmus hat nie tieferere Sympathien für Luther geheat; bas war unmöglich, die Charaktere beiber waren zu verschieben. Aber seitdem Luther sich offenkundig von der Rapstkirche losgesagt hatte, begann er ihn geradezu zu verleugnen, wo es nicht anders anging. Im übrigen schwieg er, alternd, kränklich, niemals bem lauten Treiben bemokratischer Öffentlichkeit hold, ein Gelehrter, kein Agitator; zugleich hoffte er wohl noch im stillen, wie bisher, auf eine Kirchenreform durch vernünftiges Einvernehmen ber oberen Kreife, gleichsam auf wissenschaftlich biplomatischem Wege. Aber biefe Saltung behagte ben bedrängten Sumanisten immer weniger; sie ließ fich auch im Interesse bes erasmischen Ruhms nicht aufrecht erhalten; benn schon betrachtete Luther ben Humanistenkönig nur noch als geschichtliche Größe: "er hat gethan, wozu er bestimmt war; er hat die Sprachen eingeführt und von widergöttlichen Studien abgelenkt. Bielleicht wird auch er, wie Moses, in den Gefilden Moabs fterben. Denn zu den befferen Studien führt er nicht !."

Trothem bedurfte es eines naw provokatorischen Briefes Luthers von Mitte April 1524, um Erasmus zum offnen Aufstreten zu veranlassen. Im September 1524 erschien seine Schrift De libero arbitrio. Nur mit Wiberstreben gesteht Erasmus in ihr sich dem Problem der Willensfreiheit zusgewendet zu haben; Erörterungen über dunkle, unlösdare Fragen könnten nur Unheil gebären. So ist denn auch sein Sintreten in der Sache nicht völlig sicher, seine Darstellung nicht logisch und spekulativ gedrungen; er giebt allgemeine, auf reicher Lebensersahrung beruhende Erörterungen, die zu dem Schusse gelangen, daß die Wahrheit inmitten der Gegensätze der Willensfreiheit und Willensgebundenheit ruhe; daß göttliche Enade es schon sei, wenn wir leben und uns eines Willens erfreuen, dessen Ausübung nicht bloß von der herben Notwendigkeit absoluter, also göttlicher Prädestination beherrscht sei. Es ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brief Luthers an Sfolampad, 20. Juni 1523; Kolbe 2, 126.

ein Protest gegen jeden Dogmatismus, das Programm einer lebenden und leben lassenden, schönheitstrunkenen, optimistischen Phantasie.

Luthern erregte die Schrift Entrüstung, Ekel, Verachtung; er gesteht, er sei bei der Lektüre versucht gewesen, sie unter die Bank zu schleubern. In der That: was hatte der huma-nistische Idealmensch des Erasmus, dessen Religion Lebensphilosophie ist, gemein mit dem Christenmenschen Luthers? Offen zu Tage lag der Bruch zwischen humanistischer und reformatorischer Weltansicht.

Aber Luther war gegenüber einem Gegner, wie Erasmus, gehalten, dies auch offen zu betonen. Lange hat er an einer Gegenschrift gedanklich gearbeitet; erft nach ben großen Rampfen bes Sahres 1525 hat er fie geschrieben. Im Dezember 1525 erschien sein Buch De servo arbitrio. In geschlossenster Beweisführung, mit einem Feuer bes fpekulativen Denkens, bas er sonst kaum wieder erreicht hat, vertritt Luther hier die Willensgebundenheit in Gott. Gott wirkt alles in allem, Gutes und Bofes: er ift die alleinige bewegende Kraft unseres Dafeins. Man frage nicht, warum Gott Bojes wirken könne; die Lösung bieses Rätsels ift einer anderen Welt vorbehalten. Aber ber Mensch glaube sich beterminiert: sonst ist er ein Lucian und Spifuraer und heimlicher Atheist, jonft giebt er nicht Gott die Ehre, sondern sich felbst und feiner Bernunft, der tollgewordenen, die alles bestimmen und messen will. Am allerwenigsten aber gehe er ber striften Frage nach Willensfreiheit und Willensgebundenheit aus dem Wege, wie Erasmus sich zu thun vermißt: "Wenn du die Frage nach der Willens= freiheit und göttlicher Onabe als für Chriften unnötig erklärft, bann tritt ab vom Kampfplat; wir haben nichts miteinander aemein!"

Nach bieser Auseinandersetzung der führenden Geister konnte es sich nur noch um eine weitere Scheidung auch der gesamten Bewegungen und der in sie verssochtenen Personen handeln. Sie hat sich in den folgenden Jahren, im wesentslichen zu Gunsten der Resonnation, vollzogen; der philologische

Betrieb bes Humanismus flüchtete in den Bereich bes neuen Glaubens; und dieser siegte über den Paganismus der Humanisten, über den Versuch einer rein auf das Verständnis der Antike gestützten Anschauung der Dinge.

She indes dieser Sieg über den Kern der humanistischen Weltauffassung entschieden wurde, war aus den Keimen humanistischen Denkens heraus im südlichsten Deutschland eine neue religiöse Reformbewegung entstanden, die kräftig emporgedieh, die Reformation Zwinglis.

Zwingli ift, wie Luther, ein Bauernkind; er ift am 1. Januar 1484 in Dorf Wildhus, im Toggenburgifchen, geboren. Aber nicht in Trübnis und Entbehrung, in Seelenkampf und Askefe gingen seine ersten Jahrzehnte bahin, wie die Luthers; feine Eltern waren angesehene Leute, und der harmonisch begabte, weltfrohe Jüngling studierte frei unter den Humanisten Wiens und Bafels. hier hat er die grundlegende Richtung feines Lebens empfangen, burch bie feine Beanlagung nur gefestigt und erweitert ward : die flare Überficht über die weltlichen Dinge, die Sicherheit in der Bermeidung religiöser Untiefen, die Be= trachtung des Dogmas im Sinne einer driftlichen Philosophie. beren Sätze an der Hand philologischer Interpretation bes Neuen Testaments und ber Schriften ber Kirchenväter gu ent= wickeln seien. Es waren Anschaumgen, die den Schweizer Reformator, trot größerer Strenge firchlichen Denkens und religiöser Gesinnung, wie mit ben italienischen Sumanisten, fo namentlich mit Erasmus zusammenführten; er verehrte in Erasmus seinen Meister und hat später viele Abweichungen feiner Lehre von derjenigen Luthers auf Anregung eben eras= mifcher Schriften gurudaeführt.

Öffentlich hervor trat Zwingli zuerst als Patriot, wie er denn stets mindestens ebenso sebhaft politisch als religiös gestühlt hat; als Pfarrer zu Glarus wirkte er seit 1506 in züns dendem Wort gegen das Unwesen des Reislaufs und die Annahme französischer Jahrgelder. Die Schäden der Kirche aber lernte er erst als Priester an dem berühmten Wallfahrtsorte Maria Einsiedeln recht kennen; und zu ihrer öffentlichen Kritif

gelangte er vollkommen erft als Leutpriester am Zuricher Groß= münster, an bem er zum 1. Januar 1519 eintrat.

Dabei war er anfangs weit entfernt bavon, tiefere religiöse Probleme aufzuwerfen : feine erfte reformatorifche Schrift, vom April 1522, handelt "von Erfiesen und Freiheit ber Speifen": die Befreiung der Gläubigen von Menschensatungen lag ihm junächst am Bergen. Go griff er bie Kastengebote, barauf ben Prieftercolibat an. Co hat er die Sauberung ber Rirchen von Gögen und Gaufeltischen, von Bildern und Altaren burch= gefett. Go ift er ber Begründer ber Nüchternheit reformierter Gottesbienfte geworden. Go hat er vom Gesichtspunkte firch= licher Bucht her ein überaus ftrenges Sittenleben ber Gemeinde, vielfach unter Unwendung alttestamentlicher Bestimmungen, burchaefett.

Und für diese Reform fand er fast durchweg ben staat= lichen Weg. Er trug bem Züricher Nat feine neuen Borfchläge vor; er erhärtete sie in öffentlichen Disputationen, die auf Befehl bes Rates ftattfanden; und er veranlagte dann den Rat, die bisputatorisch festgestellte Bahrheit im Sinne burgerlichen Gefetes einzuführen. In biefem Berfahren mard ein Stud ber alten Kirdenverfaffung nach dem andern eingeriffen ober um= gebaut; unaufhaltsam, glatt, flar drang bas neue Rirchenwesen burch; mit ber Abfaffung ber 67 Thefen für bas Religions= gespräch vom 29. Januar 1523 fonnte es als begründet gelten.

Und rasch verbreitete es sich weiter. In der Schweiz wurden bis zum Jahre 1529 u. a. Bern, Biel, Basel, St. Gallen und Schaffhaufen gewonnen, in Dberdeutschland machten sich schon von 1524 auf 1525 Ginwirkungen zwinglischer Lehre Bu Strafburg und Illm, ju Konftang, Lindau, Memmingen und foust in schwäbischen Städten bemerkbar. Bier trafen fie nun mit der lutherischen Lehre zusammen; schon äußerlich war barum eine Auseinandersetzung zwischen zwinglischer und lutherischer Reformation unvermeiblich.

Und um wie viel notwendiger war sie aus inneren Grun= ben! Geift und Verlauf ber ichweizerischen und ber fachsischen Reformation waren völlig verschieden; nie hat Zwingli die religiöse Glut Luthers, nie Luther die staatsmännische Klarheit Zwinglis besessen. War Luthern das Neue Testament die Macht, deren Geheinmisse er mit der Indrunft gläubigsten Vertrauens umfaßte, so war die Vibel Zwingli zwar auch die Grundlage der Religion und der Kirche, aber er verstand sie mit Hilse der fühlen Interpretationskunst des Erasmus.

Unter biefen Umständen mußte namentlich in ber Lehre von den Sakramenten der tiefe Zwiespalt des gegenseitigen Wesens offenbar werden. Luther ist nur in vereinzelten Augenbliden geringerer Sicherheit der Anschauung ber Schweizer näher gekommen, daß die Sakramente, namentlich das Abendmahl, bloke äußerlich symbolische Zeichen seien; feiner Grundanschauung nach mußte er biesen Gedanken fliehen, obwohl er fah, welchen Stoß er mit ber schweizerischen Art ber Betrachtung ber hyperfakramentalen alten Rirche hätte verseten können. Für ibn stand es fest, daß Gott mit dem Menschen auf zweierlei Art handle, nämlich äußerlich durch das Wort des Evangeliums sowie leibliche Zeichen, die Sakramente, und innerlich burch den Glauben; und er fand, daß zwischen dem äußeren Mittel des Worts und der Sakramente und der inneren Wirkung des Glaubens ein für Wort und Sakrament aleich geheimnisvoller, aber auch gleich zweifellofer Zusammenhang bestehe. biesen Zusammenhang waren ihm, soweit bas Abendmahl in Betracht fam, die Ginfehungsworte: 'bas ist mein Leib' vollkommenes Zeugnis: "Ich febe hier durre, helle, gewaltige Worte Gottes, die mich zwingen zu bekennen, daß hier Chrifti Leib und Blut im Sakramente sei." Das war gegenüber ber erasmisch zwinglischen Auslegung dieser Worte im Sinne eines bloßen symbolischen Hinweises auf das Gedächtnis Chrifti eine Abweichung innerlichster Art, die niemals ausgeglichen werden fonnte. Und alsbald hat Zwingli, der Luthers Anschauungen früher kennen lernte, als Luther die Zwinglis, ben abweichenben Geift ber Lutherischen vollkommen erkannt. Schon in ben 67 Thesen des Jahres 1523 tritt hier und da der Gegensat gegen die lutherische Art bervor.

Bu völliger Klarheit kam es von dem Augenblick an, da

die Straßburger, in deren Manern sich lutherische und erasmisch=zwinglische Anschauungen besonders hart begegneten, über den Charakter des Abendmahls in Zweisel gerieten und zu dessen Lösung einen Diakonus mit einem Bericht vom 23. November 1524 nach Wittenberg fandten, Luthers Meining zu hören.

Luther antwortete zunächst in einem kurzen Schreiben vom 15. Dezember 1524, bald darauf aussührlich in der Schrift "wider die himmlischen Propheten, von den Bildern und Saframent". Es ist eine der bedeutendsten und persönlichsten Schriften Luthers; Luther hat sehr wohl gefühlt, daß er in ihr Entscheidendes sage. In der That liegt hier seine Abendmahlslehre im Gegensat zur schweizerischen Lehre vom bloßen Gedächtnismahl schon vollständig ausgeprägt vor 1; andere Meinungen werden mit den Worten abgelehnt: "wo die h. Schrift etwas geredet zu glauben, da soll man nicht weichen von den Worten, wie sie lauten."

Damit war der Bruch mit dem schweizerischen Christenstum, wie es weit verbreitet war in den oberdentschen Städten, sörmlich und für immer vollzogen; neben Luthers religiösem Individualismus machte sich ein anderer, weniger inniger Individualismus geltend, der weiter zum Subjektivismus fortsgeschritten war: die religiöse Bewegung teilte sich.

Und schon standen Luthertum und Zwinglianismus nicht mehr allein. Neben ihnen hatten sich radikalere religiöse Richtungen entwickelt, die man unter den Namen des Schwärmertums und der Wiedertaufe zusammenzusassen psiegt.

2. Nicht überall, wo man an der alten Kirche irre geworden war, hatte sich alsbald eine neue Seelsorge der reformatorischen Bewegungen gebildet. Bielsach standen die Laien, die ihren Gott suchten, allein; nichts als der reine Text der Bibel war nach den großen resormatorischen Lorbildern ihr Leitstern. Aber

<sup>1</sup> Rolde, Luther 2, 168.

fie lasen die heilige Schrift nicht mit vorsichtig philologischer Interpretation, fondern hingeriffen vom Wort, gläubig erschauernd in erregter Ginbildungskraft. Aus foldem Thun mußte ein Gefühlschriftentum fehr verschiebenartiger Form und ungleichen Wertes hervorgehen. Das umsomehr, als ben Suchenden auf füd- und mitteldeutschem Boden vielfach Gingelauffaffungen alter, niemals völlig überwundener Sekten quströmten: der Waldenfer, der lombardischen Urmen, der joachimitisch-franziskanischen Glemente, ber Winkler, ber Taboriten.

Co entstanden gablreich, vielfach gemischt mit mittelalterlichen Elementen, die Reime einer neuen, manniafach abgestuften Gemeinsam war ihnen nur ein absoluter Bibligismus, ber die Interpretation ber Schrift gang in die Wortauffaffung ber einzelnen Perfönlichfeit verlegte, und baburch vermittelt ein weithin entwickelter absoluter Subjektivismus - benn wie follte die Antorität der Bibel bestehen bleiben können gegenüber einer in sich willfürlichen Urt ber Auslegung? Diefer Subjettivismus aber führte, soweit seine Jünger nicht in fanatisches Kahrmasser gerieten, zu einer Tolerang, die weiter ging, als die religioje Duldung der Reformatoren.

War so die Grundlage dieser subjeftivistischen Religions= anichanung in ihrer Durchbildung schwantend und fast grenzenlos weit, so lassen sich boch bei aller Verschiedenheit der Anschammgen im einzelnen innerhalb ber gefamten Bewegung zwei Strömungen unterscheiben, beren Charafteristif anknüpfen kann an die Bollfommenheitsideale der mittelalterlichen Mystif: denn wie alle mittelalterlichen Sektierer und vornehmlich die Mustifer, fo fühlten sich auch die Unhänger dieses neuen Glaubens als besonders Auserwählte, als höher stehende Christen: es ift ein mittelalterliches, mehr äußerliches Moment ihrer Entwicklung gegenüber dem Kernpunkt eines fast modernen Subjektivismus.

Run hatte die mittelalterliche Mustik ein quietistisches und ein enthusiastisches Vollkommenheitsideal entwickelt 1. Dem quietistischen Ideal entsprach es, wenn jest in der neuen

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 267 ff., 272.

Strömung teilweis der Gedanke auftauchte, als erkenntnistheoretisches Prinzip zum Verständnis der Vibel habe die ruhige, innere, göttliche Offenbarung des Einzelnen zu gelten; und dem habe im äußeren Leben eine vollendete stoische Ruhe des vollkommenen Gläubigen zur Seite zu gehen, wie sie sich zeige in Enthaltsamkeit vom Kriegsdienst und obrigkeitlichen Amtern und im widerspruchslosen Erdulden aller Widerwärtigskeiten des Daseins. Dem enthusiastischen Ideal dagegen entsprach eine Auffassung, wonach das Erkenntnisprinzip der Vibel gegeben sei in Verzückungen intellektuellen Ursprungs, im visionären Zustand, im Traum und in sonstigen inneren Phantasieen; und diese Auffassung des äußeren Lebens aus, das dem Gedankensystem der Glänbigen unterworsen werden müsse.

Die erstere Auffassung war in Oberdeutschland zu Hause; ihr wichtigster Vildungsherd war Zürich, die Stadt des schweizerischen Resormators; die enthusiastische Auffassung bildete sich vornehmlich in den Grenzländern der hufsitischen Vewegung, in Oberfranken, Thüringen, Sachsen; und einer ihrer wichtigsten Durchgangspunkte war Wittenberg, die Stadt Luthers.

In Zwickau tauchte in den Jahren 1520 und 1521 eine Lehre auf, die auf dem Erkenntnisprinzip der verzückten inneren Offenbarung beruhte; von ihm aus wurde das baldige Nahen des Reiches Chrifti erwartet, und ein Leben in Gütergemeinsichaft und paradiesischer Unschuld sollte hierauf vorbereiten. Den Mittelpunkt dieser Bewegung bildeten in der durch den Schneeberger Silberbergbau reich gewordenen Stadt die zahlereichen, sozial schwer gedrückten Tuchknappen; ihr Prophet war neben dem eitlen und leichtsertigen Tuchkherrer Nicolaus Storch vor allem der Prediger Thomas Münzer, ein phantastischer Mann voll krankhafter Unruhe, ohne Selbstzucht, aber von einer gelegentlichen Willenskraft, die durch keinerlei Hemmungserscheinungen des Gewissens gelähmt ward, und darum in seinem Wesen wechselnd zwischen dumpsem Brüten und düsterem Thatens drang.

<sup>1</sup> S. oben S. 66.

Als das Treiben der Schwarmgeister gefährlich zu werden schien, schritt der Rat ein und warf diesenigen, welche sich der Belehrung unzugänglich zeigten, ins Gefängnis. Münzer entstam nach Böhmen, um die Bibel als Buchstaben, die Offensbarung als Geist zu verkünden; Storch und zwei seiner Gessinnungsgenossen wandten sich Ende 1521 nach Wittenberg.

Es war, wie wir uns entsinnen 1, ber Augenblick, ba Karlstadt seine puritanische Resorm des alten Gottesdienstes in der Wittenberger Gemeinde durchzusetzen begann; das Auftreten der Schwärmer steigerte die Aufregung und verwirrte die Bevölkerung nur noch mehr. Die Folgen sind bekannt; es kam zum Vildersturm und zu Tumulten; Luther trat auf; in den gewaltigen Fastenpredigten ermahnte er zur Rücksicht auf die Schwachen im Glauben und warnte er vor Veräußerlichung und Überstürzung. Das veranlaßte den Abzug der Schwärmer aus Wittenberg, auch Karlstadt wich.

Storch ging nach Thüringen und Sübbeutschland; Karlstabt, nun ganz der Mystif sich zuwendend, zog aufs Land nahe Wittensberg; er kaufte ein Gut und ließ sich von den Bauern nicht mehr Doktor neunen, sondern Nachbar Endres. Allein nicht lange litt es ihn in dörflicher Ruhe; die Pfarrei Orlamünde im Thüringischen, deren Sinkünste er schon seit geraumer Zeit bezogen und die er durch einen Vikar hatte verwalten lassen, wünschte er jetzt selber zu übernehmen, und deshalb ließ er sich von der Gemeinde berufen und wählen. Und er hatte Ersolg. Er zog die Gemeinde in den Bann seiner Gedanken, die Vilber wurden aus der Kirche entsernt, die Gottesdienste streng schriftzgemäß reformiert. Luther, der ihm persönlich gegenübertreten wollte, erhielt in Orlamünde den übelsten Willsomm; es blieb ihm nichts übrig, als dei Kursürst Friedrich die Ausweisung Karlstadtszu erwirken. Karlstadt wandte sich nach Süddeutschland.

Inzwischen war Münzer zum weit gefährlicheren Agitator geworden. Nachdem er vergebens versucht hatte, die Böhmen für sein Evangelium zu gewinnen, ging er unmittelbar vor Oftern 1523 als Pfarrer nach Allstedt bei Sangerhausen. Hier

<sup>1</sup> S. oben S. 307.

verheiratete er sich und begann seine Zbeen agitatorisch zu verwerten. Er ließ keinen Zweisel, daß er die Gemeinschaft mit Gott in Erscheinungen, Träumen und Offenbarungen über die Bibel stelle: "Bas Bibel, Bubel, Babel, man muß auf einen Winkel kriechen und mit Gott reden!" Die in Gemeinschaft Gottes Stehenden aber sind die Auserwählten; weit stehen sie über dem Wittenbergischen Papst und den Geistlichen der alten Kirche: diese sind Tiere des Bauchs: "Oho, sie nehmen gerne rote Gulden mit großer Andacht." Die Auserwählten stehen über den Fürsten dieser Welt, die nichts anders sind, denn Henker und Büttel, eine Grundsuppe des Wuchers, der Dieberei und Näuberei; man nuß sie erwürgen, wie die Hunde". Die Auserwählten werden die Kirche Gottes bauen, sie werden die Welt kommunistisch ordnen, sie werden herrschen ewiglich.

Es sind Lehren mit stark revolutionärem Beigeschmack; bald zeitigten sie örtliche Gewalttat. Und Münzer griff weiter. Er gewann die Mansfelder Berggesellen, er sandte Landläuser aus in die Orte zwischen Thüringerwald und Harz, er suchte, freilich vergebens, Berbindung mit Orlamunde und Karlstadt.

Lange hat die kursächsische Regierung diesem Treiben unsthätig zugesehen. Erst als Luther sie durch ein Sendschreiben über die "Furie von Allstedt" aufrüttelte, sah sie zum Rechten. Als sie eingriff, entstoh Münzer, in der Nacht vom 7. zum 8. August 1524, zunächst nach Mühlhausen, dann nach dem südlichen Deutschland. Von hier aus bekämpste er Luther aufs heftigste; Mitteldeutschland schien einigermaßen beruhigt.

Bald zeigte sich indes, daß die thüringische Bewegung, wenn auch durch Männer wie Münzer außerordentlich geschürt, doch auf tieferen, allgemein verbreiteten Ursachen beruhte. Das in Orlamunde und Allstedt gedämpfte Fener brach in Mühlhausen verheerender aus.

Mühlhausen war um das Jahr 1523 eine nach den Begriffen der Zeit bessere Mittelstadt, während Orlamünde und Allstedt kleine Orte waren; es hatte etwas über 7000 Sinwohner; es besaß lebhaftes Gewerbe in Bier und Tuch; es war Handschu gewesen; es war mit seinen drei Klöstern und etwa fünfzehn Kirchen und Kapellen ein kirchliches Centrum; es hatte in der

Ausbildung einer plutokratischen Ratsverfassung, in der Verbreiterung des Gegensaßes zwischen Arm und Neich, in der Entwicklung einer politisch rechtlosen Gemeinde gegenüber dem Rat die allzgemeinen Schicksale der größeren Städte des 15. Jahrhunderts typisch mit erlebt. Sprang die schwärmerische Bewegung hierher über, so fand sie ganz andern sozialen Zündstoff, als in ihren vornehmsten Standorten bisher; ein blutiges Beispiel jenes Unsheils war zu erwarten, das sie in Verbindung mit den Bestrebungen eines fortgeschrittenen Proletariats anzurichten imstande war.

Unfang des Jahres 1523 fam nach Mühlhaufen Seinrich Pfeifer, ein ausgelaufener Mond bes Cichsfeldischen Rlofters Reifenstein, ber vordem auf Schloß Scharfenstein und in Drila als Prädikant thätig gewesen war. Er predigte sofort gegen die alte Kirche mit aufrührerischen Motiven; die Klerisei sei pom Teufel; ihr Gigentum fei armer Leute Schweiß und Blut. Der Rat blieb ihm gegenüber aufangs unschlüssig; so glitt die von Pfeifer bewirkte Erregung in revolutionares Fahrwaffer. Die Gemeinde stand auf; sie formulierte ihre lange guruckgehaltenen Forderungen gegenüber ben Geschlechtern: beffere Rusammensehung des Rates, geringere und gerechtere Steuern, por allem Mitwirkung der Gemeinde an der Regierung durch einen Ausschuß. Als der Rat die Annahme verweigerte, fam es zu offener Gewalt; die Klöster wurden geplündert. Darauf aab der Rat nach (3. Juli 1523) 1; aber Pfeifer, der in der nach= wogenden Dünung der Revolution weiter hette, wurde ausgewiesen.

Indes es trat keine volle Beruhigung ein. Eine radikale Partei war aus den Kämpfen festgebildet zurückgeblieben; Pseiser kehrte schließlich unter ihrem Schutz zurück und begann nun vollkommen münzerische Ideen zu entwickeln. Er sprach vom kommenden Reiche des Glücks; er verwarf die bestehende Obrigkeit; er erregte einen Bildersturm bis über das städtische Weichbild hinaus. Und darauf erschien Münzer selbst; vor dem 15. August 1524. Er begann eine Agitation voll aushebender Schlagwörter; er führte die Wenge von neuem

<sup>1</sup> Ngs. R. Jordan, Chronik der Stadt Mühlhausen in Thüringen 1900, S. 169 ff.; ders., Mühlhäuser Geschichtsblätter 10, 1 ff.

zum Bilberfturm, er schüchterte die Feigen unter dem Nate ein und vertrieb die Beherzten. Darauf begann er ein ungeordnetes, in hohlen Phrasen sich ergehendes Regiment voll theokratischer Schrecknisse; die Stadt befand sich am Nande des Abgrunds.

Es ist der Augenblick, da die Schutherren der Stadt, Philipp von Heffen und Georg von Sachsen, sowie ihre ländlichen Unterthanen, aufgeboten von den legten besonnenen Resten des Rates, die Gegenrevolution begannen und Münzer und Pfeisser vertrieben (27. September 1524). Später mündete die Beswegung in den mittelbentschen Bauernkrieg des Jahres 1525 ein, in dem Pfeiser und Münzer schließlich unterlegen sind.

Die Mühlhausener Vorgänge nicht minder wie die früheren kleineren Bewegungen hatten gezeigt, daß das enthusiastische Schwärmertum keine Zukunft besaß. Verloren in einen wüsten Subjektivismus, wahllos und wilkürlich, oberflächlich und ordnungsfeindlich, mußte es in furchtbaren Katastrophen, die doch nur den Vert von Spisoden hatten, zu Grunde gehen. Ganz andere Bedeutung hatte das quietistische, oberdeutsche Schwärmertum, wie es von Zürich mit zuerst ausging.

Nach Zürich, der Stadt kirchlicher Reformation und anscheinend religiöser Duldung, waren seit dem Auftreten Zwinglisdie Sektierer aus allen Orten zusammengeströmt, aus dem schwädischen und bairischen Oberland, aus Basel, aus dem Thurgau, aus Grandünden. Anfangs ruhig sich unterordnend, begannen sie seit 1523 einen Kreis selbständiger Neinungssäußerung gegenüber Zwingli zu bilden. Sie mißbilligten Zwinglis Haltung in der Frage der Berechtigung der Zinse und Zehnten, sie fanden seine resormatorischen Fortschritte nicht radikal, nicht biblisch genug. Sie wollten, verstärkt durch Züricher Handwerker, eine besondere Gemeinde des Heils bilden in Verfolgung des apostolischen Beispiels, und sie gewannen sür ihre schwärmerischen Bestrebungen die Gunst einiger vorsnehmer Nänner Zürichs. So entstand ein traumseliges Gesmeindeleben in der kommunistischen Reinheit des Pfingstseits,

<sup>1</sup> S. unten S. 361 ff.

der Welt abgeschieden, demütig in Leid und Ertragung, hochmütig in der Kritif anderer, noch ohne ausgebildete Lehre, ohne firchlichen Zwang: kaum, daß Unwürdige ausgestoßen wurden.

Aber im Jahre 1524 wuchs die Gemeinde immer mehr, und in der Verwerfung der Kindertaufe zeigte sich ein erstes, wenn auch zunächst nur negatives Moment kirchlichen Absichlusses. Es war ein Punkt, von dem aus sich immerhinschon eine äußerliche Scheidung der Geister vollziehen ließ, und Zwingli benützte das, um am 21. Januar 1525 die Häupter des neuen Glaubens aus Zürich zu vertreiben.

Aber vor der nun eintretenden ersten Not der Berfolgung verbanden sich die Häupter der Gemeinde noch einmal durch erneute Taufe und nahmen darauf das Nachtmahl Chrifti, auf daß sie alle eins und je einer des andern Bruder in Christo waren 1. Go murben fie zu Wiedertäufern: eine firchliche Inftitution verband jest die Glieder zu einer auch außerlichen Gemeinschaft; als Angehörige einer neuen, verhaften, verachteten Rirche zogen die Verbannten hinaus unter das Volk der oberdeutschen Stämme, ihr Evangelium zu predigen. Und in Sturmeseile flogen die Funken der neuen Lehre von Ort zu Ort; namentlich in den Großstädten, in Bern und Bafel, in St. Gallen und Schaffhausen, in Strafburg und Speier, in Augsburg und Mürnberg fanden sie entsprechende, vielfach schon in eigener Entzündung emporlodernde Nahrung. Und in Nürnberg, später in Augsburg, fand sich in Hans Denck, bem Schulmeister von St. Cebald, bem Apollo ber Wiebertäufer, der Mann, der der neuen Lehre zu vollendetem spekulativem Ausbruck verhalf. Ihm galt die Bibel zwar als Gottes Wort, aber nur für ben, ber willens ift, es barin zu finden; vor aller Offenbarung fteht bas religiofe Gefühl, bas "innere Wort". Rur indem wir inne werden, daß ein Funken gött= lichen Geistes in uns ift, daß das Reich Gottes in uns wohnt, gelangen wir zum richtigen Berftandnis ber Bibel. Diefe

<sup>1</sup> Cornclius, Biedertäufer 1, 27. Egli, Die Züricher Biedertäufer zur Reformationszeit (1878), S. 23.

Empfindung aber ift uns angeboren als ein dunkler Drang zum Guten; ihn in uns zu klären und zu stärken, hat Gott Christus, seinen Sohn, in die Welt gesandt; so ist Christus nicht unser Heiland, sondern nur unser Vorbild.

Man sieht den Zusammenhang mit dem mittelalterlichen Vollkommenheitsideal, dem Christus vornehmlich auch als Wegweiser galt; man sieht die vollständige Abweichung von Luthers Lehre und die Vetonung der Selbständigkeit des Subsiekts im Sinne späterer Jahrhunderte. Und man wird zugleich nicht den milden, quietistischen Zug der Lehre versteunen.

Chen diefer Bug vor allem zeichnete das Leben ber oberbeutschen Brüder aus. Fern blieben fie bem Besuch öffentlicher Luftbarkeiten, ber Ginkehr in Bunftstuben, ber Teilnahme an den Bersammlungen der felbstverwaltenden Rörperschaften in Stadt und Land; verboten erschien ihnen Gid und Schwert, Rriegsbienst und obrigfeitliches Umt, ja bas Erstreiten guten Rechts vor dem ftaatlichen Richter. So, ohne ein Verhältnis ju irgend etwas Außerlichem, frei in freigewählter Armut, mitteilend bem Bedürfnis der Brüder und Schwestern, mas immer sie hatten, lebten sie dahin, geduldig in Leid, der Berfolgung harrend: benn der Keigenbaum blüht, der Sommer ift nahe, und die Erlösung der Frommen herbeigekommen. Dabei erfüllte sie ber Wanderbrang ber irischen und angelsächsischen Mönche, der Waldenser, Gottesfreunde und Taboriten, und mit ihm die stille Luft an geheimer Propaganda. Mit dem Gruße des Friedens betraten sie die Sutten, schlugen die Bibel auf und lehrten das Evangelium in ihren Zungen. Und wo man fie erhörte in Stadt und Land, da besiegelten sie den neuen Bund der Beiligen mit wiederholter Taufe und weihten bie Brüder zu Märtyrern Chrifti und geduldigen Bekennern ber fommenden Beit bes Entdrifts.

Freudig floß so die neue Bewegung dahin in den Tiefen der Nation, unter Handwerkern und Bauern zumal, fröhlich in Hoffnung, geduldig in Trübsal: bald umfaßte sie alle Stillen im Oberland. Was sollte ihr Schicksal sein? Es ist eine Frage, die bei der Leidensstimmung der Gläubigen einstweilen mehr von den großen reformatorischen Bewegungen Zwinglis und Luthers, und bei ihrer staatlichen und geselschaftlichen Indisserenz vielleicht noch mehr vom Verlauf der gleichzeitigen sozialen und politischen Strömungen abhing.

## Ш.

1. Während sich in den Jahren 1521 bis 1524 eine reißende Entwicklung der religiösen Ideen vollzog, traten zugleich die politischen Ergebnisse jener sozialen Bewegung zu Tage, die seit spätestens dem Ende des 14. Jahrhunderts begonnen hatte. Es sind die Ergebnisse, deren spätere Durchschlingung mit den Wirkungen der geistigen Bewegung das Schicksal der Reformation, ja unseres Volkes überhaupt mindestens während der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts bestimmt hat.

Noch Raifer Sigmund hatte im Anfange seiner Regierung eine monarchische Reform der Verfassung mit Bilfe der Städte aegen die Fürsten versucht 1. Er war damit infolge der Lauheit der Städte und noch mehr infolge des energischen Sandelns der Kurfürsten gescheitert. Seit Mitte des 15. Sahrhunderts war dann feine Frage mehr gewefen, daß die Reichsverfassung nur noch in föderalistisch = fürstlichem Sinne entwickelt werden fönne; die Städte waren gurudgedrängt; genug, wenn ihr finanzieller Widerstand gegen Schluß ber Regierung Raifer Friedrichs III. den vollen Sieg der Fürsten noch einnal vereitelt hatte2. In den Zeiten Maximilians I. hatten dann alle Bestrebungen im föderalistischen Sinne, von Fürsten getragen, auch fürstlichen Charafter gezeigt; und seit bem Reichstag zu Köln im Jahre 1512 waren sogar schon Anzeichen einer ben Städten feindlichen partikularen Reichsgesetzgebung und parteiischer finanzieller Belaftung hervorgetreten.

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 420.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Band IV <sup>1-3</sup> S. 465 ff.

Der fürstliche Föderalismus hatte denn auch die Wahl Karls V. beherrscht. In seiner Wahlkapitulation hatte der Kaiser versprechen müssen, ein Reichsregiment im Sinne des Regiments unter Kaiser Max einzurichten, und alsbald, nachem er ins Reich gekommen, war er an die Ausführung dieses Versprechens gemahnt worden. Auf dem Wormser Reichstage des Jahres 1521 überreichten ihm die Stände einen Entwurf über Errichtung des Reichsregiments wie des Kammergerichts; auf diesem Gebiete vor allem andern drangen sie auf feste Veschlüsse.

Der ständische Entwurf des Reichsregiments ging sehr weit; durchgeführt hätte er die Herabschung des kaiserlichen Umtes zu einer bloßen Würde, zu einem Ornament bedeutet. Und auch die Städte wären dabei ihrer verfassungsmäßigen Bedeutung im Reiche fast ganz entkleidet worden.

Rarl V. bachte natürlich nicht baran, einen folchen Ent= wurf ohne weiteres anzunehmen. Allein in den langwierigen Berhandlungen, die jest begannen, mußte er sich boch, ba er ber friegerischen Silfe des Reiches bedurfte, in manchen Bunkten den fürstlichen Ansprüchen fügen. Zwar follte bas Regiment nur mährend der Abwesenheit Karls selbständig. fonft nur als Reichsrat neben ihm thätig fein; man wußte aber, daß der Raiser viel außerhalb des Reiches sein werbe. Auch follten bem Raifer die auswärtigen Angelegenheiten grundfählich vorbehalten fein; boch murde burchgefebt, baß bas Reichsregiment mit andern driftlichen Ständen und Bewalten handeln moge, um den Anfechtern des Reiches Widerftand zu thun. Im gangen war bas Regiment politisch boch ziemlich ständisch, d. h. fürstlich charakterisiert. Dem Wider= part zu halten mar auch bie Statthalterschaft bes Erzberzogs Ferdinand zunächst wenig imftande; benn Ferdinand war einstweilen noch nicht einmal bes Deutschen mächtig und mußte barum ben Borfit im Regiment einem beutschen Fürsten. bem fröhlichen und verbindlichen Pfalzgrafen Friedrich, übertragen.

So fanden benn die beutschen Fürsten jett fast völlig

freie Gelegenheit zu zeigen, in welchem Sinne ihnen eine einheitliche Leitung der Nation Möglichkeit und Bedürfnis sei; namentlich seitdem Karl nach Spanien gegangen war und ihn dort einheimische, französische und italienische Dinge aufs mannigfachste in Anspruch nahmen, waren sie in ihren Entschlüssen nahezu sich selbst überlassen.

Wie sie darauf die Angelegenheit der Reformation und Luthers behandelten, wissen wir i; das Endergebnis war eine Duldung, die nur durch die Furcht vor Umsturzbewegungen im Falle strengen Durchgreisens erzwungen ward.

Wie aber entwickelte sich die Lage auf fozialem und poli-

tischem Gebiete?

Das Regiment, wie es um die Wende der Jahre 1521 und 1522 seine Thätigkeit begann, war aus klugen Köpfen und energischen Mannern zusammengesett; Die Blüte ber höheren Beamten der neuentwickelten Territorialverwaltungen faß barin, allen voran ber treffliche Franke Bans von Schwarzenberg. Und sofort ergriff man im Regiment die Frage der Reichsreform am richtigen Zipfel. Es wurden Vorlagen ausgearbeitet über die finanzielle Sicherung des Reichsregiments und bes Kammergerichts und über eine Reichsvollzugsordnung zur Durchführung bes Landfriedens. In beiden Fällen handelte es sich im Grunde um die Frage der Reichs= finangen. Und hier liefen nun die Plane des Reichsregiments auf eine volle finanzielle Mündigkeit und die Entwicklung einer abgeschlossenen Steuerverfassung bes Reiches hinaus. bachte an einen verbefferten gemeinen Pfennig, an eine ftarke Besteuerung des Klerus, an die Konfiskation der bem Papste aus Deutschland zu gahlenden Annaten zu Gunften bes Reichs= fäckels, endlich an ein Reichszollsustem: cs waren Plane fo weitgehend, daß man bei ihrer Durchführung auch ein Reichsheer gegen die Türken, deren Sultan im August 1521 Belgrad erobert hatte, wohl hatte aufstellen können.

<sup>1</sup> S. oben S. 314 ff.

Der Nürnberger Frühjahrsreichstag von 1522 hatte über diese Vorlagen zu beraten. Es kam nichts zu stande; die Kleriseischer, die Fürsten sehlten. Die Städte aber, aufgebracht durch einige provisorische Veranlagungen, in denen sie zu Gunsten der Fürsten unglaublich überschätzt worden waren, beschlossen, sich gegen den Reichszoll, der ihrem Handel drohte, energisch zu wehren. Nach dem Reichstage kamen sie im Sommer 1522 auf einem besonderen Tage zu Eßlingen zusammen und schärften die Wassen ihrer Gründe und ihres Sinsussissen sie Einsussisse für die Entscheidung, die im nächsten Reichstage fallen mußte.

war der Nürnberger Novemberreichstag vom Jahre 15221. Die Städte erschienen auf ihm ungemein zahlreich und alänzend; langfam famen bie Fürsten. Die gegenseitige allgemeine Entfremdung lag in ber Luft. Bum Ausbruck tam sie zunächst in einem nebenfächlichen Bunkte. Gine vom Raifer erbetene Türkenhilfe follte in Gelb gezahlt werben. Biergegen machten die Städte, welche bei dieser Art der Aufbringung übervorteilt zu werden fürchteten, ben Borschlag, sie wollten ihren Beitrag in Leuten stellen. Daraufhin ward ihnen am 11. Dezember 1522 eröffnet: auf ihren Borfchlag tame es nicht an; was Rurfürsten, Fürsten und andere Stände bes Reiches beschlossen hätten, das sei nach altem Brauch als Beschluß ber Stände überhaupt zu betrachten. Es war flar: um fpater gegebenen Falls ben Reichszoll burchseten zu können, bestritten bie Rurften ben Städten die volle Reichsstandschaft, die zu erwerben fie ihnen eben gegen Schluß ber Regierung Friedrichs III. behilflich gewesen waren. Und wirklich erklärte ber Reichstag schließlich trot aller Borftellungen ber Städte: bie Stabte hatten am Reichstag niemals wie bie Fürften ge= stimmt; seien sie hie und da in Ausschüsse gekommen, so fei bas nicht auf Grund eines Stimmrechts gefcheben, "fonbern

<sup>1</sup> S. oben S. 314 ff.

aus gnädigem und günftigem Willen und mehrmals aus Mangel anderer Versonen".

In diese für die Städte höchst peinliche Lage fiel ein Schreiben des Kaisers ein, das die Hauptfrage, den Reichs=30ll, wieder in den Vordergrund drängte und hier die Grundslage der Erörterung sehr zu Gunsten der Städte verschob.

Das Reichsregiment hatte ben Kaiser um Genehmigung der Finanzvorlage gebeten, diese aber nicht weiter abgewartet, da an seiner Zustimmung nicht gezweiselt wurde. Run meldeten aber kaiserliche Schreiben, die am 26. Dezember 1522 einstrasen, der Kaiser hege gerade gegen den Reichszoll wegen der nicht völlig sicheren Wirkung auf die Niederlande Bedenken; ehe er sich entscheide, wolle er Genaueres wissen über die Gestaltung des Tariss, über die Zollgrenze und andere technische Fragen. Jeht blieb nichts übrig, als den Beschluß über den Zoll auszusehen und an den Kaiser von neuem zu berichten. Das Regiment that das unterm 8. Februar 1523 in dringend empsehlendem Sinne.

Aber konnten die Städte nicht auch an den Kaiser gehen und ihn zu unterrichten suchen? Auf einem Städtetag zu Speier am 22. März 1523 beschlossen sie auch ihrerseits eine Gesandtschaft an den Kaiser, und am 8. August empfing Karl ihre Boten zu Balladolid. Die Boten führten aus: der Reichszoll werde sie ruinieren, zumal man auch gegen die Monopole geschlossen vorgehen wolle2; er sei unmöglich. Aber wozu bedürfe die Majestät überhaupt eines Reichsregiments, das sie stets beunruhige? Besser, das Regiment höre auf; den Städten genüge der Majestät Bruder als Reichsstatthalter und eine tüchtige Besehung des Kammergerichts, und am liebsten sähen sie Ferdinand als römischen König.

Bas follte der Kaiser auf diese verführerischen Sätze antworten? Und konnte der Kaiser, ganz bavon abgesehen,

<sup>1</sup> Baumgarten, Karl V., 2, 305 Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. dazu oben S. 108 f.

gegen die Städte vorgehen? Sorte er nicht aus ihren Worten bie Stimmen ber Fugger, ber Belfer, aller jener Großkaufleute beraus, benen er ewig verschuldet mar, ber finanziellen Stüten ber katholischen Welt? Und gedachte er jemals stärkere finanzielle Hilfe aus Deutschland erhalten zu können, von wem anders fonnte er sie erwarten, als von den Städten? Schon Macchiavelli hatte gesehen, daß die flüssige Wirtschaftsfrast ber beutschen Ration allein in ben Städten lebe, aus ihnen allein zu heben sei. Budem: die teilweis zwinglischen und gang allgemein schweizerischen Reigungen vieler oberbeutschen Städte waren dem Raifer wohl bekannt. Sollte er ben Anftoß bagu geben, die Städte auf die Seite der Gidgenoffen zu treiben, beren unklare haltung ihn in feiner italienisch = frangofischen Politik fortwährend in peinlicher Spannung erhielt? Der Raifer ließ schließlich antworten: Die Städte wurden, falls fie ihm ziemlich Silfe und Steuer thun wollten, bei ihm und feiner beutschen Botschaft gnädige und ehrbare Antwort und endliche Abschaffung bes Bolles finden.

Kein Zweifel: die Städte hatten in dem Kampfe um den Reichszoll gesiegt. Denn wie hätte das Reichsregiment ihrem und des Kaisers vereintem Willen widerstehen sollen? Und mit dem Reichsregiment hatten auch die Fürsten, dessen Auftragsgeber, eine teilweise Niederlage erlitten.

Unter diesen Umständen hätten die Fürsten alles daran setzen müssen, ihr Organ, das Reichsregiment, in jeder Hinsicht zu halten und zu heben. Allein das Gegenteil geschah. Zum Verständnis dieser merkwürdigen Schwenkung, in deren Verlauf der letzte Versuch einer föderalistischen Resorm im Sinne der Zeit Kaiser Friedrichs III. und Kaiser Maxens zu Grunde ging, müssen wir die Entwicklung einer schon längere Zeit in den Vordergrund gedrängten sozialen Klasse versolgen, des niederen Abels.

<sup>2.</sup> Dem niederen Abel war längst sein eigentliches soziales Lebensibeal entzogen worden. Wo waren die Zeiten hin, da

er sich ben einzigen wehrhaften Stand ber Nation hatte rühmen dürfen! Längst waren die Heere aus dem Zulauf der Landsknechte beschickt worden, und eben Kaifer Max, der letzte Ritter, hatte dieser Heeresart Halt und Organisation gegeben. Wozu also noch der ritterliche Abel? Die Meinung auch ruhig denkender Männer war, daß er in den Bürgerstand aufgehen müsse.

In der That hätte der Abel diesen Vorwürfen und dem eignen Verfall nur entgehen können, hätte er ein neues Zdeal nationalen Dienstes aufgestellt. Aber davon blieb er, wenigstens in den Gedieten des Mutterlandes, weit entsernt. Er begann endgültig geldwirtschaftlichen Erwerd zu verabschenen; er vermied es auch, Landwirtschaft im großen zu treiben, wie der Abel der Kolonialgediete. Undeweglich horstete er auf seinen Burgen in starrem Konservatismus; wie disher sollte ihn auch serner der grundholde Bauer ernähren. Damit knüpste er sein Geschick an das wirtschaftliche Schicksal der bäuerlichen Welt; und da er von deren Übersluß lebte, so mußte ihn das volle Unglück seiner Grundholden im 15. Jahrhundert noch srüher tressen, als diese selbst. Seit etwa 1450 ist dieser Zusammenshang klar; das Dasein des Abels wird wirtschaftlich erdärmslich, sittlich verworsen; ganz anders, als dieher, tritt das Raubritterwesen auf und wird als berechtigt betrachtet.

Gleichzeitig aber erstarkten die Territorien. Konnten die Fürsten, deren erstes Bestreben die Ruhe ihrer Länder war, die jeder Gewaltthat geneigte Lebenshaltung des Abels billigen? Sie gingen gegen den räuberischen Territorialadel vor, so namentlich im Bayrischen und Brandenburgischen; sie suchten zugleich da, wo, wie in Franken und am Rhein, eine zahlreiche Reichsritterschaft zu voller Unabhängigkeit saß, diese zu untersprücken.

Es waren Zustände, die schon um die Wende des 15. Jahrhunderts zu einer allgemeinen Spannung zwischen Fürsten und Abel, Reich und Reichsritterschaft geführt hatten. Und noch schien der Abel hier und da kräftig genug, um sich selbst zu helsen. In Schweinfurt stellte im Jahre 1507 eine Anzahl

fräntischer Nitter eine "Beschwernis gemeiner Nitterschaft" zusammen; man konnte in ihrer Bewegung den Ansang einer Reform erblicken wollen. Allein bald stellte sich heraus, daß auch jetzt noch dem Abel ein Verständnis seiner Lage abging. Er wollte noch den Fürsten ebenbürtig auftreten, mit ihnen verhandeln auf dem fast gleichheitlichen Fuße etwa des 14. Jahrshunderts. Er ignorierte die sozialen und politischen Veränderungen der letzten fünf Generationen; er lebte gleichsam nicht in seiner Zeit.

Unter biefen Umftanben ninften fich bie anderen Stände ber Reform des Abels annehmen, die er felbst nicht verstand: bie Frage wurde im höchsten Grade eine öffentliche, eine Reichsfrage. Von biefem Standpunkte aus manbte fich ichon ber Rölner Reichstag bes Jahres 1512 gegen bas Raubrittermefen, wenn er "unehrliche, unerhörte That und Mißhandluna" verbammte. Allein, was half eine fo versteckte Rüge? Gben im Jahre bes Rölner Reichstags plünderte ber tapfere Ritter Göt von Berlichingen einen großen Warengug, ber von ber Leipziger Meffe nach Nürnberg ging, und felbst der Umstand, daß feine Genoffen ihn ächteten, hinderte ihn nicht an weiterem Bor-Und bald ward er von Sidingen übertroffen. einfacher Räuber hat auch Sidingen begonnen, mochte er nebenher auch aus bem Betricbe von Bergwerten namhafte Summen ziehen. Seine Fehde gegen Worms im Sabre 1515 hatte es nur auf unredlichen Erwerb abgesehen; im Sahre 1517 hat er im Mainzer Gebiet einen Warengug fübbeutfcher Stäbte mit feltener Frechheit geplündert. Reichsmandate halfen dem gegen= über nicht; zum Schute vor ihnen ward Sidingen Benfionar bes Berzogs von Lothringen und bes französischen Königs. Trat er bann im Frühjahr 1518, nunmehr ichon politisch bebeutend, auf die Seite Raifer Magens, so geschah auch bas nur unter bem Ginfluß einer kaiferlichen Benfion, und die Schwenkung hinderte ihn nicht, bald barauf die beutschen Territorien der Stadt Metz und des Landgrafen Philipp von Beffen aufs jämmerlichste zu branbichaten.

Was war gegen solche Ungeheuerlichkeiten zu thun? Kaiser

Max bachte noch in seinen letzten Jahren an eine Reichsreform bes Ritterrechts; wir wissen, daß er damit gescheitert ist. Darauf folgten die bewegten Zeiten der Kaiserwahl Karls; die Ritter wirkten während der entscheidenden Tage im Sinne der öffentlichen Meinung der Nation ein; Sickingen trat auf die Seite des jungen Kaisers; er ließ davon ab, den Wormser Reichstag zu beunruhigen2: es konnte scheinen, als ob sich die Ritter politisch zusammenraffen, als ob sie sich klug der ihnen ungünstigen Wendung der gesamten deutschen Entwicklung fügen würden.

Allein die Haltung der Ritter im Beginne der Regierung Karls blieb nur ein Zwischenspiel. Wie hätte man auch glauben können, daß einige politische Ereignisse das Bewußtsein von der Anderungssähigkeit und Anderungsnotwendigkeit ihrer sozialen Lage würden beseitigt haben! In der Tiefe gärten die Gegenfähe weiter, und schon hatten die dumpfen Emanzipationsgelüste des Abels mit den großen revolutionären Richtungen des Zeitgeistes Verbindung gesucht, mit Neformation und Humanismus.

Der Vermittler nach beiden Seiten und damit die den Bestrebungen des Abels auf Jahre hin unentbehrlichste Person war Ulrich von Hutten. Ein Mann in den besten Jahren reisender Mannesstärke, trot unheilbarer Krankheit von unsglaublicher Energie der Lebenslust, nach Freiheit dürstend, von den stärksten Phantasieen getrieben, soweit es Größe und Glück seines Standes galt, dabei begabt mit allen Mitteln demokratischer Beredsamkeit, wenn auch nicht ohne aristokratische Formgebung, kein großer Gelehrter, kein hersvorragender Dichter, aber ein Agitator von Gottes Gnaden, offen und wunderdar eingehend auf alles geistig Große, schien er recht eigentlich zu der ihm gerade jeht bestimmten Sendung geboren. Seit Sommer 1520 war er von den Hößen,

<sup>1</sup> S. oben S. 58.

<sup>2</sup> S. oben S. 296.

<sup>8</sup> S. über ihn schon oben S. 212 ff.

an benen er zulett gelebt hatte, gleichsam vogelfrei erklärt worden; wie Luther nach dem Wormser Neichstag hatte er eines Aspls bedurft. Er fand es bei seinem Freunde Sickingen auf der Sbernburg, im Mündungsbereich des Nahethals. Hier nun, im Herzen des großen rheinischen Verkehrsgebietes, inmitten der zahlreichen Abelssitze des Landes, sah er die Mögslichkeit vollkommensten Wirkens in humanistisch und reformatorisch ritterlicher Richtung vor sich.

Nach humanistischer Seite galt es babei nur bie Faben festzuhalten, die Jahre früherer Thätigkeit gesponnen hatten; länast war hutten als einer ber begabtesten jungeren humanisten bekannt. Wichtiger aber war bas Berhältnis zur Reformation; gang anders begann diefe jest ben Geift ber Nation ju beschäftigen, als früher ber humanismus. Und hier mußte es darauf ankommen, die Einigungspunkte zwischen den aristoskratischen und den reformatorischen Bestrebungen herauszusinden und ins Licht zu feten. Es ist bas Thema bes Gefprächbüchleins, bas hutten jest erscheinen ließ. Schon bas Titelblatt beutet die eigenartige Verbindung der in ihm enthaltenen Ibeen an; auf einem Bolgichnitt besfelben fampft ein ritterlicher Haufe siegreich gegen die wehklagende Klerifei; barüber sieht man in würdiger statuarischer Haltung Luther und Hutten, ben Ritter mit seinem Wahlspruch: Perrumpendum tandem est, perrumpendum est. In ber That handelte es sich um reformatorisch verbrämte kirchlich politische Vorschläge zu Gunsten des Adels. Sine allgemeine Verminderung der Geistlichkeit und eine Säkularifation bes geistlichen Gutes follte angebabut werben, und die Mittel bes fonfiszierten Gutes follten gur Durchführung einer Reichereform Berwendung finden, als beren wesentlicher Bunkt die Aufstellung eines großen Reichsheeres, und bamit eines großen Wirkungsgebietes gur murbigen Beschäftigung bes Abels, betont marb.

Und schon erwartete Hutten Ende 1520 die Verwirklichung bieses Ideals nicht mehr auf friedlichem Wege. Er träumte von einem frischen fröhlichen Pfassenkriege durchs Reich unter Sickingens Kührung; ja er suchte für diesen Bundesgenossen

in Kreisen, die er sonst verabscheute; am Schlusse der Prädones bringt er es über sich, sich symbolisch einen Angestellten des Hauses Fugger zu verbinden; der Gedanke eines gemeinsamen Borgehens von Städten und Abel gegen Fürsten und Pfaffen schlummerte in der Tiefe seiner Pläne.

War nun bei solchen Anschauungen mit Sicherheit auf die moralische Unterstützung der Reformation, auf die Billigung

Luthers zu rechnen?

Seit der Leipziger Disputation hatte Hutten mit Luther Berbindung gesucht. Im Beginn des Jahres 1520 hatte er sie durch Vermittlung Melanchthons gefunden. Aber zu einem innigen Verständnis beider Männer führte sie nicht. Luther trante Hutten nicht; er lehnte das Anerdieten eines Aspls durch Sickingen nicht minder ab, wie das im Mai und Juni 1520 von Seiten des fränkischen Ritters Silvester von Schaumburg an ihn ergehende Angebot; niemals hat er die revolutionären Ziele des Abels gebilligt. Für ihn galt der Sat "Durchs Wort ist die Welt überwunden, durchs Wort die Kirche errettet, durchs Wort wird sie auch reformiert werden 1": er wollte nichts wissen von Aufruhr und Empörung: "Wenn Herr Omnes aufsteht, der vermag Unterscheiden der Bösen und Frommen weder zu treffen noch zu halten, schlägt in den Haufen, wie es trisst, und kann nicht ohne großes gräuliches Unrecht zugehen."

So ging die revolutionäre Strömung des Abels der Unterstützung der Reformation verlustig; es zeigte sich, daß die sozialen Bestrebungen der Ritter nur einer Kirchenresorm besturften, deren Berwirklichung der Glaubensresorm Luthers als nebensächlich, ja falls eine tiesere Wandlung der Herzen auss

blieb, als unsittlich erscheinen mußte 2.

Aber die Ritterschaft ließ sich durch diese moralische Riederslage nicht aufhalten. Immer unerträglicher war ihre wirtsschaftliche Lage geworden; immer verbitterter sah sie sich auch unter dem neuen Regiment politisch zurückgestellt; immer vers

<sup>1</sup> Brief an Spalatin vom 16. Jan. 1521.

<sup>2</sup> S. bagu mit Rudficht auf die Berfon huttens icon oben S. 214.

haßter erschien ihr der Städter im gesellschaftlichen Wettbewerb um die aristokratische Führung der Nation. Im Jahre 1521 gärte es überall; die schwäbischen Adligen planten ihren Austritt aus dem fürstenfreundlichen schwäbischen Bunde; die Nitterschaft am Mittels und Oberrhein erwählte Sickingen in Landau zum Hauptmann ihrer neuen "brüderlichen Vereinigung" und erwartete voll Spannung die weiteren Maßregeln ihres Hauptes.

Sidingen hatte auf Seite Karls V. am Kriege gegen Frankreich teilgenommen. Aber ber Kampf hatte ihm nur Berluft und Enttäuschung gebracht. Sett jog er heimwarts mit mußigen Truppen. Lag es nicht nabe, diefe für die Freiheit des Abels im Rampf gegen die fürftliche Geiftlichkeit ein= zuseten? Ginen Aufang zu machen mit bem großen Gebanker ber Säkularisation geistlichen Gutes? Die 3bee hatte Sickingen und feine Rreise icon früher beschäftigt; möglich, daß fie jett von neuem, nun praktisch verwendbar, auftauchte. Freilich, über ben innerften Beweggrunden Sidingens in biefem Augenblick, da er bem Reich die Treue brach, lagert nicht minderes Dunkel, wie über bem entsprechenden Momente im Leben Wallensteins, bes zweiten großen Conbottieres ber beutschen Geschichte. Es waren treulose Erwägungen, ungewohnt bem beutschen Gemüt, ungewohnt bem Geschichtschreiber, ber fie nachzudenken die Bflicht hat.

Sickingen schien sich anfangs gegen Worms ober Speier wenden zu wollen, schließlich brach er gegen das Kurfürstentum Trier los, gegen das er wegen Rechtsverweigerung im einzelnen gerechte Beschwerbe hatte. Am 27. August 1522 sagte er die Fehde an, am 8. September erschien er vor der Stadt Trier und versprach den Bürgern, sie "von dem schweren antichristlichen Gesetz der Pfaffen zu erlösen und zu christlicher Freiheit zu bringen". Allein die Bürger hörten ihn nicht, und der Erzbischof Richard von Greifenclau, ein hochgemuter und friegerischer Herr, zwang ihn, das Feld zu räumen; unter entsetzlichen Berwüstungen zog er sich inst untere Nahethal, den Hauptsitz seiner Macht, zurück.

Das alles nun, die revolutionären Bewegungen unter dem Abel wie der Zug Sickingens, hatte sich ereignet, ohne daß das Reichsregiment sich imstande gezeigt hatte, einzugreisen: woher hätte es auch hierzu die Mittel nehmen sollen? Erst im Oktober 1522 erklärte es, nach vorhergegangenem Mandat, Sickingen in die Reichsacht; Erzherzog Ferdinand selbst verlas die Erklärung öffentlich und zerriß deren Urkunde nach altem Brauche.

Allein mas konnten biefe Formalien helfen? Längst mar die Bollftredung ber Acht von einzelnen Fürsten in die Sand genommen worden. Richard von Greifenclan hatte ben Rurfürsten von der Pfalz und den Landgrafen von Seffen zu Silfe gerufen; diese waren berbeigeeilt und begannen nun den Kampf gegen Sidingen und feine Helfer. Schon im Berbst 1522 brachen sie einige Burgen; zum Bernichtungsfriege zogen sie im Frühjahr 1523 aus. Sidingen murbe in feiner Bauptfefte Lanbstuhl eingeschloffen; fruh zeigte fich, daß bie Burg gegen die fürstliche Artillerie nicht zu halten war: Sidingen felbst ward schwer verwundet. Dem Tode geweiht lag er in einem tiefen Gewölbe feiner Burg; es blieb ihm nichts übrig, als sich zu ergeben. Am 7. Mai zogen die Fürsten auf Landstuhl ein; sie fanden Sidingen noch am Leben; in Wegenwart bes Pfalzgrafen, feines Lehnsherrn, versuchte er sich, alter Pflichten gebenk, nochmals aufzurichten. Rurz barauf ift er, 42 Sahre alt, verfchieden.

Balb nach Sickingen, im Spätsommer 1523, starb Hutten. Schon länger war er aus Sickingens Schlössern entstohen; unstet und flüchtig, zum Tode siech, durchschweifte er Südbeutschland, bis Zwingli dem müden Manne auf der Insellsnau im Züricher See eine Stätte bot. Aber auch hier, mit dem Tode ringend, blieb Hutten seiner Sache getreu. Sein Testament war eine fürsten- und klerusseindliche Schrift In Tyrannos von solcher Bucht, daß sie Eodanus Hessus nach seinem Tode nicht zu veröffentlichen wagte; sein Nachlaß bestand in nichts, als seiner Feder; "kein Buch, kein Hausrat nicht war ihm zu eigen."

Es war das Ende der ritterlichen Revolution am Rheine. Und inzwischen war auch der fränkische Abel zu Paaren gestrieben worden, soweit er im Einverständnis mit Sickingen unter der Führung des ritterlichen Näubers Thomas von Absberg aufgestanden war. Der schwäbische Bund, diese fürstliche Vertretungsgewalt des Reiches im Süden, hatte sich seiner angenommen; obwohl sich der Abel an die Vermittlung des Reichsregiments wandte, ließ der Bund seine Truppen marschieren und brach im Verlauf weniger Wochen gegen zwei Duzend schlecht verteidigter Vurgen.

Es war das Siegel auf die gänzliche Unterdrückung der sozialrevolutionären Bestrebungen des Adels; vergebens hatte der führende Stand des platten Landes auf gewaltsamem Wege eine Besserung seiner Lage erstrebt. Die Sieger aber waren auf allen Punkten die Fürsten: sie, nicht mehr das Reich und das Reichsregiment bestimmten den inneren, sozialen Gang der Entwicklung.

Ronnten nun die Fürsten, da sie einzeln oder in lockeren je nach Gelegenheit geschloffenen Bundniffen ihre Intereffen aufs beste zur Geltung brachten, noch bas Bestreben haben, am Reichsregiment als ihrer ftändigen, in ichwerfälligen Formen arbeitenden Vertretung festzuhalten? Schon im Mai 1523 waren die fürstlichen Site im Reichsregiment zumeist leer geblieben, nur ber Kurfürst von Maing war noch zugegen. Am 10. Juli ließ fich auch Pfalzgraf Friedrich, der Borfigende, nicht mehr halten; mißmutig reiste er ab. Funktionierte bas Reichsregiment tropbem noch weiter, fo zeigte fich boch auf bem Reichstag zu Nürnberg im Anfang bes Jahres 1524, baß es nirgends mehr unter den Fürsten Unhang befaß; ber Bfalgaraf konnte feine unmittelbare Auflösung vorschlagen, ja man ließ es ihm zu, daß er seine alten Rechte als Vikar bes Reiches während der Zeit der Abwesenheit des Kaifers betonte. Rein Zweifel: ben Fürften ware ber gangliche Berfall ber einft von ihnen mit foviel Ernft ertrotten Behörde recht gewefen; fie faben ihre Interessen in gegenseitiger freier Bereinigung besser gewahrt. Unter diesen Umständen mußten nunmehr der Kaiser und sein Statthalter für das Regiment als das letzte wenigstens noch symbolische Einheitsinstitut des Reiches eintreten: für dasselbe Regiment, das Karl im Beginn seiner Herrschaft verabscheut hatte. Aber indem dies geschah, erhielt das Regiment selbst einen anderen Charakter. Es verlor sein söderatives Wesen, es wurde im Grunde eine kaiserliche Behörde. Und zugleich büßte es mit dieser Wandlung auch den Rest seines Ansehens ein. Schließlich nach Eßlingen im Württembergischen, also auf habsburgisches Gebiet verlegt, ward es das absterbende Organ der Reichsverwaltung, die in dem Statthalter Ferdinand verkörvert war.

Es war der lette Versuch eines fürstlichen Föderalismus im alten Stile. Er mar gescheitert an bem Gegensate zwischen Städten und Fürsten, ber trot ber Parteinahme bes Raifers für bie Städte boch im gangen und großen zu Gunften ber Fürsten gelöft marb. Er mar gescheitert vor allem an bem Siege ber Fürften über ben revolutionaren Abel. Gin Fürstenstand, der keinerlei sozial und politisch ebenbürtige Kräfte im Reiche mehr neben sich fah, weber Bürger noch Ritter: was bedurfte er noch ständischer Institutionen im Reiche? Er war fich felbst genug: nur seiner Libertät lebend, nur feine Souveränetät erstrebend mußte er jebe föberalistische Teffel, fogar bie selbst geschmiedete, sprengen. Das war nun geschehen; mehr als je bisher waren die Schickfale der Nation den einzelnen Fürsten anvertraut. Und schon wartete ihrer neuen, verantwort= licheren Stellung die ernsteste Prüfung. War die foziale Revolution des ländlichen Adels vereitelt und unterdrückt, konnten sich bie wirtschaftlichen Bebürfnisse ber Ritterschaft nur noch nach unten hin Luft machen, so war mit um so unfehlbarerer Sicherheit ber rafche Ausbruch jener bäuerlichen Revolution qu erwarten, ber man auf Grund von taufend untrüglichen Anzeichen schon längst entgegensah. In der That: kaum ein Sahr nach Sickingens und huttens Tode stand man vor dem Furcht= baren: die Tiefen der Nation thaten sich auf.

#### IV.

1. Nach den letten Aufständen im Schwäbischen und in den füböftlichen Alpengegenden, von denen wir früher gehört1, hatte die Gärung unter ben Bauern überall fortgebauert. Agitatoren zogen umber und sprachen auf Kirchweihen und Märkten, zur Bochzeit und in der Schenke, und fast nie murben die Obrigkeiten ihrer habhaft. Und meisterhaft redeten fie in ben bittern Lauten einer über ein Sahrhundert alten Bedrängnis. "Silf Gott," heißt es in einem Flugblatt2, "wo ift doch bes Nammers je erhört worden? Sie schäten und reifen ben Armen bas Mark aus ben Beinen . . . Dazu muffen wir Armen ihnen steuern, Binsen und Gult geben, und foll ber Arme nichts minder weber Brot, Salz noch Schmalz babeim baben mitfamt ihren Weibern und fleinen unerzogenen Rindern. Wo bleiben hie die mit ihrem Sandlehen und Sauptrecht? Ja, verflucht sei ihr Schandleben und Raubrecht . . . . Sat ihnen Gott folde Gewalt gegeben, in welchem Rappenzipfel fteht bas boch geschrieben? Ja, ihre Gewalt ift von Gott, aber boch so fern, daß sie bes Teufels Solbner sind und Satanas ihr Sauptmann!" Und längst schon hatten es die Agitatoren zu Schlagwörtern und Phrafen, ja zu benknotwendig erscheinenden Ideen = Affoziationen gebracht. "Wer im 1523. Jahr nicht ftirbt, im 1524, nicht im Wasser verdirbt und 1525 nicht wird erschlagen, der mag wohl von Bundern fagen"8, hieß es Land auf Land ab; und die für das Jahr 1524 prophezeiten großen Wafferflüffe verwandelten sich in der Erwartung der Zeitgenoffen ichon früh in Strome menschlichen Blutes.

Aus kleinen Verhältnissen heraus entwickelten fich bie ersten aufständischen Bewegungen im südlichsten Schwarzwald, vor allem in der den Grafen von Lupfen gehörigen Laubgrafschaft

<sup>1</sup> S. oben S. 126.

<sup>2</sup> Zimmermann, Allgem. Gefch. bes großen Bauernfriege I2, G. 131.

<sup>8</sup> Friedrich, Aftrologie und Reformation G. 14.

Stühlingen: veranlaßt wurden sie hier angeblich durch den Befehl ber Gräfin an die Unterthanen in ber Erntezeit, Schneckenhäuschen zu fammeln, daß fie Garn barauf winden moge. Diese Bewegungen waren an sich ziemlich harmlofer Art; man verweigerte bem herrn die Dienste und Zinfe, er beweise benn fein Recht bagu; man forderte freie Jagd, Bogel- und Fischfang in den Bannwäldern und gebannten Fischwäffern, man protestierte gegen die Verhaftung der zu Strafen Verurteilten. dem die Bauern ihre Beschwerden vor die Schutzmacht der Landgrafichaft, bas Bans Ofterreich, brachten, und biefes, von äußeren Rriegen und inneren Schwierigkeiten bedrängt, zudem aller Geldmittel entblößt, die bäuerlichen Anliegen fei es mit Recht ober mit Gewalt zu erledigen zögerte, gewann die Flamme des Aufruhrs an Kraft und verbreitete fich weiter. Die Stublinger nahmen Kühlung mit der dem neuen Glauben ergebenen und darum gegen Ofterreich aufrührerischen Stadt Waldshut, die ihrerseits bald von Zürich her unterstütt ward; sie faben, wie in ihrer Nähe der Habsburg feindliche Berzog-Ulrich von Bürttemberg vom Hohentwiel aus Anstalten traf, mit Hilfe der bäuerlichen Bewegung sein Land zurückzuerobern; sie er= lebten, daß in der That die Begauer um den Sohentwiel aufstanden und schworen, "aut Schweizer zu sein, voneinander nit zu weichen, und einen Bug zu thun, wohin fie Gott belangte"; sie brachen schließlich felbst in die Baar los und wiegelten weite Teile der Landschaft auf. Und dem allen stand bas Haus Österreich nahezu rat- und thatlos gegenüber; noch nach vier bis fünf Monaten war kein Seer aufgestellt; schon verließ sich Erzberzog Ferdinand auf die allenfalls eintretende Silfe des schwäbischen Bundes.

Aber der Aufstand war bereits weiter gedrungen und hatte begonnen, eine andere Färbung anzunehmen. Im Alettgau, wo man mit der wirtschaftlichen Lage an sich zufrieden war, hatte die Stadt Zürich als Schutherrin des Gaues am 11. Oktober 1524 angefragt, ob die Bauern dem anhangen wollten, daß man das Gotteswort und Evangelien heiter predigen, und, was man mit der göttlichen Geschrift der Bibel

und des Neuen Testaments berühren und beweisen mögen, öffnen und frei verkünden solle? Die Bauern bejahten die religiöse Frage mit einem sozialen Aufruhr: die Herrschaft solle nichts mehr emspfangen, wofür sie keine Briese und Kundschaft habe. Und bald darsauf ließ sich Thomas Münzer, aus Thüringen kommend, mitten im Gan nieder und "däpperte" viel von der Erlösung Jöraels.

Kein Zweifel, im Klettgan trat das religiöse Element, zunächst von schweizerischer und schwärmerischer Seite, in die bisher rein wirtschaftliche und soziale Bewegung ein. Und schon erscholl jett auch im Schwarzwald und auf der schwäbischen Alb das alte Wort von der "göttlichen Gerechtigkeit", die man zu fordern habe; bis in die Abhänge des Breisgans und bis Rottweil am Neckar griff die Empörung aus. Den rechten Zusammenhang aber sanden die wirtschaftlichen, sozialen und religiösen Momente erst in Oberschwaben, zwischen Donau, Lech, Alpen und Bodensee.

Und hier war es weniger die lutherische oder die zwinglische Form der Reformation, wie vielmehr die Anschauung der obers deutschen Schwärmer, die geistig zu herrschen begann: ihr asketischer Zug, ihre demokratische Lehre von der Erleuchtung namentlich der Niedrigen und geistig Armen, ihre Behauptung von der christlichen Freiheit, die kommunistische Nichtung endlich, die, wenn nicht ausgesprochen, so doch verborgen ihrem Dasein zu Grunde lag: Das alles mußte den bäuerlichen Revolutionären besonders leicht nahe treten, zumal wenn es ihnen von ihresgleichen, den Bauernpredigern verkündet ward, von Leuten, deren Verständnis der Offenbarung nicht über einen absoluten und wörtlichen, somit schwärmerischen Biblizismus hinausging.

Drei besondere Haufen aufrührerischer Bauern thaten sich in Oberschwaben auf, die Bodenseer, die dreinfahrendsten und tapfersten von allen, mit im wesentlichen noch rein sozialen Zielen, die Bauern des Donaurieds, die unter dem Husschmied Ulrich von Sulmentingen den Landsrieden Christi aufrichten wollten zu brüderlicher Liebe, wie ihn der Herr in den Abschiedsreden des Johannesevangeliums besohlen habe; endlich die Allgäuer, die eine christliche Bereinigung der Landart im Allgäu schufen, deren Aufgabe sein sollte, alle Brüder in Jesu Christo bei dem bl. Evangelium zu handhaben.

Um 6. Märg 1525 traten dann die drei Saufen in Memmingen, einem früheren Site erft lutherischer, dann schweizerischer Reformation, unter bem Ginfluß bes schweizerischen Brädikanten Schappeler, bes religiöfen Agitators Lober und wohl auch des Täuferapostels Ludwig Häter zu einer "chriftlichen Bereinigung" zusammen. Ihre weiteste Aufgabe bestand in der Begründung einer gemeinfamen Landesordnung, beren militärische Bestandteile besonders ausgebildet murden; aber barüber hinaus versuchten sie auch, ein allgemeines Programm ihrer einzelnen Beichwerden auf religiöfer Grundlage aufzustellen. Das schließliche Ergebnis diefer Bemühungen mar die Unnahme jener von Loter verfaßten Zwölf Artikel, die ichon am 19. März 1525 zu Ulm fäuflich zu haben waren, die bald in mindeftens 25 verschiedenen Drucken burch alle Lande flogen, und die von nun ab das gemeinsame Programm bäuerlicher Mindestforderungen im gangen aufrührerischen Deutschland gebildet haben 1. In magvoller Sprache, boch nachbrücklich, ift hier die Summe berjenigen wirtschaftlichen und foziglen Beschwerben, welche gegen die Grundherren geltend gemacht werden fonnten, von der angeblich neutestamentlichen Forderung all= gemeiner äußerer Freiheit des Christenmenschen ber gezogen; zugleich sind die volkstümlichsten firchlichen Forderungen, soweit sie das Gemeindeleben betrafen, aufgenommen, und es ist Sorge getragen, daß sich auf ber gewählten biblischen Grundlage, wenn nötig, auch noch weitere Forderungen entwickeln laffen. Es ift die vollendete Rodifikation aller jener Bestrebungen, die sich in den kleinen Gebieten Schwabens von der Basis eines geichmälerten markgenoffenschaftlichen und grundholden Dafeins aus gegen die Grundherren aufstellen ließen.

Aber schon längst war die Bewegung über Schwaben hinaus in andere Gegenden, andere Berhältnisse gedrungen. Zwar im südlichen Oberrheinthal war es im wesentlichen bei dem schwäbischen Charafter des Aufruhrs geblieben; Scenen eines schwärmerischen Kommunismus, wie sie am Kaiserstuhl sich ab-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. A. Goețe, Hiftor. Vierteljahrsschrift 4, 1 ff.; 5, 1 ff.; 7, 53 ff.; 8, 201 ff.: derf., Sebastian Lopers Schriften, Leipzig 1902, Einl. S. 3 ff.; derf., Neue Jahrb. f. d. klass. Altertum, Gesch. u. beutsche Literatur 7, 213 ff.

spielten, waren auch an ber Donau möglich gewesen. Allein indem die Emporung den Rhein hinabschritt und sich den arößeren Territorien bes Elfasses sowie ber Pfalz näherte, erhielt fie auch einen veränderten Charafter. Zwar galten auch hier die Zwölf Artikel fast stets als bas zu verwirklichende Programm wirtschaftlicher und sozialer Forderungen; aber baneben stellten sich neue, territorialvolitische Bitten und Beschwerden ein; schon im mittleren Elfaß forderten die Bauern von Reichenweier, Raifersberg und anderen Dörfern1: wenn sie einen Amtmann hätten, ber nicht für fie fei, so wollten fie Gewalt haben, einen nach ihrem Gefallen zu feten; fie wollten auch feinen anderen Fürsten haben, als ber ihnen gefiele. Und Bestrebungen biefer Art, die sich im Elfaß noch in einem uferlosen politischen Radikalismus verloren, wurden in der Pfalz von dem verftändigen Rurfürsten Ludwig V. ju nüglichen Reformen umgebogen, indem er, nach blutiger Besiegung ber aufständischen Bauern, sie felbst in die Sand nahm und ihren berechtigten Rern auf dem gesetlichen Wege bes Landtagsbeschlusses ins Leben führte. Weitaus am beutlichsten freilich zeigt sich die neue Phase, in welche die bäuerliche Bewegung mit der Aufstellung territorial-politischer Forberungen getreten mar, fern vom ursprünglichen Gebiete bes Aufstandes, in Defterreich, befonders in Tirol. Bier hatte ber Saf bes Bolkes von vornherein nicht nur ben Grundherren, sondern auch ben Landes= herren und beren zu voller bureaufratischer Wirkung entfalteter Berwaltung gegolten. Schon unter Raiser Max hatte man geklagt, doch hatte die volkstümliche Gestalt des Berrschers immer wieder obgesiegt über das Grollen der Massen. Jest aber regierte gerdinand, das spanische Blut, und unter ihm befahlen fremde Rate, und ber neue Glaube, inbrunftig em= pfangen, ward verfolgt, und bie altgläubigen Großtaufleute. die Gläubiger Ferdinands, wurden geschont und mit landes= feindlichen Privilegien überschüttet.

Im Spätherbst bes Jahres 1525 regte sich der Aufstand;

<sup>1</sup> hartfelber, Z. Gesch. bes Bauernfriegs in Sübwestbeutschl. 1884, S. 93 f.

Lamprecht, Deutsche Geschichte. V.

von Tirol griff er um sich bis ins Donauland, ins Salzburgische und bis zu den Berg= und Hüttenleuten der steirischen Mark. Den Mittelpunkt aber fand er im Herzen Tirols, in den Thälern der Brennerstraße, in Meran und Brizen. Sin Meraner Parlament der freien Bauern, die ihres Landtagsrechtes noch immer genossen, nahm hier den Plan radikaler politischer Umgestaltung an, der dem Kopfe des früheren bischöflichen Sekretärs von Brizen, Michael Gaismayr, entsprungen war. Darnach sollten die Kirchengüter im Lande säkularisiert, freie Gemeindekirchen begründet, das Evangelimn frei gepredigt werden. Ferner sollten alle auf rechtlichem oder politischem Privileg beruhenden Standesunterschiede, wie überhaupt alle Partikularrechte beseitigt werden: der von der Kirche befreite moderne Rechtsstaat, doch auf vornehmlich agrarischer Grundlage, war das Ideal der Meraner Artikel.

Und dies Ideal hoffte man auf dem nächsten Innsbrucker Sommerlandtage des Landes Tirol zu verwirklichen! Thatsächlich erreichte man nur einige, aber immerhin wesentliche Zugeständnisse auf rechtlichem Gebiete: die bäuerlichen Lasten wurden aufgehoben oder abgeschwächt, darunter auch der kleine Zehnt; die Allmenderechte wurden wiederhergestellt und der Übervorteilung der ländlichen Bevölkerung durch kausmännische Praktiken vorgebeugt. Man sieht: Erzherzog Ferdinand kauste sich durch wirtschaftliche und soziale Zugeständnisse von den politischen Forderungen der Bauern los. Diesenigen bäuerlichen Elemente aber, die sich dem Kompromiß nicht fügten, wurden in ihrem Widerstande blutig unterdrückt; bis tief ins Jahr 1526 dauerte die Verfolgung.

Im Herzen bes Reiches aber hatte inzwischen die Entwicklung der Ideen innerhalb der Empörung wiederum einen Schritt vorwärts gemacht: sie hatte die Pläne territorialer Reformen durch den Gedanken einer großen politischen Reichsreform überholt.

Der Boden dieser neuen und größten Errungenschaft ber

<sup>1</sup> S. bazu oben S. 89 f.

revolutionären Elemente ist Franken, von jeher die besondere Beimat bes Reiches. Der Aufstand hatte bier beinahe gleich= zeitig in der Gegend von Rotenburg ob der Tauber, im Obenwald und am mittleren, heute württembergischen Neckar begonnen; allenthalben hatte man in den letten Tagen bes Marz 1525 die Sturmalocken geläntet. Militärisch indes konzentrierte fich die Bewegung bald mehr im Westen, in der Gegend von Beilbronn. Freilich fam es auch hier, wie ebenfalls sonst zumeist, nicht zu großen friegerischen Thaten; die bäuerlichen Emporungen verliefen gang allgemein weniger im Sinne von Feldzügen, ja auch nur im Sinne einer ununterbrochenen Reihe kleinerer friege= rifder Vorgange, fondern sie waren vielmehr eine von fortwährenden Verhandlungen mit den Grundherren und Fürsten unterbrochene und begleitete langsame Mobilmachung, wie sie durch das noch immer bestehende freie Waffen- und Versammlungsrecht ber bäuerlichen Kräfte ermöglicht murbe.

Das Besondere ber frankischen Bewegung aber bestand darin, daß an ihr nicht bloß Bauern teilnahmen. Bielmehr fette gleichzeitig mit ber Bauernempörung auch eine Un= zahl städtischer Bewegungen ein: hier endlich wurde der zeit= liche Barallelismus ber Entwicklung eines revolutionären städti= fchen Proletariats 1 und verberbter bäuerlicher Berhältniffe auch nach außen hin einmal wirksam. Die Bewegungen aber in Frankfurt, in Würzburg, in Rotenburg, in Beilbronn und in einer Reihe anderer Städte waren diesmal bereits wiederum mit veranlaßt burch die Fortschritte ber schwärmerischen Ibeen gerade unter ben fleinen Leuten, ben Gärtnern, Rebleuten, Sandwerkern der Städte. Schon längst waren biefe, großenteils von Böhmen her, fektiererifch angesteckt. Sest lauschten sie mit gespannter Andacht der Kunde des Heils, die ihnen im Often namentlich von Sübbeutschland ber, im Westen, besonders in Frankfurt, burch mittelbeutsche Flüchtlinge ber Schwärmer, 3. B. Karlstadt, vermittelt ward. Und indem fie sich biefen Ginbruden hingaben, indem fie das bumpfe Grollen der fcmäbifchen

<sup>1</sup> S. oben S. 76 f., 80 f.

und rheinischen Aufstände vernahmen, traten sie auch ihrerseits ein in die revolutionäre Bewegung.

Schon durch diesen Zuwachs wurde dem Denken der bäuerlichen Empörer ein weiterer Ideenvorrat erschlossen. In den letzen Jahren war die Reformation Kaiser Sigmunds vom Jahre 1439 wiederholt gedruckt worden, diese gute Kodisikation städtischer und ländlicher Beschwerden, in der nach Abhülse alles Unheils durch das Reich gerusen wird; im Juli oder August 1521 hatte der kurz vorher aus Ulm vertriedene Franziskaner Sberlin von Günzdurg die Statuten aus dem Land Wolfaria erscheinen lassen, die das Ideal eines neuen Sinheitsstaates auf demokratisch-agrarischer Grundlage entrollten in und 1523 erschien die pseudonyme, der Resormation Kaiser Sigmunds nachsgebildete Resormation Kaiser Friedrichs III. als "Teutscher Nation Notturft", die verwandte Gedanken mit konkretem Hinsweis auf das Reich entwickelte".

Und diese Einslüsse wurden von anderen, noch viel mächtigeren unterstügt. Auch der Abel verhielt sich gegenüber den bäuerlichen Bewegungen in Franken nicht ablehnend, obwohl er äußerlich teilweise zur Teilnahme gezwungen ward. Und was bedeutete er hier! Das Gebiet des Aufruhrs war von den Gebieten jener Reichsritterschaft durchsett, die in den Jahren 1522 und 1523 auf eine Reichsreform gehofft hatte und in dem Sturze Sickingens aufs tiesste getrossen worden war. Sollte sie nicht noch einmal versuchen, das Haupt zu erheben und, dann freisich rettungslos revolutionär, mit Bauern und Städten Sturm zu lausen gegen die Fürsten zur Befreiung des Kaisers, zur Errichtung des geträumten neuen, glänzenden, großen Reiches deutschen Ration? Und schon früh sah die Ritterschaft in dieser Richtung ein klares politisches Programm vor sich; es ist nieders gelegt eben in jener Flugschrift "Teutscher Ration Notturst".

Dies Programm geriet jett in die Hände der Bauernsführer. Als ein Reformentwurf für das Reich, bearbeitet von

<sup>1</sup> Bgl. B. Lude, Die Entstehung ber "15 Bundsgenoffen" bes Johann Sberlin von Gunzburg, Halle a. S. 1902, S. 87 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Panzer, Unnalen Nr. 2062. 2063. Janffen II 17, 18 203 f. 478 ff.

bem Rellner bes furmaingischen Amtes, Friedrich Wengandt, im wefentlichen gebilligt von Benbel Sipler, bem Felbschreiber ber Bauern, ging es von Beilbronn aus in die Welt. Es faßt bie Möglichkeit ins Auge, daß bie Bauern vereint mit Abel und Städten gegen die Fürsten vorgeben, daß fie eine große kaiferliche Centralgewalt schaffen, die ausgestattet fein foll aus biretten Steuern bes Bolfes. Und unter biefer Gewalt fieht es nicht mehr die Fürsten stehen, sondern nur noch Beamte; eine einheitliche Regierung ber fürstenlosen Ration ift bas Riel. Doch foll bas Bolf nicht ber geschichtlich hergebrachten Stanbeseinteilung verluftig geben; im Rechtsleben foll fie fortbauern; in die einheitliche Gliederung ber Gerichtsverfaffung von ben Lokalgerichten hinauf bis zum Kammergericht foll sie baburch hineinragen, daß biefe Gerichte burch Schöffen verschiebenen Standes befett werden. Ginheitlich bagegen und fozial unabgeftuft follen alle Borausfehungen bes materiellen Fortschritts wirfen: Gine Munge, Gin Daß und Gemicht; feine Bolle, fein Geleits= und Wegegeld: für jeden die gleiche Freiheit des Berfehrs und bes Buges. Auf firchlichem Gebiete endlich foll bie Berfaffung möglichst ihren Abschluß in ber Ausgestaltung bes Gemeindelebens als ber genügenden Grundlage perfonlichen Glaubens finden; bann wird bie Trennung von Staat und Rirche leicht fein und felbstverständlich.

Es ist ein wohlburchbachtes Programm staatlicher und firchlicher Umwälzungen, die reifste Frucht der Ideenbewegung der bäuerlichen wie der ritterlichen Revolution in den zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts. Aber war es noch irgendwie durchführbar in dem Augenblick, da die fränkischen Bauern es an ihre Fahue hefteten?

Schon längst hatte sich die Fürstengewalt in voller Einheit ihrer Bertreter, schon längst hatte sich neben ihr auch der große Führer der deutschen Reformation gegen die bäuerliche Revolution erhoben.

2. Luther ist ber bäuerlichen Revolution zum erstenmale näher getreten in seiner Schrift "Ermahnung zum Frieden auf die Zwölf Artikel", die zwischen dem 17. und 20. April 1525 verfaßt ist. Er stellt sich hier, was die äußere Seite der

Bewegung angeht, weber auf Seite ber Herren, noch auf Seite ber Bauern; seine Wünsche sind: Bermeibung von Blutverzgießen und Sinsetzung eines Schiedsgerichts aus sozialen Klassen, die seiner Meinung nach an den revolutionären Vorgängen uns beteiligt sind, aus Grafen und Stadträten. Von diesem Standpunkte aus fordert er nach beiden Seiten hin auf zum Frieden.

Aber bas ift für ihn nur die eine Seite ber Sache. Mit bem Instinkte bes religiofen Genies hat er zugleich ben fcmarmerischen Grundcharafter ber Zwölf Artikel und damit des größten Teils ber fübbeutschen Bewegung gewittert. Und hiergegen wendet er sich aufs eindringlichste. Er wird nicht mübe, zu betonen, daß Lügenprediger und tolle falsche Propheten in diesen Artikeln das Evangelium mit revolutionären Forderungen verknüpft haben. Darum ist er mißtrauisch auch gegen berechtigte Forberungen ber Bauern, wenn fie biblifch begründet werben, und aufs klarste verurteilt er bas biefer Motivierung zu Grunde liegende religiose Denken. Das Reich ber Religion ift ihm transscendental; die Schwärmer aber haben es zu einem Reich von dieser Welt gemacht. So feben sie auch die Freiheit eines Chriftenmenschen im außerlichen Freisein. Biermit will Luther nichts gemein haben. Ihm bleibt die religiose Belt ein Rühr mich nicht an, das keine weltlichen Sorgen erschüttern fönnen, von dem sich daher auch keinerlei Theorien revolutionären Sandelns ableiten laffen, felbst in dem Falle nicht, daß bas Recht auf feiten ber Unterbrückten ftunde.

So war Luthers Standpunkt zur bäuerlichen Revolution von vornherein entschieden: energischer Kampf gegen die schwärmerische Bewegung, wo nur immer sie mit der Revolution verquickt schien; Mahnung zum Frieden an alle, die die Grenzen herkömmlichen Rechtes überschritten; entschiedenste Berdammung derer, die sich gegenüber Rechtsüberschreitungen der Obrigkeit gewaltsam, etwa gar auf religiöse Motive gestütt, Necht zu verschaffen suchten.

Und es war klar, daß sich Luthers starke Seele nicht enthalten würde, diesen Standpunkt bei zunehmender Empörung noch offener zu bekennen. Wohl am 4. Mai 1525 schrieb er "Wider bie mörberischen und räuberischen Notten ber Bauern." Es ist eine ergreisende Mahnung an die Fürsten, vor allem die evangeslischen, nochmals den Versuch gütlicher Verhandlung zu machen: sollte er aber scheitern, dann auch keinen Augenblick zur blutigen Unterdrückung der Revolution zu verlieren. Denn dann bilden die Bauern nach Luther eine Landesgesahr, der sich seder zu erwehren hat, wie des eindringenden Wolfs einer sernen Urzeit oder des landesseindlichen Näubers im Mittelsalter. Das Gerüste, das Landesseindlichen Räubers im Mittelsalter. Das Gerüste, das Landgeschrei erhebt der Reformator dann gegen die bäuerliche Blutgier: "Steche, schlage, würge hier, wer da kann! Bleibst du darüber tot, wohl dir, seligeren Tod kannst du nimmermehr überkommen. Denn du stirbst im Gehorsam göttlichen Wortes und im Dienste der Liebe, den Rächsten zu retten."

Es war die Sprache eines stahlharten Herzens, des Junkers Borg gleichsam von ber Wartburg; sie trug Luthern ben bittersten haß ein, aber niemals hat er sie verleugnet. Noch fpater hat er einmal gesagt: "Ich, Martin Luther, habe im Aufruhr alle Bauern erschlagen, benn ich habe sie totschlagen heißen: alle ihr Blut ist auf meinem Hals. Aber ich weise es auf unsern Berrn Gott; ber hat mir bas zu reben befohlen." Gin fozial= ökonomisches Verständnis der bäuerlichen Unruhen war durch biefen Standpunkt freilich ausgeschlossen. Es ist eine ber eigen= artiaften Wendungen unferer Entwicklung im 16. Jahrhundert; die beiben großen Bewegungen ber Zeit, die foziale und die religios= individualistische, geben aneinander vorbei, ja sie geraten in Gegenfat. Denn die Stellung, die Luther einnahm, mar feine perfönliche: die lutherischen Prediger auch Gubdeutschlands haben nicht anders gedacht als er. Und niemand, der, von geldwirtschaft= lich-individualistischen Geistesströmungen getragen, die mittelalterliche Welt im religiöfen Individualismus Luthers übermunden hatte, konnte anders denken: benn die bäuerliche Bewegung war in gewiffem Sinne reaktionar, fie mandte fich jum guten Teile gegen die Konfequenzen bes geldwirtschaftlich - städtischen Fortschritts.

Klar aber war, daß Luthers Stellungnahme den Fürsten

als den geborenen Bekämpfern der bäuerlichen Revolution mächtig zu gute kommen mußte. Und schon hatten diese gewaltsam durchgegriffen: sehen wir von einzelnen Teilen des Elsasses ab, die der bigotte Herzog von Lothringen in Kreuzzugsweise überrannt und fast zur Wüstenei gemacht hatte, so waren die deutschen Fürsten dem Aufruhr überall von sich aus entgegengetreten.

In den ursprünglichen Gebieten, in Schwaben, griff vor allem der jetzt vorwiegend fürstlich charakterisierte schwäbische Bund ein; Ende März 1525 war er gerüstet; schon am 4. April schlug sein surchtbarer Heersührer, der Truchseß Georg von Waldburg, die Bauern zum erstenmale; und bereits gegen die letzte Aprilswoche war das Land am Schwarzwald und der Alb wieder leidlich beruhigt.

Und bald barauf wurde man auch bes Aufstandes in Niederschwaben und Franken Berr. Die große Gefahr, die hier aus ber militärischen Bereinigung ber bäuerlichen Kräfte bes Landes mit dem städtischen Proletariat drohte, die Möglichkeit, daß die ländlichen Bewegungen Stütz- und Haltepuntte gewännen im festen Besit großer Städte, mar fchließlich boch nicht eingetreten; fast überall, mit Ausnahme von Rotenburg und Bürzburg, war es ben Stadtraten gelungen, noch vor dem entscheidenden Augenblick die erregte Bevölkerung in neue Abhängigkeit ju bringen. Damit mar bas Schickfal ber nieberschwäbisch-frankischen Bewegung entschieden. Nun schlug ber Truchfeß die schwäbischen Bauern bei Böblingen am 12. Mai 1525 und verbrannte Weinsberg nebst fieben Dörfern ber Umgegend: im Westen bes Aufstandsgebietes war Ruhe geichaffen. Im Often aber brangte fich bie Enticheibung ichlieklich um den größten Waffenplat der Aufständischen, um Burgburg, Busammen. Sier gelang es ben Bauern nicht, der bischöflichen Befatung bie Citabelle, ben Kalffelfen bes Marienbergs, ju entreißen. Und mahrend fie fich in diese Aufgabe verbiffen, nahten von Südwesten ber die fürstlichen Mächte. Das schwäbische Bundesheer vereinigte sich mit den Truppen der Rur= fürsten von der Pfalz und von Trier, die inzwischen der oberrheinischen Bewegung Berr geworben maren; gemeinfam 30a man gegen ben Aufstand am Main, gegen Würzburg. Entsgegentretende Haufen von Odenwälder Bauern wurden bei Königshofen an der Tauber am 2. Juni geschlagen. Der Würzburger Heeresmasse selbst begegnete man bei Sulzdorf am 4. Juni. Auch sie ward zersprengt; der Weg nach Würzburg war frei. Und alsbald verzagte nach Städter Art die Würzburger radikale Partei; vor dem Schall der seindlichen Trompeten und Heerpauken übergab sie die Stadt. Kurz darauf siel auch Rotenburg; die städtischen Stützpunkte waren der Empörung entzogen; sie sank zusammen.

Und schon war es um diese Zeit auch gelungen, eine merkwürdige Fortbewegung des fränkischen Aufstandes nach Norden zu, eine Protuberanz gleichsam des centralen deutschen Brandes, zu unterdrücken. Seit Mitte April hatte der Bauernsturm vom Main her über das Rhöngebirge übergegriffen nach Hessen und Thüringen. Und während es dem diplomatischen Geschick wie der militärischen Geistesgegenwart des Landgrafen Philipp gelang, Hessen rasch wieder zu beruhigen, hatte die Revolution sich in Thüringen mit den Nesten alter keterischer Bewegungen verbunden und in Nählhausen ein altberüchtigtes Centrum aufgesucht.

Denn in Mühlhausen war nach der Verbannung Pfeisers und Münzers (27. September 1524) nie volle Ruhe eingetreten; Pfeiser war bald zurückgekehrt; schon vorher hatte er auch die Bauern der Umgegend aufzuwiegeln begonnen. Es dauerte nicht lange, so erhob sich ein neuer theokratischer Terrorismus unter Plünderung und Kirchensturm. Gesteigert ward er noch mit der Rücksehr Münzers etwa am 15. Februar 1525. Bald breitete sich setzt die Bewegung über ganz Thüringen aus, angesacht durch den aus Süden nahenden Aufruhr der Bauern; Ansang Mai war das Land erfüllt von Raub und Brand; gegen vierzig Klöster, unzählbare Schlösser wurden zerstört; auch große Städte, wie Ersurt, öffneten sich dem Wahnwitz. Münzer zeigte sich setzt als ein unübertrefslicher Setzer von siedriger Leidenschaft: "Dran, dran, dran," rief er den Mansfelder Vergknappen zu, "weil das Feuer heiß ist. Lasset euer Schwert nicht kalt werden

von Blut; schmiedet pinkepank auf dem Ambos Nimrod, werft ihm den Turm zu Boden! Gott geht für euch, folget!" Er begleitete auch die Bauernhaufen auf ihren Zügen; das Wort, das aus seinem Munde ging, sollte die Flamme sein, welche die Fürsten in lebendigem Feuer verzehre.

Es war der theokratische, vom Schwärmertum gezeitigte Paroxismus des Aufstands; er war unfähig jedes Widerstandes gegen geordnete Kriegsgewalt. Auf dem Hausberge, nördlich von Frankenhausen, sammelte sich die fanatisierte, im übrigen bunt zusammengewürfelte und hilflose Masse der Verführten, 7—8000 Nann; am 15. Mai ward sie von hessischen, sächsischen und braunschweigischen Geeresmassen umzingelt, herabgedrängt, zusammengeschossen und niedergehauen 1; Münzer ward in der Stadt gesangen und bald darauf hingerichtet.

Das Ende des thüringer Bauernfriegs und des mittels beutschen Schwärmertums zugleich mar herbeigekommen.

Nun aber, da die Bauern allenthalben darniederlagen vor der Macht der fürstlichen Heere, was sollte geschehen?

Durch die Art, wie fast überall die Empörung unterdrückt worden war, grausam, in rohem Übermut, in Freveln, welche die Aussichreitungen der Bauern weit übertrasen, waren sittliche Haltung und materielles Dasein der Bauern auf lange geschädigt. Barbarisch wirkten noch auf Jahre hin die Strasen, die man über Schuldige und Unschuldige verhängt hatte, und schwer lastete auf den unglücklichen Dörfern die ratenweise Zahlung von Entschädigungen und Kontributionen.

Im übrigen freilich, soweit es sich um den Organismus des bänerlichen Daseins handelte, trat nur in einzelnen Gegenzben eine wesentliche Verschlechterung ein, so namentlich in den habsburgischen Gebieten mit Ausnahme von Tirol. In Schwaben dagegen und auch in Franken, also in den Mittelzgebieten des ganzen Aufstands, lag eben in der nunmehr gewährleisteten Erbärmlichkeit der politischen Einrichtungen doch wieder ein gewisser Schutz des Standes; Grundherren,

<sup>1</sup> Bgl. N. Jordan, Z. Gefc. ber Stadt Mühlhaufen i. Thur., Heft 4: Zur Schlacht bei Frankenhaufen.

bie sich als kleine Landesherren aufspielten, hatten diesen Signes dünkel wenigstens teilweis mit der geringeren Möglichkeit wirtsschaftlicher Ausbeutung der Unterthanen zu bezahlen. Und am Oberrhein, namentlich im Elsaß, in den zähringischen Gedieten und in der Pfalz, hatten die Bauern sogar das Glück gehabt, teils in gütlicher Verhandlung, teils durch Zwangsandrohung einen Teil ihrer Korderungen dauernd gewährt zu sehn.

Überhaupt aber ging die Meinung ber Fürsten, ber Sieger im Aufftand, nicht so fehr auf foziale Knechtung ber Unterworfenen, als auf die politische Ausbeutung ihrer Erfolge im Sinne einer Befestigung ber territorialen Gewalten. Und von biesem Standpunkte brauchten sie sich keineswegs unmittelbar ablehnend zu verhalten gegen foziale Reformvorschläge zu Gunften ber Bauern. In ber That brachte ber Speierer Reichstag vom Sahre 1526 beren eine beträchtliche Menge; eine Denkschrift schlug als notwendig vor: die Ablösung der Leibeigenschaft und einstweilen wenigstens bie freie Beiratswahl ber Leibeigenen, ferner die Ermäßigung ber Fronden, Abgaben und Frevelgelber, wie eine Anzahl anderer Erleichterungen. Run wurden diefe Borfchläge zwar nicht Gefet; immerhin aber zeigten fie, daß man fich ber fozialen Bflichten gegenüber bem Bauernstand nicht völlig unbewußt war, auch bilbeten fie hier und ba thatfächlich die Richtschnur praktischen Handelns. Freilich: bie tiefer liegenden Fäulnis- und Bermefungsmomente ber bäuerlichen Entwicklung waren auch bei ihrer emfigsten Durchführung nicht beseitigt worden; hier konnte nur ein vollfommner Ginfturg ber agrarifch-grundherrlichen und ein Neubau ber agrarisch = autonomen Verfassung helfen, wie sie erft bas 19. Jahrhundert erlebt hat.

Hier aber einzugreifen, lag bem 16. Jahrhundert, lag namentlich auch den fürstlichen Siegern dieser Zeit nach der ganzen Konstruktion ihrer Territorialgewalten fern. Nicht so sehr dem Bauer, als dem Edelmann gegenüber hatten sie ihren Sieg auszumußen: er konnte jest fürstlicher Macht untergeordnet werden. Denn wo waren jest die großen Pläne eines Hutten geblieben! Der Abel war jest kein selbständiger, bewegender

Stand im Reiche mehr; er war den Territorien zugewiesen; seine materiellen und sozialen Intercssen versielen infolge der Besiegung seiner Unterthanen durch fürstliche Heere der oberen Aussicht und der Obhut der Fürsten. So konnte er nicht um-hin, sich selbst den Territorien einzuordnen, soweit er noch serner politische und soziale Bedeutung beanspruchte; die reichse unmittelbare Ritterschaft aber trat völlig in den Hintergrund: ein leblos werdendes Glied der Entwicklung starb und verdarb sie auf ihren Gütern.

3. Während so die soziale Bewegung der zwanziger Jahre in sehr eigenartiger Weise zu Gunsten der Fürsten verlief, indem sie wenigstens in wichtigen Teilen des centralen Deutschlands den Abel, nachdem er vergebens auf revolutionärem Wege eine politische Stellung im Reiche gesucht hatte, schließlich durch den Bauernkrieg unter die Territorialgewalten beugte, begann gleichzeitig auch die schwärmerische Bewegung zu Grunde zu gehen.

Bauernaufruhr und Schwärmertum waren, wenn auch feineswegs völlig parallele, so doch vielfach verwandte und in gegenfeitigen Beziehungen stehende Bewegungen. In beiben verförperte sich ein mittelalterliches und ein modernes Element; strebten die Bauern einerseits rudwärts in die vergangenen Beiten eines agrarischen Sozialismus, mahrend fie fich andrerseits den modernen Bestrebungen auf wirtschaftlichen wie poli= tischem Gebiete einzuordnen suchten, so weist bas Schwärmertum mit seinem mittelalterlichen Sbeal driftlicher Bollfommenheit und dem Streben nach subjektiver, modernfter Freiheit einen verwandten Gegenfat auf. Bor allem aber hatten sich beibe Bewegungen praftisch zusammengefunden; es war fein Zweifel, daß nicht bloß der mitteldeutsche, sondern auch der oberdeutsche Bauernaufstand von religios-schwärmerischen Ideen getragen war. Das hatte Luther, ber feit bem Jahre 1524 feine alte Tolerang gegen bie Schwärmer aufgegeben hatte, jum Rampfe gegen die Bauern veranlaßt; bas brangte jett wiederum die Fürsten, nach Beendigung bes Bauernfrieges, zur Ausrottung ber schwärmerischen Sekten. Und hatten sie hierbei nicht auch eigenste Interessen? War der mitteldeutsche theokratische Kommunismus, war die staatliche Indisserenz der süddeutschen Schwärmer nicht auch politisch gefährlich? Und konnte jest nicht die ganze schwärmerische Bewegung als eine Resterscheinung des Bauernkrieges betrachtet werden? Ja mehr: indem eben nach dem Ende der bäuerlichen Unruhen das Schwärmertum in Oberdeutschland mächtig um sich griff, während es in Thüringen freilich erstorben war, schien sich ein neuer geistiger Herb kommender sozialer Bewegungen bilden zu wollen.

Zwingli hatte im Januar 15251 die Schwärmer aus Bürich entfernen lassen. Aber es hatte sich bald gezeigt, daß diefe Magregel nicht genügte. Im Sommer 1525, eben nach Beseitigung der letten Bauernunruhen in Oberdeutschland. wurden die schwärmerischen Elemente auch aus den übrigen Sauptorten ber ichmeizerischen Rirche vertrieben, aus St. Gallen, aus Chur, aus Schaffhausen und Bern. Ihre Führer gingen nun vornehmlich nach Augsburg und Ulm, nach schwäbisch Rottenburg, nach Reutlingen, nach Eflingen, nach Strafburg: gang Oberdeutschland füllte fich mit ihrer Bropaganda. Und beinahe gleichzeitig mit ihnen erschienen einige beffere Röpfe. welche ber Unterbrückung bes thuringifchen Schwärmertums entronnen waren, der Pfarrer Melchior Rinck und der noch wichtigere, als Agitator unermudliche Buchführer Sans Sut, ein Franke, ber im gangen mittleren Oberdeutschland ju Saufe war. Überall sproßten unter biefer doppelten Einwirfung bie oberdeutschen Täufergemeinden fraftig empor, namentlich in Straßburg, wo ihnen eine weitherzige Dulbung zu teil ward, und in Augsburg, wo unter bem Wirken Dencks auch Mitglieder der Geschlechter zum Schwärmertum übertraten und biefes "um fich griff, wie ein Rrebs, zu vieler Seelen jammerlichem Schaden".

Es war eine verheißungsvolle Entwicklung. Aber furchtsbar, in schrecklicheren Blutthaten fast, als sie der Bauernkrieg

<sup>1</sup> S. oben S. 332.

gesehen hatte, mard sie von den fürstlichen Gewalten unter Bustimmung der alten wie der neuen Kirche unterbrochen und ausgetilgt. Balb loberten überall bie Scheiterhaufen empor mit Ausnahme etwa ber Landgraffchaft Seffen, wo Philipp Täufern und Ratholiken bie gleiche Dulbung gewährte: und in Bagern konnte Bergog Wilhelm Die entsetliche Borfchrift geben : wer von ben Täufern wiberruft, wird geköpft, wer nicht widerruft, wird verbrannt. Auch das Reich beteiligte fich an ber Verfolgung, die Ratholifen und Protestanten gleich gefiel; am 4. Januar 1528 fprach ein faiferliches Manbat es aus, daß auf Wiedertaufe der Tod stehe, und eine Verordnung vom Speierer Reichstag bes Jahres 1529 befahl, baf bie Lehrer ber Täufer auch ohne vorhergehenden Spruch bes geiftlichen Gerichts zum Tobe durch Feuer und Schwert gebracht werden bürften. Und schon begnügte man sich nicht mehr mit fo einfachen Maßregeln. Um 20. Mai 1527 mar zu Rottenburg am Neckar ber Täufer Michael Sattler erft ber Zunge beraubt, bann mit glübenden Bangen zerfleischt und schließlich verbrannt worden, und taufend Scheuflichkeiten noch schlimmerer Art übertrumpften alsbald biefe Robeit.

Zu Tausenden starben so die Täufer dahin; sie wurden gehetzt wie ein elendes Wild; das Dunkel des Waldes, die Schluchten der Berge boten ihnen keine Sicherheit. Sie aber bewährten die Standhaftigkeit der urchristlichen Zeugen. Selten hörte man von Widerruf; und dem Blute der Ermordeten entsproß hundertsach der Same neuen Glaubens.

Aber das Wesen bes Glaubens selbst, bisher in Oberbeutschland quietistischer Natur, begannen sich im Feuer der Verfolgung zu verändern. Kein Zweisel war jetzt mehr: der Tag der Ernte war nahe, da der Herr kommt als ein Schnitter, die Saat der Gottlosen zu mähen: denn die Nache ist mein, spricht der Herr. Glücklich darum die Brüder, die beharren bis ans Ende, die Ankunst des Herren zu seiern in Gebet und stillem Vrechen des Vrotes. Als aber der jüngste Tag verzog, als die heiß und heißer erschrieene Vergeltung

<sup>1</sup> Jum Datum vgl. Bossert, Blätter für württembergische Kirchen- geschichte 7 (1892), S. 9.

Sottes nicht hereinbrach, da wurden die Armsten ihres Harrens irre und heischten Selbsthilfe. Maßloß, ungeheuerlich erhob sich auß frühen Anfängen von Berwirrung ein zuchtloser religiöser Kommunismus, der nur in der Anarchie noch Rettung erblickte. Immer näher ward der Umsturz alleß Bestehenden prophezeit: dann werden die Gläubigen zum Schwert greisen gleich den Richtern und Patriarchen der Bibel, und eine täuserische Theokratie wird das tausendjährige Neich eröffnen.

So verkindete z. B. im Jahre 1526 hans hut zu Augsburg; die Lehren Münzers lebten wieder auf; und der verzweifelte Schrei nach Gewalt ertönte fort und fort von dumpfen Lippen, je mehr die neue Kirche von einer undarmherzigen Verfolgung am Ausbau ihrer Lehre und Verfassung gehindert ward.

Bugleich aber verbreitete fich ber Ruf nach Auswanderung, nach Rettung. Während Oberdeutschland gefäubert mard von jeglichem schwärmerischen Clement, mahrend auch in Mittel= beutschland die letten Scheiterhaufen vereinzelter Täufer rauchten, flüchteten die Refte ber Beiligen nach Mähren, wo fie feit bem Jahre 1533 eine blühende Rirche begründeten, und nach bem Niederland. Und hier, in den Landen, wo Karl V., der Herzog von Gelbern und der Bischof von Utrecht aleich grimmig gegen jeden neuen Glauben gewütet hatten, auf bem Boden der erften Blutzeugen der "Lutherie", fand nun ber schwärmerische Radikalismus Oberdeutschlands von neuem freie Bahn. Mit Inbrunft nahmen die unteren Stände bes fräftigen und weitverbreiteten Bürgertums feine Lehre auf; Melchior Hoffmann, ein fanatischer Kürschner aus Schwäbisch-Hall, konnte sie im Jahre 1530 von Friesland aus in der verwegensten Formulierung verbreiten. Überall in den Niederlanden las man feine leidenschaftliche "Ordonnanz Gottes"; und als er felbst nach Strafburg ging ewiger Rerferhaft entgegen, übernahm ein Haarlemer Bader, San Mathys, die Leitung der Beiligen Hollands.

Und inzwischen waren geistige Dispositionen zur Berbreitung der neuen Lehre auch in Westfalen geschaffen worden. Nur langsam hatte sich die Reformation Luthers unter den bebächtigen Niedersachsen verbreitet; wo sie siegte, da geschah es wenigstens in den größeren Städten fast immer im Gesolge bürgerlicher Unruhen, unter gleichzeitiger Erhebung der Gesmeinde. So in Münster und Osnabrück im Jahre 1525. Und leicht schlug die revolutionäre Gärung halb ins Kommunistische um; um 1530 zeigten sich Spuren hiervon in Lippstadt, in Minden, in Soest.

Bei dieser allgemeinen Lage unternahm es seit 1531 der Prediger Bernd Rothmann, Münster mehr als bisher der evangelischen Lehre zuzuführen. Er begann lutherisch; er ging zu zwinglischen Lehren über; er endete im Radikalismus. So traten ihm die Anhänger der alten Kirche nicht minder entgegen, wie die gemäßigten Evangelischen; Ende 1533 hallte die Stadt wieder von Drohungen, Rottierung und Waffensgeschrei.

In diefem Augenblid erschienen hollandische Schwarmer, landläufiges Gesindel zumeist, eine trübe Masse, abgestoßen vom gärenden Täufertum ber Niederlande. Sie wollten bie Stadt ihrer Lehre gewinnen; sie begannen die besseren Kreise der Bürger zu ängstigen. Und ihnen folgte gegen Mitte Februar 1534 Mathys felbst, der Führer. Nun wurden die Täufer herren ber Stadt, und Mathys begann lang gehegte Buniche zu verwirklichen. Gin weitgehender Kommunismus der Güter, eine an Weibergemeinschaft streifende polygamische Lebenshaltung wurden eingeführt; natürlich waren sie weder herzustellen noch aufrecht zu erhalten ohne brutale Gewalt und friegerische Organisation ber Massen. Vergebens erhoben sich die gemäßigten Glemente ber Stadt noch einmal; sie murden ver-Darauf ward eine völlig ober gerichtet. trieben munistische Theofratie hergestellt, und als Mathys gefallen war, richtete ein populärer und rudfichtslofer Führer bes hol= ländischen Täufertums, Jan von Leiben, den Stuhl Davids auf und herrschte als gottseliger Tyrann über der Stadt.

Es waren Zustände, die sich in ihren grotesk-abscheulichen Einzelheiten nur bei völliger Ohnmacht des Neiches hatten bilden können; ihren Urhebern, die einstweilen nur von unzu-

reichenden Heeren des Bischofs von Münster und des Landgrafen von Hessen belagert wurden, schienen sie gesichert genug, um die Propaganda über die Mauern Münsters hinauszutragen. Im Oktober 1534 zogen 28 Apostel der Täufer durch ganz Westfalen, die Aufrichtung des Reiches Davids zu verkünden.

Aber da zeigte sich, daß Münster doch nur zum vereinzelten Schauplat niederländischen Schwärmertumes geworden war. Nur die Stadt Warendorf ließ sich durch die Sendboten König Jans einschücktern; sonst fanden sie nirgends Aufnahme, während sich in den niederländischen Städten, in Amsterdam, Groningen, Leiden, Deventer, Aufständische zu Gunsten der Münsterischen regten. Es war die Peripetie in dem weststälischen Drama. Denn jetz erwachte das Reich, ermannten sich die zur Exekution der Täuser bestimmten Stände. Am 25. Juni 1535 siel Münster nach hartnäckigster Verteidigung in die Hände der Belagerer; am 22. Januar 1536 wurden die Führer der Wiedertäuser auf dem nämlichen Marktplatze hingerichtet, der ihre blutige Herrlichkeit gesehen hatte, und noch lange blickten ihre bleichenden Gebeine aus den eisernen Käsigen des Lamsbertiturmes herab auf die unglückliche Stadt.

Mit ber furchtbaren Spisobe von Münfter fchließt für Deutschland im wesentlichen die Geschichte bes Täufertums, wenn sich auch in Oberdeutschland noch gelegentlich schwärmerische Reigungen hervorwagten und an einzelnen Geiftern, wie Caspar Schwencffelb († 1561), bis in die zweite Balfte bes 16. Jahrhunderts hinein Stuge fanden. Im gangen aber mar bie Bewegung auf ihrem beimatlichen Boben beseitigt. Und auch in den Niederlanden lebte bas Täufertum unter der Leitung bes Friesen Menno Simons († 1559) wohl fort, brachte es aber faum ju größerer Bedeutung, als bie alteren Refte bes oberbeutschen Schwärmertums in Mahren. Gine glanzvolle Bukunft eröffnete sich bem Täufertum erst zu anderen Zeiten und unter einem anderen himmel. Früh ichon hatte es eine Diaspora in England erzeugt; aus ihren Anschauungen erwuchs bie Lehre ber Independenten, und in ihrer Entwicklung gewann ber alte deutsche Kern bes Täufertums eine weltgeschichtliche Sampredt, Deutsche Geschichte V.

Bebeutung für das Leben Englands und des amerikanischen Nordens.

Die Reformation Luthers im 16. Jahrhundert dagegen zu besiegen und zu ersetzen, war das Täufertum nicht geschäffen. Die eben erst in Entwicklung begriffene größere Freiheit des Sinzelmenschen, das Herauswachsen der mittelalterlichen Persönzlichkeit aus der Gebundenheit früherer Jahrhunderte konnte nicht alsbald sessellos erfolgen. Es bedurfte gewisser, namentzlich geistiger Stützen. Die vornehmste dieser Stützen war das Evangelium im lutherischen Verstand: das Luthertum war der Zeit notwendig.

Dem Schwärmertum fehlte ein Prinzip religiöfer Bemmung, wie Luther es an ber biblifchen Antorität befaß. Rarlftadt und die Wiedertäufer griffen die Sakramente an, für Denck tam Jefus nur noch als Borbild in Betracht, Sager leugnete seine Gottheit, und Barthel Behaim, einer ber "gottlosen Maler" in Mürnberg, erklärte fogar : er kenne keinen Chriftum, wiffe nichts von ihm zu fagen; fei ihm eben, als wenn er höre von Bergog Ernst fagen, ber in ben Berg gefahren fei 1. Diefe Beispiele zeigen, wie fehr Luther für fein Jahrhundert recht hatte mit dem Gedanken eines noch autoritativ gegängelten Individualismus - und fie beweifen zugleich, baß bas Schwärmertum thatfächlich ber größte Gegner ber Reformation gewesen ist. Luther hat das wohl verstanden; er hat einmal bemerkt, er habe nur brei gefährliche Feinde gehabt, Münger, Karlftadt und die oberdeutschen Täufer. Freilich nicht er allein hat sie besiegt: sie schlugen sich selbst burch unzeitige Vorwegnahme eines unreifen Subjektivismus.

<sup>1</sup> Rolbe, Beiträge zur bayerifden Rirchengeschichte 8 (1902), S. 64.



## Deutsche Geschichte

von

### Karl Tamprecht.

Der gangen Reihe fünfter Band. Zweite Balfte.

Dierte, unveränderte Auflage.

Berlin. Weidmannsche Buchhandlung. 1912.

# Deutsche Geschichte

von

### Karl Tamprecht.

Zweite Abteilung:

Neuere Zeit.

Seitalter des individuellen Seelenlebens.

Erster Band.

Zweite Balfte.

Dierte, unveränderte Auflage.

Berlin. Weidmannsche Buchhandlung. 1912. Alle Rechte vorbehalten.

## Vorwort.

Für große Partieen schon der ersten und zweiten Auflage dieses Bandes verdanke ich den Arbeiten von Bezolds, Busken-Buets, von Druffels, Ritters, Stieves, Benzelburgers und Winters viel. Auch hatten schon damals der der Forschung mittlerweile entriffene Professor Stieve in München und mein lieber Schüler, Herr Dr. Marr, früher in Leipzig, jett am Polytechnikum in Stuttgart, die Güte, die Korreftur mitzulesen und mir wichtige Berichtigungen zu Teil werden zu lassen. Runmehr, für die britte Auflage, hat ein anderer meiner Schüler, Berr Lic. Dr. Clemen in Awickau, wie ichon für den vierten und die erste Balfte bes fünften Bandes, fo auch für Diefe zweite Balfte eine instematische Revision des gesamten Textes durchgeführt. Ich freue mich, sie fast im selben Augenblicke zur Beröffentlichung bestimmen zu können, da ich dem Hauptwerke der Deutschen Geschichte durch Ausgabe des sechsten und der ersten Sälfte des fiebenten Bandes eine Fortsetzung bis in die jüngste Vergangen= beit bin zu geben beginne.

Leipzig, 1. Mai 1904.

A. Lamprecht.



## Inhalt.

## Sünfzehntes Bud.

## Prittes Kapitel. Kirchtliches und politisches Reisen des Protestantismus.

|                                                                  | Seite   |
|------------------------------------------------------------------|---------|
| . Der Protestantismus um das Jahr 1526.                          |         |
| 1. Innerer Zusammenhang ber Greigniffe bes                       |         |
| erften Biertels bes 16. Sahrhunderts. Sieg ber                   |         |
| ariftofratischen Gefellichaftsbildungen, bes Fürstentums und ber |         |
| städtischen Gewalten, über die demofratischen, die Bauern,       |         |
| das städtische Proletariat und den niedern Adel; Folgen hier=    |         |
| von für die religiöse Bewegung                                   | 371-375 |
| 2. Ausban der lutherischen Kirche. Luther und                    | 011 010 |
| das Dogma. Begründung bes evangelischen Pfarrstandes;            |         |
| Berheiratung Luthers. Die neue Kirche und der Staat;             |         |
| Kirchenregiment und Säkularisation                               | 375-382 |
| 3. Stand der reformatorischen Bewegung nach                      | 010 902 |
| dem Bauernkrieg. Berbreitung in ben Städten. Berbreis            |         |
| tung in den Territorien, vornehmlich Sachsen und Seffen.         |         |
| Bolitische Bedeutung des Protestantismus, Anfange konfessio-     |         |
| neller Bündnisbestrebungen, Speierer Reichstag vom Jahre         |         |
| 1526                                                             | 382_387 |
| 1020                                                             | 002     |
| I. Schicksale des Hauses Habsburg bis zum Augs=                  |         |
| burger Reichstag.                                                |         |
| 1. Universelle Plane Rarls V., internationaler                   |         |
| Biberftand, 1520-1526. Stalien als Drehpunkt ber                 |         |
| faiferlichen Politit und das Papfttum. Berhältnis des Raifers    |         |
| ju Frankreich und Frang I. Erfter Krieg gegen Frang,             |         |
| 1521—1526, Friede von Madrid                                     | 387-394 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Seite   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 2. Fortschritte des Hauses Habsburg, Entstehung des österreichischen Staates, 1526—1529. Lage im Südosten, Andrängen der Türkenmacht. Neuere Anwartschaften der Habsburgerauf Böhmen und Ungarn. König Ludwig II. von Böhmen und Ungarn fällt gegen die Türken bei Mohács, seine Länder gelangen an Österreich, 1527. Günstige Bendung in dem erneuten Kampse Karls V. gegen Franz I., Damensriede zu Cambray.                                                          | 394—401 |
| III. Klärung und Bertiefung der konfessionellen<br>Gegensätze, Augsburger Reichstag des Jahres 1530<br>1. Politische Verselbständigung des Protestan-<br>tismus. Zunahme der Gärung. Die Packschen Händel.<br>Der Speierer Reichstag des Jahres 1529 und die Pro-<br>testation. Marburger Religionsgespräch. Vergebene Versuche                                                                                                                                         |         |
| Philipps von Heffen, alle Protestanten politisch zu einen 2. Der Augsburger Reichstag. Ankunst Karls V. in Deutschland. Augsburger Bekenntnis und Confessio Tetrapolitana. Melanchthons Schwäche, Luthers Eingreisen. Erneuter Protest der Evangelischen, Gegenwirkung Karls V.                                                                                                                                                                                         |         |
| IV. Aufschwung des Protestantismus in den breißiger Jahren  1. Ohnmacht des Kaisers, Schmalkaldner Bund. Berhältnis Karls zu den katholisch gebliebenen Reichständen, zu Frankreich und zum Papste, seine Aufsassung der kaiserlichen Gewalt. Aufschwung des Protestantismus: Schmalkaldner Bund, Abschwächung des Gegensaßes zur schweizerischen Resormation, soziale Wirkungen dieser Vorgänge im Verhälknis der Territorien und Städte. Nürnberger Resigionsfrieden. |         |
| Rarls Weggang aus Deutschland                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 412—421 |

| Viertes Ka | pitel. Kamp | fe der Protestan | ifen und der      | revolu- |
|------------|-------------|------------------|-------------------|---------|
| tionaren   | Fürften geg | en den Ratholife | ch - absolutistis | den     |
| Staiser;   | Augsburger  | Reichstag und    | Religionsfr       | tede    |
|            | des         | Jahres 1555.     |                   | ~       |

- I. Der Brotestantismus in der Bende feiner Gefdide.
  - 1. Bergebliche Bermittlungsversuche bes Raifers, Stoden ber protestantischen Bemegung. Dritter Rrieg Rarls V. mit Frang von Frankreich. Waffenftillftand von Nizza. Regensburger Religionsgespräch. Lette Fortschritte ber protestantischen Lehre, vornehmlich am Riederrhein. Rudaana ber protestantischen Politif: innere Gegen= fate im Schmalkaldner Bunde, Berrat Landgraf Philipps. 430-436

2. Vorbereitungen bes Raifers zur Bernichtung bes Protestantismus. Möglichkeit einer großen Roglition gegen ben Raifer im Beginn ber vierziger Sahre unter gleich= zeitiger Protestantisierung bes Nieberrheines. Karl geht gegen fie por, ohne ben Widerftand ber Schmalkalbner gu finden. Er entschließt fich jum Rampfe gegen fie und wiegt fie durch Rugeständniffe in Sicherheit. Luthers Tod, innere Band-

- II. Befiegung ber Protestanten durch Rarl V., Ausnutung bes Sieges im faiferlichen Sinne.
  - 1. Schmalkalbischer Krieg. Bündnis Rarls V. mit bem Bapfte, seine Bundnisbeftrebungen in Deutschland, Ge= winnung pornehmlich bes Bergogs Morit von Sachsen. Lage ber Schmalkaldner; glänzender Gintritt in den Krieg. folglofe Rriegsführung, Berluft Gubdeutschlands und ber Rheinlande, Schlacht bei Mühlberg, Gefangennahme bes fächfischen Rurfürften und bes hessischen Landgrafen, Bergog Morit Rurfürst von Sachsen. . . . . . . . . . . . . . . . . 444-451

2. Ausnutung ber Siege über die Brotestanten burch ben Raifer. Beftrafung ber protestantischen Reichs= ftäbte. Berfuche gur Schmälerung ber fürftlichen Gewalten. Teilmeise Ausscheidung der Riederlande aus der Reichsverfaffung. Berfuch einer Beilegung bes fonfessionellen Streites burch das Augsburger Interim; beffen Aufnahme in der Nation und beim Bapfte. Kandidatur Philipps für die Raiferwürde: einstimmiger Widerspruch ber Nation und ber Fürsten. Allgemeiner Unwille über Karls Regiment . . . 451-458

| 6 |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

III. Gegenwirkung der Fürsten, Abdankung Rarls, Augsburger Religionsfriede.

1. Die fürstliche Revolution. Nordbeutsche Anfänge ber Fürstenverschwörung, Morit von Sachsen. Berbindung mit Frankreich. Überraschung bes Raisers, Bassauer Vertrag 459-466

2. Lette Zeiten Rarls V.; Regelung ber melt= lichen und geiftlichen Berhältniffe nach feiner Ber= Bichtleiftung. Berfuche des Raifers, fich ben Ergebniffen ber fürftlichen Politik zu entziehen, Berbindung mit Markgraf Albrecht von Banreuth. Gegenwirkungen der Fürsten im Beidelberger Bund, Kampf und Tod des Berzogs Morits. Albdankung Rarls V. Ferdinand I. und die Berhandlungen bes Augsburger Reichstages vom Jahre 1555; ber Religions= 

## Sechzehntes Buch.

Erftes Kapitel. Die naturalwirtschaftliche Reaktion, das Reich und die Gerritorien in der zweiten Salfte des 16. Jahrhunderts.

I. Sieg ber fürftlichen Gewalten im Rampfe mit ben Stäbten; Die Reichsftande und bas Reich um Die Mitte des 16. Jahrhunderts . . . . . . . . . 477-488

Entwicklung ber Fürftengewalt im Gegenfate gum städtischen Republikanismus. Zusammenfinden beider Glemente im Ständetum. Föderaliftifche Beriode der Reichsverfaffung. Fortbauernder Gegenfat amifchen Territorien und Städten; Burudtreten ber Städte. Befondere Grunde für das Bervortreten der Territorien außerhalb des territorial-städtischen Gegensates. Das Reich und die Territorien. Lette große Lebensäußerungen ber Reichsgewalt: Reichstagswahl, Berwaltung, Rechtsprechung, Friedensmahrung, Finang- und heerwesen. Die Sabsburger und die Raiserkrone.

II. Manblungen des Weltverkehrs, Berfall bes 

hauptbebingungen und hauptwege des alten Welthandels. Wandel feit dem 15. Jahrhundert: Hervortreten der Gee= wege, schließliche Berdrängung Staliens und Deutschlands aus bem Welthandel. Oberbeutscher Sandel: alte Beziehungen gur pprenäischen Salbinfel, Ausbeutung derfelben in den erften Menschenaltern ber ozeanischen Sandelsbeziehungen, Berfall; italienische Beziehungen, beren Berfall; Berfuche anderweitiger

Selbsthilfe. Aufblühen ber Nieberlande und teilweis auch Hamburgs, Verfall ber Hanse: Untergang des deutschen Rheinhandels, des Handels nach Spanien und England, des Oftseehandels.

Verfall des inneren Handels, Rückgang der Städte, Hervortreten der Territorien. Schicksale des Münzwesens, Kipper und Wipper. Versall der Industrie: Bergbau, zünftlerische Gewerbe, Berknöcherung der Zünfte. Ruin des platten Landes: Zerfall der Markgenossenschaft und der älteren bäuerlichen Gesellschaft, Lage der Bauern im Mutterland, in Österreich, in den nordöstlichen Kolonialgebieten; Ausschwung des Abels im Nordosten.

IV. Fürstenleben und Fürstengewalt in ber zweiten Sälfte bes 16. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . 519-530

Bildungshöhe ber Fürsten im allgemeinen, gesellschaftsliches Leben an den höfen, wissenschaftliche Interessen. Standesbewußtsein, Thätigkeit für das Land. Die Theorie des religiösspatriarchalischen Absolutismus und die Nation. Verstärkung und Vermehrung der fürstlichen Hoheitsrechte im Laufe des 16. Jahrhunderts, vornehmlich infolge der Resormation.

V. Fürstliche Berwaltung und fürstlicher Regalismus 530-544

Lokalverwaltung: keine wesentlichen Fortschritte außer in ber Gerichtsversassung (Kolonialgebiete, verschiedene Entwicklung in den mutterländischen Gebieten). Centralverwaltung: Residenz der Räte, ihr Amtscharakter, ihre Vorbitdung und Herkunst; Entwicklung wirklicher Centralbeshörden. Der Fürst und die Centralverwaltung; fürstliches Verordnungsrecht. Regalismus in den Urproduktionen, in der Industrie und im Handel.

Altere Finanzquellen ungenügend. Öffentlicher Kredit. Ständische hilfe; Ausbau der indirekten Steuern (Bölle, Accise). Politische Macht der Stände gegenüber der Landeseregierung und in den einzelnen größeren Territorien. Landesegesetzung; ihr Justandekommen, ihr Juhalt; Konservatise

mus und fortschrittliche Strömungen auf Ausbau ber Terristorialwirtschaft (Merkantilismus).

### Zweites Kapitel. Riederlandischer Aufstand; Gründung der nordniederlandischen Republik.

#### 

Allgemeine Sinleitung: Bebeutung der naturalwirtsschaftlichen Reaktion für die äußeren Geschicke der Nation. — Soziale Lage in den Niederlanden. Politische Lage: Ginsgreisen der Centralgewalt gegenüber den Städten, Bersstärkung der centralen Regierung, ablehnende Stellung Karlsgegenüber der ständischen Schwicklung. Religiöse Lage: Lutherie, Täusertum und Calvinismus; Inquisition.

#### 

Steigende Unzufriedenheit; Person Philipps, Festhalten an der Politik Karls V.: Finanzen, kirchliche Politik (Bermehrung der Bistümer). Margareta von Parma Statthalterin; der Staatsrat und Granvelle; Egmont, Hoorne und Oranien. Begründung der Konsulta. Die Sinführung der neuen hierarchie und die brabantischen Staaten. Philipps Angrisspolitik gegen Frankreich von den Riederlanden aus nicht gestützt; entgegengesetztes System Oraniens. Ruf nach Generalstaaten, Granvelles Sturz.

### III. Aufständische Bewegungen unter Margareta von Barma, glückliche Bolitik Margaretens . . . 574—583

Neue religiöse Erregung von Flandern her; Organisation evangelischer Gemeinden; Beschwerden gegen die Inquisition bei der Statthalterin, erneuter Ruf nach Generalstaaten und Egmonts ersolglose Sendung nach Madrid. Wirkung der verneinenden königlichen Antwort. Bewegung unter dem niederen Adel und unter den Kausselleuten, von Oranien geleitet; Petition vom 5. April 1566. Weiteres Hervortreten der Protestanten, Busammenkunft zu S. Trond zwischen Sbelleuten und Protestanten, Petition vom 30. Juni 1566, Vilderssturm. Ersolgreiches Vorgehen Margaretens.

Geite

Erfcheinen Albas, feine Aufgabe. Ginfetung bes Rates ber Unruhen, Erefution Camonts und Hoornes. Bergebene friegerische Ginfalle Draniens. Absolutistische Experimente Albas, pornehmlich auf dem Gebiete der Besteuerung: beren revolutionierende Wirkung. Die Wassergeusen, Ginnahme von Brief und Bliffingen. Emporung ber nordlichen Städte. Draniens diplomatische Thaten, seine Berbindung mit ben aufständischen Städten; er wird Statthalter von Solland und Seeland. Albas Siege im Guben, Rampfe im Norben; feine Abberufung. Requefens Statthalter. Interregnum bes Staatsrats. Meuterei ber fpanischen Truppen, Aufstand ber füblichen Brovingen. Draniens Thätig= feit im Guben. Friede zu Gent.

V. Bom Genter Frieden bis gur Rudtehr ber füdlichen Riederlande zu Spanien. . . . . . . . . . . 596-607

Don Juan d'Auftria mird Statthalter, erfte Bruffeler Union, emiges Chift. Die oranische Bartei im Guben; Gin= nahme bes Raftells von Ramur burch Don Juan. Dranien in Bruffel, zweite Bruffeler Union, Tob Don Rugns, Innere und äußere Lage ber Brovingen. Allerander von Barma Statthalter, Bertrag von Arras, Union von Utrecht. Der Bergog von Anjou Beherricher ber Rieberlande, feine Bertreibung, Ermordung Draniens. Parma erobert die füblichen Riederlande, Rückfehr berfelben unter Spanien.

VI. Begründung ber nordniederländischen Republik 607-619

Innere Gegenfate ber unierten Provingen. Englische Silfe, Graf Leicester in ben Provingen. Seine Teilnahme an ben inneren Gegenfäten und fein Weggang. Die Bundes= verfassung bie einer griftofratischen Sandelsrepublik. Mufschwung bes Widerstandes gegen Spanien. Erzberzog Albrecht Statthalter ber füblichen Rieberlande. Alliang mit Frantreich, Tripelalliang mit England, Friede von Berving. Reue Berbindung der isolierten Generalstaaten mit England, Rriegs= jüge nach Flandern. 3mölfjähriger Beftand bes Sahres 1609.

Drittes Kapitel. Protestantismus und Gegenreformation im Reiche bis gur Sprengung des Reichstages im Jahre 1608.

I. Die Entwicklung bes Protestantismus in ben erften Jahrzehnten nach bem Augsburger Religionsfrieden.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Seite                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 1. Aufschwung des Protestantismus auf dem Ge biete des Schulwesens, seine Berbreitung in den höheren Schicken der Nation. Böse Lage des Katholizismus Politische Fortschritte des Protestantismus im Sinne eine Protestantissierung der Reichsversassung                                                                                | 6. c. 620—625            |
| testantismus auf die innere Reichspolitik und die Auffassung der auswärtigen Lage. Erweiterung der Gegensätz durch den sächsischen Kryptocalvinismus. Konkordiensormel Zerfahrenheit der protestantischen Lage                                                                                                                          | e                        |
| II. Aufschwung bes Katholizismus.  1. Die Gefellschaft Jesu. Der heilige Ignatius Seine Genossen. Die geistlichen Übungen und das Prinzip bes Jesuitismus, Unterschied von Protestantismus und mittelalterlicher Mystik. Begründung, Verfassung und Er                                                                                  | )<br>)                   |
| folge bes Orbens. Moral: Casuistik und Probabilismus.  2. Das Konzil von Trient. Innere Gründe fü<br>die Berusung. Rom zögert. Eröffnung in Trient, Gegensa<br>zwischen Papst und Kaiser, Verlegung nach Bologna und<br>Bertagung. Erneute Vertagung 1552. Wiederholte Be                                                               | . 639—650<br>r<br>d<br>b |
| rufung 1562, Berlauf unter päpstlichekaiserlichespanische Spannung. Ergebnisse für Kirchenversassung und Lehre. 3. Kirchliche Anfänge der Gegenreformation Anteil der Jesuiten: gelehrter Unterricht, sinnlicher Kult Mittelschulkollegien und marianische Kongregationen. All mähliche Verbreitung der Jesuiten in Deutschland, Begrün | . 650—658                |
| dung des Collegium germanicum in Rom. Anteil de Rurie: Bergeistlichung des Papsttums, allgemeine Stellung zu Deutschland. Eingreisen Gregors XIII; päpstliche Runtia turen in Deutschland                                                                                                                                               | ţ<br>=                   |
| III. Erstes Aufraffen der deutschen Katholiken<br>Kölner Krieg                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 667—679                |

Plat im Reichstag einzunehmen. Bergeblicher Reformationsversuch in Köln, Gebhard Truchfeß von Balbburg und sein Schicksal. Günstige Folgen für ben Katholizismus überhaupt.

IV. Mißlungene Bersuche protestantischer Bündnisbewegungen und beren Folgen, 1585—1598 . . . 679—687

Beitweilige Ausgleichung ber Gegenfäte zwischen Kurspfalz und Kursachsen, Fortschritte und Bedürsnisse des Protestantismus im Westen Europas. Die deutschen Protestanten der Unterstützung Heinrichs IV. von Frankreich gewiß; Bersuche innerer Bundesdilbung. Scheitern dieser Versuche. Fortschritte des Katholizismus im Bistum Straßburg, in Achen, am Niederrhein überhaupt; jülichsbergische Erbsolgestrage. Negative Wendung der protestantischen Politik innerhalb des Reiches.

Die Türkenkriege ber Habsburger in der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts. Rudolfs II. Forderung einer Türkensteuer im Jahre 1594; Bildung der Partei der Korrespondierenden; ihr Protest gegen die Türkensteuer des Jahres 1597. Gegenzesormation in Österreich; verworrenes Regiment Rudolfs II. Reaktionäre Bewegung in Ungarn und Österreich, Eintreten der Erzherzöge; Mathias wird Regent von Ungarn. Intriguen Rudolfs gegen diese Lösung, erneutes Vorgehen Erzherzog Mathias' unter Beihilse der Stände. Beschränzung Rudolfs auf Böhmen, Steigen des österreichischen Protestantismus mit der wachsenden Bedeutung der Stände. Lähmung der kaiserlichen Gewalt, auch soweit sie nur noch auf der Hausmacht beruhte. Beeinträchtigung der Gerichtsverfassung des Reiches, Sprengung der Reichsverfassung durch die Brotestanten.

## Viertes Kapitel. Union und Liga; dreißigjähriger Krieg, westfälischer Friede.

Lage um 1608, Entstehung der protestantischen Union. Gründung der katholischen Liga. Die Jülicher Erbsolges frage, Singreisen der katholischen und protestantischen Answärter, Politik Heinrichs IV. von Frankreich; Tod heinrichs.

Regelung der Erbfolge durch den Xantener Bertrag des Sahres 1614. Berftärfung ber Union und ber Liga burch auß= wärtige Bundniffe. Reichstag bes Jahres 1613, Staatsftreich bes Raifers, erneuter Zerfall bes Reichstages, ber Raifer wird Mitalied der Liga.

II. Öfterreichisch=böhmische Wirren, pfälzisches Binterkönigtum, Fall ber Union und bes Brotestantismus, 1613-1623 . . . . . . . . . . . . . 711—722

Beitere protestantische Gärung in Österreich und namentlich in Böhmen, Majeftätsbrief vom Sahre 1609. Tod Rudolfs, Mathias Raifer: erneute Gegenreformation, unter ftarkem Einfluß Ferdinands von Steiermark. Widerftand vor allem in Böhmen, Berufung der Defensoren der böhmisch=protestan= tischen Kirche, Fenstersturg vom 23. Mai 1618; Rurfürst Friedrich von ber Pfalz Ronig von Bohmen. Schlacht am weißen Berge; Triumph der Gegenreformation, namentlich in Böhmen; feine Folgen. Pfälzischer Rrieg, Untergang ber Union, Übertragung ber pfälzischen Rur und Berrichaft auf Bayern.

III. Eingreifen Dänemarks und ber protestantischen Mächte Curopas; Wallensteins erftes Generalat und diplomatisch=militärische Siege, 1623-1629 . 723-731

Siege ber faiferlichen Baffen in Nordbeutschland, drohende Gegenreformation bes Nordens. Machtverstärfungen bes Saufes Sabsburg in ben Alpengegenden. Gegenwirkungen Richelieus. Eintreten Danemarks in ben beutschen Rrieg. Emportommen Wallensteins. Feldzüge ber Jahre 1625 und 1626. Beendigung bes banifchen Rrieges, Wallenftein Bergog von Medlenburg, feine weiteren Plane.

IV. Wallensteins Sturg, Eingreifen Schwebens, Tob Gustav Adolfs, 1629-1632 . . . . . 731—745

Beschwerden der deutschen Fürsten beim Raifer über Wallenstein; Restitutionsedikt vom 6. März 1629. Wallen= steins Entlassung. Schwedens Lage um 1630. Abolf und die deutsch-europäischen Beziehungen feines Reiches. Erstes Eingreifen bes Schwebenkönigs in Deutschland; Berhältnis zu Frankreich, Brandenburg und Kurfachfen. Schlacht bei Breitenfeld. Eroberung Weftbeutschlands, Bug nach Bayern. Die Sachsen in Prag. Zweites Generalat Wallenfteins, Bertreibung ber Schweben aus Gubbeutschland, Schlacht bei Lüten.

Lage nach Gustav Abolfs Tobe. Frankreich und die schwedische Politik im Reiche. Friedensverhandlungen des Kaisers mit Sachsen. Wallenstein und die böhmischen Emigranten, seine ersten Verhandlungen mit Schweden und Sachsen. Abbruch dieser Verhandlungen, Ersolge Vernshards von Weimar, Agitation gegen Wallenstein am kaiserlichen Hose. Erneute Verhandlungen Wallensteins mit Schweden und Sachsen-Brandenburg, deren Abbruch seitens der Protestanten. Vernhard von Weimar nimmt Regensburg. Wallensteins letzte Verhandlungen mit den Protestanten, seine Ermordung. Siege des kaiserlichen Heeres in Süddentschland. Friede zu Prag.

Französische Politik gegenüber dem Hause Habsburg bis zum Tode Gustav Abolfs. Richelien und Ogenstierna; Offener Eintritt Frankreichs in den Krieg. Französisch-schwedische Kriegssührung der Jahre 1635—1638, Bernhard von Weimar als französischer Heerführer, sein Tod. Charakter der letzten Zeiten des Krieges, langsame Entwicklung eines kriegerischen Übergewichts Frankreichs und Schwedens gegen Österreich und Bauern.

VII. Der westfälische Friede, 24. Ottober 1648 . . . 768-779

Haltung Ferdinands II. und Ferdinands III. zur Friedenstrage seit 1636. Haltung ber deutschen Stände seit 1640. Regensburger Reichstag von 1640. Deputationstag zu Franksurt, Friedenskongreß zu Münster und Ofinabriick. Schwierigkeiten der Friedensverhandlung, Hebung von Frankreich und Schweden. Territoriale Berschiedungen; deren Folgen für Österreich und Brandenburg. Lösung der an den geistlichen Vorbehalt und das religiöse Bekenntnis anknüpfenden Fragen. Paritätische Umgestaltung der Reichsporfassung, Verschlichung, Verselbständigung der Stände.



## Drittes Kapitel.

# Airchliches und politisches Reifen des Protestantismus.

#### Ī.

1. Eine Fülle wichtiger Entwicklungen, äußerlich widersfprechender Erscheinungen ist in den letzten Kapiteln dieser Darstellung an uns vorübergezogen. Kaum ein anderes Jahrzehnt der deutschen Geschichte giebt es von solch staumenswertem Reichstum der Geschehnisse, wie die Jahre 1516 bis 1526, und wahrslich war es eine Lust, damals zu leben. Wir aber halten jetzt inne zu einem Augenblick der Sammlung; der Zusammenhang in der Flucht so wechselnder Schicksale muß gesucht werden.

Die große geldwirtschaftliche Umwälzung im 12. und 13. Jahrhundert hatte, wie nicht anders zu erwarten, die soziale Bewegung bald aufs nachhaltigste beeinflußt. Gigenartig aber war, daß dieser Einfluß in seinen unmittelbaren Wirkungen lange Zeit wesentlich auf die Städte beschränkt blieb. Um so kräftiger, ja hypertrophisch entwickelten sich hier die individualistischen Formen der Geldwirtschaft; Banken und Großhandelshäuser blühten empor; arm und reich schieden sich rasch in bisher unerhörter Weise; einem benachteiligten Proletariat trat eine prunkende Plutokratie gegenüber.

Auf das platte Land wirkte diese Bewegung, soweit die sozialen Verhältnisse in Betracht kamen, nur mittelbar ein. Aber die ländlichen Stände, Abel und Bauerschaft, gingen im Verlauf ihrer eigenen Geschichte dem Versall entgegen: und so genügte der ungünstige Einfluß der städtischen Entwicklung, sie vollends zu stürzen. Unmittelbaren Vorteil vom neuen Wirtschaftsleben dagegen zogen die höchsten politischen Gewalthaber des platten Landes, die Fürsten; sie vermochten jeht ein erstes wirkliches Beamtentum zu entwickeln und damit eine erste wirkslich eindringliche Herrschaft.

So erscheinen in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts als die begünstigten Gruppen der sozialen Entwicklung das bürgerliche Patriziat und das territoriale Fürstentum, die aristostratischen Schichten, die neuen partifularen Obrigseiten der Stadt und des Landes; gedrückt sind die Unterthanen, die Massen, das städtische Proletariat, die Bauern, und mit ihnen der mit dem bäuerlichen Schicksal verknüpste, in seinen Gesinnungen wie in seiner Stellung zum neu entwickelten Hochadel der Fürsten demokratisch charakterisierte kleine Abel des Landes.

Die soziale Bewegung verläuft nun schon teilweise im 14. Jahrhundert, namentlich aber im 15. Jahrhundert in diesen Gegensäßen; vollkommen scharf aber werden diese doch erst in dem Augenblicke, da durch die religiöse Bewegung die Leidensschaftlichkeit einer an sich schon stark erregten Zeit ins Außerste gesteigert wird, seit 1517 oder 1520. Jetzt kommt es zum Kampf und zum Siege der aristokratischen Gewalten über Proletariat, Bauern und Abel.

An diesem Siege hatte die religiöse Bewegung in ihren gemäßigten, individualistischen Formen, wie sie sich ausprägte im Evangelium Luthers, wiederum einen nicht geringen Anteil; unvergessen ist unter den Bauern und den kleinen Leuten der Städte die schroffe Stellungnahme Luthers im Jahre 1525 geblieben; seit seinen Schriften gegen die Empörung gehörte der Reformator auf lange Zeit zu den unpopulärsten Männern

<sup>1</sup> S. Band IV Buch XIII Rapitel 1.

im Neiche. Nun waren, seit 1523 bis 1525, Abel, Bauern und Proletariat besiegt, und mit ihnen zugleich die Ibeen der Durchstührung einer centralisierten Neichsverfassung, die von jett ab auf Jahrhunderte nicht wieder auftauchen sollten; und es war zunächst keinerlei größere Anderung mehr in den jett sestgelegten Zielen der sozialen Bewegung zu erwarten. Die Gemeinden in den Städten murrten nicht mehr, der Edelmann verlotterte oder ward allmählich zum Diener des gnädigsten Landesherrn, der Bauer saß für Jahrhunderte "in angestellter Gült hart in der Herrschaft".

Welche Grundftellung nahmen zu allebem die religiösen Bewegungen ein, mit denen nach 1527 noch gerechnet werden mußte, die Reformation Zwinglis und vor allem die Reformation Luthers? Sie waren nur ein Teil, aber allerdings der hersvorragendste, der geistigen Entwicklung zum Individualismus hin, wie sie seit der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts eingesetzt hatte; aus gleichen Burzeln mit ihnen war die nationale Besteiung der Persönlichkeit in Denken und Anschauung, waren Humanismus und Renaissance als Mittel dieser Befreiung entsprungen. Offen zu Tage liegt dieser Zusammenhang für die oberdeutsche Reformation Zwinglis; aber er gilt, bei allem Widerwillen Luthers gegen einzelne Seiten des Humanismus, auch für die Reformation in Sachsen.

Nun waren aber die fozialen Grundlagen dieses neuen Geisteslebens nicht bei den überwundenen Ständen zu suchen. Den besseren Bürgerfreisen des 15. Jahrhunderts entstammten die Maler, die Bildhauer, die Baumeister und Schriftsteller, die mit den mittelalterlichen Joealen der Kunst und Dichtung gebrochen hatten, und an den Fürstenhösen des 15. Jahrhunderts wie im Schoße der reichsten Geschlechter der Städte war der Humanismus emporgeblüht; Luther selbst, mit welchem Recht er sich auch einen Bauernsohn nannte, ist doch zugleich ein Kindstädtischer, bergmännischer Herkunft und städtischer, bettels mönchischer Erziehung.

Die Reformatoren sind sich auch über diese Zusammenhänge nicht im unklaren gewesen — trot aller Sympathien für die

sozial Unterdrückten und trop allen Widerspruches gegen die Brutalität der Sieger. Gben Luther fann bier als beweisendes Beispiel gelten. Gewiß hat er ben Uckerbau einen göttlichen Beruf genannt und als die einzige Nahrung bezeichnet, die ftracks vom Himmel herabkommt: "die lieben Patriarchen haben fie auch gehabt." Aber tropbem hat er die furchtbaren Schriften gegen die Bauern geschrieben und die Erhebung des Abels migbilligt. Gewiß hat er aus feiner Abneigung gegen die unsittlichen Seiten bes patrizischen Sandelsbetriebs alles andere als ein Sehl gemacht und sich bis zu einem gewissen Grade für das kanonische Zinsverbot erwärmt: aber das hat ihn nicht gehindert, das Werben bes Rapitals als Handelskapital verständnisvoll zu billigen; nur dem Gedanken reinen Personalkredits war er unzugänglich. Und gewiß hat er die Fürsten Mordbuben und Benkersknechte Gottes genannt: aber wir werden feben, das ihn das nicht abgehalten hat, ber Obrigkeit eine höhere Stellung anzuweisen, als fie bisher jemals in ber driftlichen Welt befeffen hatte.

Jett hatten nun die sozialen Träger des emporkeimenden Individualismus gesiegt: städtische Näte und vornehmlich Fürsten. Es ist selbstverständlich, daß der Individualismus in den Formen, in denen er um 1525 bestand, und namentlich auch in seiner religiösen Ausbildung, sich an diese Sieger als seine Nährer, Schützer und Erzeuger anlehnen mußte. Und das ist der Gang der Entwicklung gewesen.

Man barf von einem gewissen Standpunkte aus sagen: ein tragischer Gang, namentlich soweit die religiöse Seite der individualistischen Entwicklung in Betracht kommt. Eine Geistesströmung, die berusen ist, alle zu erfassen, die Erlösung tragen soll in jedes Herz, wird an die Unterstützung aristoskratischer Mächte gewiesen. Ein Resormator, dessen Wesen fern war jeder politischskonventionellen Haltung, muß sich fügen in die engen Bedenken fürstlicher und städtischer Politik. Luther hat in der zweiten Hälfte seines Lebens die Tragis dieser Zusammenhänge an seiner Person durchgekostet; sie hat ihm Jahre neuer Ansechung gebracht; sie hat seinem Heroissemus unverzagten Drausgehens den tieseren Heroismus leidenden

Berzichtes hinzugefügt. Aber vermeibbar war dieser Zusammenhang nicht. Er lag aufst tiefste in der Verschlingung der sozialen und geistigen Entwicklungsfäden beschlossen; er wirkt noch heute nach in dem mehr aristokratischen Charakter des Protestantismus, wie er sich in jeder Gegend gemischter Konfession gegenüber dem Katholizismus ausprägt, und er lebt fort in der freieren geistigen Haltung des protestantischen Vürgerstums wie im landesherrlichen Charakter der evangelischen Kirchen.

2. Bu Tage treten mußten die Folgen diefer tieferen Bu= sammenhänge nach ben großen Ratastrophen ber Jahre 1523 bis 1525. Es mußte bas um so mehr geschehen, als ber Protestantismus, anfangs wesentlich nur ein Glement ber Gärung und negativer Wirkungen gegenüber ber alten Rirche, nun zu einer positiven Lebenshaltung erstarkt mar und eines vollen Ausbaues bedurfte. Es war eine Notwendigkeit, ber man sich auch in Wittenberg nicht verschloß. Und nach manchen Richtungen wenigstens standen hierfür Luther die regsten Selfer ju Gebote, ein Nikolaus von Amsborf und Justus Jonas, ein Melanchthon und Bugenhagen. Vor allem aber war Luther felbst ruhiger geworden; ein schäumender Gebirgsbach einft, ber Sohn hoher Gipfel, zog er jest in fröhlicher Gelaffenheit fanfter babin. Dabei traten feine ber rein praktischen Seite bes Glaubens zugewandten Neigungen immer mehr zu Tage; die systematische Weiterbildung der Lehre und selbst die folgerichtige Ausgestaltung eines neuen Kultus lagen ihm weniger am Herzen. Seine Lehre war eben nicht vornehmlich intellektuell verankert; er mar kein Reinlichkeitsfanatiker bes Denkens. Er hatte bewiesen und bewies, daß nicht ber Berstand in erfter Linie die Welt erobert, sondern die sittlichen Mächte ber Willensfraft und ber Wahrhaftigkeit. Er fritisierte nur, wo ihn Gemiffensnot, Leibenschaft ober gemütliche Erregung trieben; das fühle Spottwort bes einsamen Denkers war ihm fremb.

So fielen benn vom alten Dogma eigentlich nur bie

Theoreme der mittelalterlichen Saframentsfirche; vor allem trat an die Stelle des Buffakraments immer klarer entwickelt die Lehre von der individuellen Rechtfertigung aus dem Glauben. Damit schwand freilich zugleich auch ber Begriff ber Sierarchie; die Kirche hatte nur noch die Unwendung des göttlichen Wortes äußerlich zur Aufrechterhaltung feiner Bucht zu regeln. Und der Gottesdienst blieb nicht Opferdienst, sondern ward gur Berfündigung des Wortes, ging nicht in Meffe auf, fondern in Bierin war benn, trot ber nach innen gewandten Brediat. Frömmigkeit gerade Luthers, die Gefahr gegeben, daß die Rultformen von der Lehre überwuchert würden. Es ift eine ichon früh nicht mehr zu verkennende Wendung. Und wie follte biefer tiefe Rug ber Entwicklung abgelehnt worden fein in einem Augenblick, ba es unter allen Umftänden notwendig war, eine Tradition der neuen Anschauungen zu bilden!

Bur Aufrechterhaltung biefer Trabition aber bedurfte es eines befonderen Standes. Freilich hatte Luther früher gemeint, ber Geift Gottes webe, wo er wolle, und in ber Gemeinde folle als Lehrer und Leiter auftreten, wer immer ihr bagu besonders geeignet icheine. Indes diefe ideale Unschauung ließ sich gegenüber dem geschichtlich gegebenen, einer vermickelten Interpretationskunft bedürftigen Charafter ber biblifchen Offenbarung boch nicht halten. Es mußte ein Stand ber Ausleger entwickelt und eine Methode für dessen wissenschaftliche Vorbilbung gefunden werden. So erwuchs, teilweise heraus aus ben Berbänden der alten Rirde, ber evangelische Pfarrftand. Und nach einigen Schwankungen ward fein Bilbungsgang humanistisch geregelt; die Pfarrer follten anmnasiale und akademische Lehre burchlaufen. Es war die engste Verschmelzung bes humanismus mit bem Evangelium zu Gunften ber Kirche; fie wurde eingeleitet durch Luthers Schrift vom Aufrichten und Halten driftlicher Schulen (1524), ihre Brazis begann mit ber Errichtung bes Nürnberger Gymnafiums (1525); auf Diefem Gebiete liegen die größten Berdienfte Melanchthons.

Indem aber nun die fünftigen Diener der Gemeinden vornehmlich auf den Tummelpläten des Wiffens geschult wurden,

nicht wie diejenigen der alten Kirche in der Praxis eines reich entwickelten Kultus, drohten im Bereiche der neuen lehrhaften Kirche die Bedürfnisse des Gemüts erst recht ins Hintertressen zu geraten. Dem gegenüber fand sich ein Mittel, das die neue Geistlichkeit wieder mit allen Negungen des Herzens praktisch und in dauerndem Selbsterlebnis der Gemeinde verband: das Familienleben, die Berheiratung. Luther hat auch hier, nachs dem schon einzelne Pfarrer vorausgegangen waren, doch durch sein Beispiel und Vorbild den Ausschlag gegeben.

Luthers Che, die am 13. Juni 1525 geschloffen ward, ift fein Ergebnis sinnlich gewandter Liebe, ja auch nur edleren gegenfeitigen Gefallens im Sinne ber Erlebniffe gewöhnlichen Liebeslebens gemesen. Dazu war die Zeit des Bauernfrieges, in der sie geschlossen ward, zu ernst, und der Entschluß zu ihr zu nüchtern. "Wenn ich," hat Luther fpater einmal am Mittagstische, also wohl in Gegenwart seiner Frau, erzählt, "vor 13 Sahren hatte freien wollen, fo hatte ich Ave Schonfeld genommen, die jett der D. Bafilius, der Medicus in Preußen, Meine Rathe hatte ich bazumal nicht lieb, benn ich hielt sie verdächtig, als wäre sie stolz und hoffartig. Aber Gott gefiel es also wohl, der wollte, daß ich mich ihrer erbarmte. Und ist mir, Gott Lob, wohl geraten, benn ich habe ein frommes getreues Beib, auf welches sich des Mannes Berg verlassen barf, wie Salomo fagt: Sie verdirbt mir's nicht." Man fieht: feine Überschwenglichkeiten, aber ein durch und durch vom edelsten Gemütsleben gefättigtes gemeinsames Dasein in Scherz und Ernft, in Freude und Schmerz. Es ift ber Anfang jenes eigenartigen Familienlebens des evangelischen Pfarrhauses, dem unfere Nation nicht bloß eine unverhältnismäßig große Angahl bedeutender Männer, sondern noch vielmehr einen niemals versiegten Quell edelster gemütlicher Anregung verdankt. Und war in fpateren Zeiten die Gefahr nicht ausgeschloffen, daß fich aus bem Stande ber evangelischen Geiftlichkeit eine Bierarchie, aus ber evangelischen Glaubensgemeinschaft eine Sakramentsanftalt entwickele, fo ift bem bisher ber Geift des evangelischen Pfarrhaufes in feinen besten Söhnen immer fieghaft entgegengetreten:

schon früh hat er in freier Form zu ersetzen begonnen, was hierarchische Kirchen in der geschlossenen Subordination ihrer Grade an Kraft des Zusammenhaltes besitzen.

Unter diesen Umständen erwuchs die evangelische Kirche im Lause der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts zu einer Macht, die je länger je mehr die geistigen Errungenschaften des Individualismus überhaupt vertrat; und die realen Mächte der deutschen Welt, die Obrigkeiten, vor allem Fürsten wie Städte, hatten mit ihr als einem Elemente von Dauer zu rechnen.

Und schon war den Fragen, die sich hier aufthun, von seiten der Reformatoren her vorgegriffen worden. Indem die Lehre Luthers anfangs überall auf staatlichen Widerstand stieß, war Luther felbst zum Nachdenken über ihre Stellung zur staatlichen Gewalt veranlagt worben; schon in ber Schrift an ben chriftlichen Abel beutscher Nation finden sich eindringende, hierher gehörige Bemerkungen. Ausgesprochen trat dann Luther bem Thema nabe in ber März 1523 erichienenen Schrift "Bon weltlicher Gewalt, wie weit man ihr Gehorsam schulbig sei." Mehrere Reihen von Gedanken laufen in ihr nebeneinander ber, ohne bereits zu einem völlig feften Syftem gufammenzuschießen. Die Grundvorftellung ift die einer fast absoluten Unterordnung bes einzelnen unter ben Staat: ber Unterthan muffe gegenüber ber Obrigkeit allerdinge im Gehorfam verharren, er habe höchstens das Recht, sie über ihr Unrecht aufzuklären. Aber zugleich beherrscht Luther boch die bestimmte gleichsam im Sinne eines Beweises betonte Hoffnung, daß ber evangelische Chrift als solcher niemals mit ber Obrigkeit in Widerspruch geraten könne, und daß der Herr, dies zu ermöglichen, die Berzen der Obrigkeiten in evangelischem Sinne lenken werde, wie Wasserbäche. Wie aber, wenn das nicht geschah? Dann bleibt nach Luthers Lehre bem evangelischen Chriften nichts übrig, als sich leidend zu unterwerfen oder auszuwandern. Das waren in der That die praktischen Ratschläge, auf die sich Luther bei feindlicher Haltung von Fürsten und Städten zurückzog.

Wie konnte nun bei einer solchen Auffassung die evange-

lische Bewegung, insofern sie Lebenshaltung ward und sich in kirchlichen Sinrichtungen niederschlug, hoffen dürfen, den städztischen und fürstlichen Obrigkeiten selbständig entgegenzutreten? Ihre Verfassung nuchte über kurz oder lang der obrigkeitlichen Sinwirkung anheimfallen.

Freilich hatte sich Luther die Entwicklung einer Kirchensverfassung ansangs anders gedacht. In der Schrift an den christlichen Abel (1520) zeichnet er die Verfassung der neuen Kirche als reine Gemeindeverfassung; über der Gemeindeverfassung giebt es keine höhere Instanz odrigkeitlicher, sei es kirchlicher oder weltlicher Art, und das Predigtamt in ihr ist nicht ein Amt über der Gemeinde, sondern ein Dienst an der Gemeinde zur Verwaltung der Offenbarung für alle. Hieraus folgt, daß die Gemeinde das Necht hat, alle Lehre zu erteilen und alle Lehrer zu berusen, eins und abzusehen: eine Konssequenz, die Luther in einer im Frühjahr 1523 erschienenen Schrift ausdrücklich gezogen und aus der Vibel wie aus allsgemeinen Erwägungen begründet hat.

Es ist ein völlig idealer Standpunkt, der sich nur einsnehmen läßt, wenn man von allem geschichtlich Gewordenen und Werdenden absieht: "die Seele des Menschen ist ein ewig Ding über alles, was zeitlich ist; darum muß sie nur mit ewigem Wort regiert und gefasset sein." Zu Grunde liegt ihm die Gleichstellung der sichtbaren Gemeinde mit der Gemeinde der Gläubigen, die Zueinssetzung des Zieles der letzten Tage mit den Glaubenszuständen der Gegenwart.

Ronnte eine folche Anschauung auf Verwirklichung hoffen? Wie viele unter der Menge der Svangelischen waren durch die Kritik der alten Kirche auf Luthers Seite gezogen worden, wie viele durch das volle Erlebnis der Rechtfertigung allein durch den Glauben? Luther selbst klagt im August 1525: "Das Evangelium ist ins deutsche Land gekommen, viele verfolgen es, viel weniger nehmen es an, und die es annehmen, stellen sich so laß und faul dazu, lassen Schulen vergehen, Pfarren und Predigtstühle fallen." Die Herstellung der idealen Gemeindeperfassung Luthers ist nirgends gelungen; ein Versuch des

Franzosen Franz Lambert in Hessen unter bem Schutze bes Landgrafen Philipp scheiterte kläglich, und die angeblich reformierte Gemeindekirche Zwinglis war in Wirklichkeit eine republikanische Staatskirche.

Für Luther aber gab es außer ber Unaussührbarkeit noch einen anderen Anlaß, an dem ursprünglichen Ibeale irre zu werden. Die Bauern hatten sein Programm im Jahre 1525 scheinbar an ihre Fahnen geheftet; in den Zwölf Artikeln sindet sich der Sat, daß eine ganze Gemeinde Macht haben solle, einen Pfarrherrn zu wählen und abzuseten. Luther antwortete darauf (in der Ermahnung zum Frieden, April 1525), der Artikel sei schon recht, wenn er nur auch cristlich vorgenommen würde. Allein die Bauern wünschten nur die Verfügung über die altfundierten Pfarrstellen — und diese stehe der Obrigkeit zu, von der die Fundierung sich herschreibe. Darum sollten die Bauern ihren Pfarrer demütiglich bitten von der Obrigkeit. Erst wenn diese sich versage, wähle die bäuerliche Gemeinde einen eignen Pfarrer und nähre ihn von ihren eignen Gütern: "wer anders thut, der handelt unchristslich, als ein Räuber und Frevler."

War Luther sich nicht völlig klar barüber, daß er mit solchen Beisungen wenn nicht in thesi, so doch in praxi seinen bisherigen Standpunkt völlig aufgab? Sah er nicht, daß notwendige Folgen dieser neuen Lehre Landesepiskopat und konssistoriales Kirchenregiment sein mußten? Noch später hat er wohl geäußert, daß Predigtamt sei "nicht mehr, denn ein öffentlicher Dienst, so etwa einem besohlen wird von der Gemeinde, welche alle gleich Priester sind". Aber die Entwicklung ging über diese Auschauung rasch hinweg. Schon im Jahre 1526 erfolgten die ersten, durch weltliche Gewalt geschützten Kirchenvisitationen in den sächssischen Amtern Borna und Tenneberg; am 22. November 1526 beantragte Luther selbst eine förmliche Kirchen= und Schulvisitation von Staats wegen zum Ersat der bischöslichen Diöcesangewalt, wie er denn auch den

<sup>1 1539,</sup> Auslegung bes 110. Pfalmes, Erlang. Ausg. 40, 167.

von Melanchthon verfaßten Bisitationsunterricht an die Pfarrer billigte; eine völlig staatliche Bisitationsordnung wurde in Sachsen gegen Ostern 1528 veröffentlicht. Es war die Ginsleitung zum landesherrlichen Kirchenregiment; gleichzeitig aber wurde das Necht der Obrigkeit auerkannt, sich in die Besetzung der Pfarrstellen, und damit in die zartesten und primitivsten Borgänge der neuen Kirchenbildung zu mischen.

Nun sah freilich die Zeit diesen Sieg der obrigkeitlichen Gewalten nicht als eine Niederlage der Kirche an. Kirche und Staat wurden längst nicht in dem Grade, wie heute, als getrennte Lebensgebiete empfunden. Sie griffen von alters her ineinander; gemeinsam, sich gegenseitig zu gute kommend dachte man ihre Wirksamkeit.

Unter biesen Umständen war es möglich, daß der Ruin der alten Kirche auch finanziell nicht so sehr dem neuen Glauben, als den Obrigkeiten zu gute kam. Was sollte jett mit der Fundation all der verfallenen Justitute der alten Kirche, der Stifter und Klöster, der Gottesdienste und Seelmessen geschehen? Sie fielen dem neuen Kirchenregimente zu und somit der staatlichen Gewalt; nicht eigentlich im Begriffe des 16. Jahrhunderts, wohl aber nach unseren Anschauungen und nach dem schließelichen Erfolg der Maßregel kam es zu einer umsassenden Säkuslarisation des Kirchenguts.

Am glücklichsten säkularisierten hierbei die Städte; denn hier waren die modernen Staatsbedürfnisse der geistigen und leiblichen Wohlfahrt, der Wissenschaft und Kunst, der sozialen Fürsorge und der wirtschaftlichen Ausgleichung, die das Mittelsalter im allgemeinen noch als Aufgaben der Kirche betrachtet hatte, am weitesten schon von Staats wegen entwickelt und darum der Hebung auf sinanziellem Wege fähig. Aber auch die Fürsten verwandten in der weitaus überwiegenden Zahl von Fällen den größten Teil des eingezogenen Kirchenguts außer zur Ausstattung der neuen Kirche zu Zwecken allgemeiner Wohlsahrt; namentlich begründeten auch sie Schulen und andere Einrichtungen, die die errungene Höhe der neuen Geistesbildung aufrecht zu erhalten geeignet waren.

Im ganzen aber ergab sich für die städtischen wie die fürstlichen Obrigkeiten nicht bloß finanziell, sondern ganz allzemein aus der Resormation die wesentlichste Steigerung ihrer Macht: rascher, als es sonst wohl geschehen wäre, wurden ihnen die weiten Ziele des modernen Staates nahegelegt, unzgleich mächtiger, als disher, wurden sie wesentliche Elemente auch der geistigen Entwicklung der Nation.

3. Bei bem Verlaufe, ben die Entwicklung des Nerhältnisses von Kirche und Staat unter der Einwirkung der lutherischen Lehre nahm, kann man geneigt sein zu erwarten, daß das Evangelium von den Obrigkeiten aufs lebhafteste und that-kräftigste hätte angenommen und unterstützt werden mussen.

Indes das war doch nicht entfernt in dem Maße der Fall, als man noch bis in neuere Zeit hinein geglaubt hat. Die Zusammenhänge, die soeben erörtert worden sind, lagen noch nicht klar vor dem geistigen Auge der Zeitgenossen; viel stärker dasgegen, als die wirkliche Macht dies begründete, wirkte noch das altwererbte, der Resormation ungünstige Ansehen der Reichssgewalt. Zudem war Luthers derbe Art, soweit sie sich gegen einzelne Standesgenossen wandte, vielen Fürsten wenig genehm; und einzelne Territorien, wie Brandenburg, das herzogliche Sachsen und Österreich, hatten die materiellen Borteile, welche man zunächst von der Einführung der Resormation für die Territorialgewalten erhoffen konnte, namentlich soweit eine teilweise Sähularisation in Frage stand, schon während des 15. Jahrhunderts in Verhandlungen mit der Kurie vorweg genommen.

Unter biesen Umständen fand die Reformation ihre sicherste und früheste politische Bertretung durchschnittlich mehr in den Städten, namentlich den Großstädten Süddeutschlands, in Nürnberg, Augsburg, Ulm, Straßburg: hier traten die Räte

<sup>1</sup> Bgl. auch unten Buch XVI Kapitel 2.

schon ber Stimmung ber Bürgerschaft folgend auf die Seite bes neuen Glaubens.

Unter den Fürsten hatte sich, wie wir wissen, selbst Friedrich der Weise, der Landesfürst Luthers, der Reformation mehr bulbfam, als mit völlig offenem Bergen angeschloffen. Er sammelte nach wie vor Relignien; sein Allerheiligenstift in Wittenberg behielt, ein Allerteufelsstift nach Luthers Ausbruck, die Messe bei; innerlich noch immer schwankend ist ber vorsichtige Fürst am 5. Mai 1525 gestorben, mitten in ben Greueln des Bauernkriegs; es schien, "als habe ihn Gott weggezuckt, daß er solches Ubel in der Welt nicht sehe". Sein Rachfolger Johann war nun freilich ein vollkommen überzeugter Anhänger ber Reformation. Aber er war zugleich ungemein schwerfällig; die ganze Trenberzigkeit seines Glaubens trug er in die außeren Geschäfte; die hoftheologen murben Rate nicht bloß feines Gemiffens, fondern auch feines inneren obrigkeit= lichen wie feines äußeren politischen Sandelns. Unter biefen Umständen mußte die weltliche Führung der protestantischen Sache, die bem fächsischen Kurfürsten jest von Rechts wegen gebührt hätte, in andere Sande fallen.

Die hessische Landgrafschaft hatte sich unter Ludwig I. (1413—1458) ungemein erweitert; nach einigen Teilungen war ihr gesamter Bestand im Jahre 1500 in den Besitz Wilhelms II. gelangt; Wilhelm II. konnte seitdem als der mächtigste Fürst des westlichen Mitteldeutschlands gelten. Ihm folgte sein im Jahre 1504 gedorener Sohn Philipp; bald kannte man ihn als einen der leidenschaftlichsten, aber auch gewandtesten unter den deutschen Fürsten. Schon gegen Sickingen hatte er sich hervorgethan; der energisch niedergeschlagene Bauernkrieg in Hessen und teilweis auch in Thüringen zeigte ihn dann als umsichtigen Landesherrn. Und schon begann er an den großen Fragen der deutschen und europäischen Politikselbständigen Anteil zu nehmen; soweit der Protestantismus eine nationale und universale Macht ward, erschien Philipp seit 1526 etwa als seine treibende politische Kraft.

Freilich standen neben ihm und dem Rurfürsten von

Sachsen im Centrum bes Reiches, auf mutterländischem Boben nur noch wenige Fürsten schon völlig entschieden zur Reformation, so der Pfalzgraf Ludwig von Veldenz und der Markgraf Philipp von Baden im Süden, und im Norden eine Anzahl niedersächsischer Fürsten. Was half es dem gegenüber, wenn die peripherischen, mehr oder minder republikanischen Landesteile des alten Reichs überwiegend dem neuen Glauben solzten, so die Schweiz, Schleswig Solstein, Oftsriesland, wenn selbsteinige wichtige Fürsten der kolonialen Gebiete, namentlich der Hochmeister des Deutschordens, ihm beitraten? Von einer politischen Übermacht der Resormation in den entscheidenden Teilen des Reichsgebietes konnte einstweilen nicht die Nede sein.

Von grundlegender Bedeutung aber war es immerhin, daß sich überhaupt Reichsstände, Fürsten wie Städte, gefunden hatten, die dem neuen Glauben treu gesinnt waren. Damit war die Reformation vertreten in den obersten Versassungskörpern des Reichs; damit erhielten ihre Interessen Zusammenhang mit der Geschichte der alten und neuen Kombinationen ständischer Macht im Reich; damit mußte sie nach ständischem Herkommen ein Mittel bilden zur Trennung der Stände in Vünde und Gegen-bünde; damit genoß sie einer selbständig zum Ausdruck gezlangenden politischen Wertung.

Am frühesten wurde dieser Zusammenhang von der Kurie erkannt und ausgenutt: konnte er doch bei dem noch bestehenden starken Übergewicht der katholischen Stände vielleicht zur politischen Vernichtung der religiösen Bewegung führen. Als der Legat Campeggi auf dem Nürnberger Reichstag des Jahres 1524 mit seinen Forderungen gegenüber den zögernden Ständen nicht durchdrang, wußte er Ende Juni 1524 besonderstreue katholische Mächte, süddeutsche Vischöse, Österreich und Bayern auf einem Tage zu Negensburg auf Grund des Wormser Sdikts gegen die Keher zu vereinigen; und bald ging dieser Bund auf Erweiterung aus.

Das veranlaßte auf evangelischer Seite eingehende Beratungen der Reichsstädte Süddeutschlands wie der evangelischen rheinischen Grafen; auf einer Tagung in Speier beschloß man, baß nur das heilige lautere und klare Evangelium, durch die apostolischen und biblischen Schriften approbiert, gepredigt werden solle; auf einer späteren Zusammenkunft in Ulm einigte man sich auf gemeinsamen Widerstand gegen die Durchführung des Wormser Edikts.

In vollen Fluß kamen indes diese beiderseitigen Bestrebungen erst, als sie mit dem Jahre 1525 vornehmlich auf Mitteldeutschland und damit auf die Kernländer der fürstlichsprotestantischen und fürstlichskatholischen Gegensäße übertragen wurden. Um frühesten gingen auch hier die Katholiken vor; zu Dessau versuchte Herzog Georg von Sachsen im Juli 1525 eine Verständigung von mittels und auch norddeutschen Fürsten gegen die "verdammte lutherische Sekte".

Langsamer, doch schließlich erfolgreicher waren die Bündnisbestrebungen der evangelischen Fürsten. Hier handelte es sich natürlich vor allem um den Landgrafen von Hessen und den Kurfürsten von Sachsen. Sie schlossen, nach vorhergehenden Verhandlungen zu Friedewalde im November 1525, Ende Februar 1526 zu Gotha einen Bund, der am 2. Mai in Torgau von sächsischer Seite ratissiert wurde.

Es war ein Anfang, ber in dem Augenblick weiter führte, als sich herausstellte, daß der Kaiser den katholischen Bündnissbestrebungen hold war; num traten am 12. Inni 1526 die Herzöge von Braunschweig-Lüneburg, Philipp von Braunschweigs-Brubenhagen, Heinrich von Mecklenburg, Wolfgang von Anhalt und Albrecht von Mansseld dem Bunde bei; auch die Stadt Magdeburg meldete sich. Dann folgte im Königsberger Vertrag (26. Sept.) Albrecht von Preußen nach. Und bald erstreckten sich die Beziehungen des Einverständnisses weiter, dis in die der Reformation zugänglichen nordgermanischen Länder, dis Dänemark und Schweden: die ersten Umrisse jener politischen Kombination stellten sich ein, die die deutschen Geschicke dis zum Schlusse des breißigährigen Krieges, ja teilweis länger beherrscht hat. Und zugleich erhielt der Bund ein specisisch fürstliches Gepräge, so gern auch Philipp von Kessen, der süddeutschen Bewegung

näher und von der finanziellen und politischen Bedeutung der großen Städte, die sie trugen, überzeugt, die Städte heransgezogen hätte; er fand damit wenig Entgegenkommen bei seinen fürstlichen Genossen, und auch die Räte hielten zurück, noch immer in Nachsurcht vor bäurischen Unruhen.

Das war die Lage, als am 25. Juni 1526 ein neuer Reichstag zu Speier zusammentrat. Er fonnte ber evange= lischen Sache nur gunftig verlaufen, umsomehr, ba er von ben Altalänbigen schlecht besucht ward, und da man von allen Seiten ber bem faiferlichen Statthalter, Erzherzog Ferbinand, nur wenig traute. Dazu tam, daß eine besondere Magregel Ferdinands den Unwillen der Stände bald steigerte. man in der religiösen Frage schon hin und her diskutiert hatte, wies Ferdinand, erft am 3. August, eine Weisung bes Kaifers vom 23. März vor, welche verbot, irgend etwas in Sachen ber Religion gegen die alte Kirche zu beschließen, welche ferner bas Wormfer Gbitt einschärfte und bazu aufforderte, vor allem weiteren die Ankunft des Kaifers im Reiche abzuwarten. Was war da zu thun? Man beschloß in der That, zu warten — ein den Evangelischen an sich schon gunftiges Ergebnis. Gleichzeitig aber beschloß man, an ben Raifer eine Gefandtichaft zu fenden, die ihn unterrichten und ihm die Bitte nahelegen follte, er möge entweder schlennigst für die Ausschreibung eines allgemeinen Konzils Corge tragen ober zur Abhaltung eines Nationalkonzils nach Deutschland kommen, einstweilen aber bas Wormfer Stift gnädig in Ruhe stellen. Bu diefem, ber Reformation sehr günstigen Beschlusse glaubte man sich umsomehr berechtigt, als man eben im Verlaufe bes Reichstags von schweren Zwisten hörte, welche zwischen Kaifer und Papst beständen.

Für die nächste Zeit aber, bis zu dem vom Kaiser einzuberusenden Konzil und damit bis zu dem zu erwartenden kaiserlichen Eingreisen überhaupt, beschloß man am 27 August 1526, in Sachen des Wormser Sdikts also zu leben, zu regieren und sich zu halten, "wie ein jeder solches gegen Gott und Kaiserliche Majestät hoffet und vertrauet zu verantworten". Es war damit nicht die Anerkennung des Protestantismus ausgesprochen, wie man wohl gemeint hat, wohl aber war in sehr günstiger Weise wiederum eine ins Unbestimmte erneuerte Frist erstreckt worden sür seine weitere Besestigung und Versbreitung, eine Frist, in deren Gewährung die Evangelischen immerhin eine Art provisorischen Anerkenntnisses ihrer Stellung erblicken mochten. Für die weitere Entwicklung aber hing jetzt alles ab von den Schicksalen der kaiserlichen Centralgewalt und von den persönlichen Leistungen ihres Trägers.

### II.

1. Während der großen Bewegungen in Deutschland seit dem Wormfer Reichstag war Karl V. vom Reiche abwesend und in Rämpfen beschäftigt, die in ihrer allgemeinen Richtung ben beutschen Vorgängen vollkommen widersprachen. Für ihn war feine Rebe von einer Sprengung der alten Kirche; das verbot feine gläubige Anhänglichkeit nicht minder wie die Thatfache, daß die alte Kirche die notwendige Ergänzung zu der weltlichen Universalgewalt war, in beren Verwirklichung er bas höchste Biel seines Lebens erkannte. Denn wie Max I. der lette Ritter des Mittelalters gewesen war, so war Karl V. der lette mittelalterliche Raiser. Perfönliche Anlage wie die besondere Gruppierung ber ihm untergebenen Länder bestimmten ihn in gleicher Weise hierzu 1. Wie follte ber Besit Spaniens, Reapels, Deutschlands nicht bazu verlocken, den Kern dieser peripherischen Reiche, Mittel= und Oberitalien sowie Frankreich, zu besitzen oder wenigstens der Hauptsache nach zu beherrschen? Und Karl perfönlich klammerte sich gab legitimistisch, wie sein Urgroßvater Raifer Friedrich III., an die alten Ansprüche bes Raisertums; rechthaberisch glaubte er sie burchführen zu muffen; ganz Frankreich hat er einmal auf Grund einer Schenkung Papft Bonifag' VIII. als faiferliches Gigen angesprochen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. 3um Folgenden Bb. V 13, S. 286 ff. (V 11, 2 S. 274 ff.). Lamprecht, Deutsche Geschichte V. 2.

Die nächste Ergänzung aber, beren Karls Reiche im universalistischen Sinne bedurften, war zweiselsohne in Mittelsund Oberitalien gegeben. Verbanden diese erst einmal den neapolitanischen und den österreichischs deutschen Besitz, dann war der Zusammenhang des alten Kaiserreiches wiederhergestellt, und geschlossen reichte die Macht des Hauses Hadsdurg von den Dünen der Niederlande dis zu den Felshängen Apuliens und der sizilischen Insel. Dann gab es nur noch zwei Hälsten der Universalmonarchie, Spanien und den Osten, und die Eroberung Frankreichs hätte beide vereinigt.

So ward Italien zum eigentlichen Drehpunkt ber kaiferlichen Politik, nicht Spanien und nicht Deutschland.

Italien war damals in eine Anzahl kleiner Staaten zerzissen, deren wichtigste in Oberitalien Mailand und das weit auf die Terra ferma vorgestreckte Benedig, in Mittelitalien der Kirchenstaat waren. Zerrissener aber, als das Land, war das Bolk. Ausschweifende Selbstsucht im Betrieb politischer Gezschäfte hatte fast jede Spur nationalen Sinnes getilgt; wo patriotische Regungen auftauchten, wurden sie bald zu einem durchsichtigen Vorwand des Sigennußes. So lebte man im Kriege aller gegen alle, und die hochentwickelte diplomatische Kunst der Fürsten und Republiken ward für die kleinlichsten Ziele eingeset.

In dieses Treiben war auch das Papsttum hincingezogen. In der kurialen Politik des ausgehenden 15. Jahrhunderts war sein Länderbesitz zu einem einsachen italienischen Terristorialfürstentum geworden; dementsprechend ging seine äußere Politik gelegentlich ganz in den Interessen dieses Fürstentums auf; Leo X. kannte kaum andere politische Ziele, als die, kleine Territorien hinzuzuerwerben, und bei deren Auswahl leitete ihn vielsach nicht einmal das Interesse des Patrimoniums Petri, sondern das des mediceischen Hauses, dem er angehörte. Als er am 1. Dezember 1521 starb, war das Papsttum seiner früheren universalen Höhe fast verlustig gegangen. Dann hat freilich Hadrian VI., jener fromme asketische Erzieher Karls V., der letzte deutsche Papst, den großen Zielen

ber päpstlichen Gewalt wieder nachgestrebt; er trämnte von einem Kreugzug gegen die Türken; ber Fall ber Johanniterfoste Rhodus, des letten driftlichen Bollwerks im Drient, war vielleicht bas schmerzlichste Ereignis feines Lebens. Aber man verstand ihn in Rom nicht mehr, geschweige daß man ihm gefolgt ware. Er ging nach furzer Regierung babin, eine Spur gu binterlaffen, verhöhnt, verachtet, verlaffen; feine Grabfchrift meint, feine Wahl zum Bapfte fei fein Unglück gewesen. Nun folgte ein neuer Mediceer, Clemens VII. Db= wohl in echt zeitgenoffischer Weise zum Papfttum gelangt schon seine Geburt schloß ihn aus, Luther nennt ihn einmal zutreffend einen florenzischen Hurensohn - hatte er boch höhere Intereffen, als ber lette Vorganger aus feinem Baufe Leo X. Er war sparsam; wo Leo zerstreut hatte, sammelte er; die Rünftler fanden nicht die gleich verschwenderische Sand, mit der Leo die Bunderblüte der klassischen Renaissance gepflegt hatte. Und die Mittel, die noch jur Verfügung ftanden, fuchte Clemens wenigstens gelegentlich noch ben wahren Zwecken bes Papsttums dienstbar zu machen. Aber auch er hatte boch im wesentlichen nur territoriale Interessen, der Horizont seiner äußeren Politik mar zunächst durch Italien begrenzt, und schon der Gedanke einer schlechthin italienischen Politik war ihm im Grunde fremd und ward nur in besonderen Höhepunkten bes politischen Geschens niehr von außen in ihm angeregt, benn aus den Tiefen feiner Seele heraufbeschworen. Vor allem aber war er ein halber Charakter wie damals so viele politisch feingebildete und icharffichtige Italiener; er war unzuverläffig, schwankend und rätselhaft.

Mit diesen Gegensätzen der Personen und mit dem ungezügelten territorialpolitischen Egoismus der Italiener, vor allem auch des Papsttums, hatte Karl V. zu rechnen. Und mehr noch. Das Papsttum hatte immerhin, sobald ein weiteres Gesichtsseld als das italienische in Betracht kam, noch nicht aufgehört, Universalmacht zu sein. Jedes Borgehen in Italien berührte mithin durch die kleinlichen territorialen Intercssen des Papsttums hindurch zugleich auch dessen Stellung zur Welt, wirkte

zurück auf die Stellung vor allem ber geistlichen und weltlichen Universalmächte, des Kaifers und bes Papsts, zu einander.

Und wenn nun Karl V. all biefer Schwierigkeiten Berr ward, wenn er Stalien sich unterwarf — war anzunehmen, daß die übrigen selbständigen Mächte Westeuropas sich ihm fügen würden? England und Frankreich nimmermehr. In England wurde der große Staatsmann Beinrichs VIII., Rardinal Wolsen, durch die Absichten Karls V. zu einer Politik veranlaßt, die feitdem den Grundton für alle Beziehungen Englands zu den fontinentalen Mächten gebildet hat; er verfuchte auf jede Weise, durch Vermittlung wie durch Stärkung der kontinentalen Gegenfäte, die Begründung einer universalen Gewalt zu verhindern. Frankreich aber mar feit Generationen schon gewöhnt, den alten Rechten der Kaifer in Italien entgegenzutreten 1; es war nicht daran zu denken, daß es jett, unter dem thatenluftigen Frang I., warten werde, bis die faiserliche Gewalt Stalien unterworfen haben werbe, um Frankreich zu verschlingen.

So spitten sich die Gegenfätze in Stalien naturgemäß zu einem Kampfe zwischen dem Kaifer und Frankreich zu. Und diefe Löfung wurde um fo natürlicher, als zwischen Karl und Frang noch andere Gegenfäte untergeordneterer Art beftanden, so namentlich wegen ber von Frankreich in Beschlag genommenen Teile bes burgundischen Erbes, und als Perfönlichkeit und Schickfal beider Berricher sie von vornherein zu Widerfachern stempelte. Beide hatten sich um die Kaiserwürde beworben; Frang I. war bem Sieger schwerlich ohne weiter zehrenden Groll gewichen. Und wie mußte Franz, der lebensfreudige Ravalier, herabsehen auf ben geschäftigen Rarl V., diefen Schreiber auf dem Throne, der höfische Bergnügungen vornehmlich als Berpflichtungen fürstlicher Burbe anfah, bem Freude in Berablassung, Fröhlichkeit in Repräsentation aufgingen! Frang konnte wohl wochenlang jagen ober Maskenicherzen hulbigen, mahrend seine fluge Mutter über ben Rätfeln

¹ ⊗. 9b. V 1 ³ ⊗. 39 (V 1 ¹, ² ⊗. 27).

ber bivlomatischen Lage Frankreichs brütete; Karl ward immer mehr fein eigener Minister; tief in die Nacht hinein ging er mit feinen Sorgen zu Rate, als junger Mann schon von schwerer Bebächtigkeit und unter dem laftenden Gefühl einer Berantwortlichkeit, die eines Menschen Kraft überragte.

So war der Zusammenstoß der kaiferlichen und ber frangofischen Macht unvermeidlich; alle großen und kleinen Fragen ber europäischen Politik, alle persönlichen Gegensätze brängten barauf hin: schon im Jahre 1520 hörte man von kleinen Scharmüteln an ber fpanischen und niederländischen Grenze, 1521 ward der Krieg erklärt: das Ringen beider Herrscher begann, das bald in diplomatifchem, bald in friegerischem Borgehen sich bis zum Tode Franzens erstreckt hat.

Anfangs sette sich ber Raifer, ber Franz biplomatisch ebenfo überlegen war, wie dieser ihm finanziell, alsbald in den Besit wichtiger Vorteile. Er gewann ichon früh ben Papit gegen Befriedigung feiner territorialen Aufprüche in Ferrara, Barma und Biacenza; er wußte auch England auf feine Seite au gieben. In einer perfonlichen Zusammenkunft zu Brügge brachte er den stolzen Kardinal Wolfen aus seiner neutralen Saltung; am 25. August 1521 kam ein in feinen Ginzelbeiten sehr merkwürdiger geheimer Vertrag zwischen Karl V. und Beinrich VIII. ju ftande, ber sich gegen Frankreich wandte, wenn auch Wolfen noch ber Hoffnung lebte, eben burch feine enge Berbindung mit Karl beffen hochstrebende Plane lähmen zu können. Und schon kamen biefen Erfolgen einige kriegerische Begebniffe in Italien und in den Niederlanden gu Bilfe. In Mailand, bas bie Frangofen feit ber Schlacht von Marignano hielten 1, hatten sie sich im Laufe eines noch nicht sechsjährigen Aufenthalts bitter verhaßt gemacht; nun wurden fie, Berbst 1521, aus ber Stadt und beren Gebiete vertrieben. Im Norden aber fiel furz barauf, am 2. Dezember, das feste Tournan in bie Sande der Raiferlichen. Bon größerer Bedeutung aber wurden Die faiferlichen Erfolge boch erft burch eine Niederlage bes fran-

¹ €. 35, V 1 3 €. 56 (V 1 1, 2 €. 44).

zösischen Heerführers Lautrec, die diefer in dem großen Parke ber Villa Bicocca bei Mailand am 27. April 1522 bei einem Bersuche, Mailand wieder zu erobern, erlitt: es war ein erster alänzender Sieg ber beutschen Landsknechte unter Georg von Frundsberg über die übermütigen, in französischem Solde stehenden Reisläufer der Schweiz. Nun konnte England nicht umbin, gang auf kaiferliche Seite zu treten; am 29. Mai 1522 sagte ein englischer Berold König Franz förmlich den Krieg an. Und in Italien traten Benedig und schließlich auch Papft Hadrian, ber Leo X. am 9. Januar 1522 gefolgt mar, wenn auch schweren Berzens, mit bem Raiser ins Bündnis. Faft wichtiger aber erschien, daß dem Kaiser von Frankreich selbst her Silfe fam. Der Bergog Karl von Bourbon, Connetable Frankreichs, war von König Franz schwer gekränkt worden; er schloß im Juli 1523 mit Karl ein Schutz und Trutbundnis, er trat im September offen zu ihm über, und man erwartete, daß seinem Beispiel mancher frangosische Sbelmann folgen merbe.

So schien es nur noch eines letzten großen Angriffs auf Frankreich, eines konzentrischen Borgehens aller kaiserlichen Bundesgenossen und des Kaisers selbst zu bedürfen — und das verhaßte Land lag am Boden.

In der That griff Heinrich VIII. von England im Herbst 1523 an; hinweg ging er über alle Bedenken, die sein Staaksmann Wolsey gegen die völlige Bernichtung Frankreichs vorbrachte; er träumte von einer neuen englischen Herrschaft an den Ufern der Seine und Loire; seine Truppen, mit den niederländischen vereint, standen Ende Oktober vor Compiègne und Senlis; in Paris begann man zu flüchten.

Und schon hatten die Franzosen auch Italien räumen müssen, und seit 1524 drang Bourbon als Heerführer in kaiserslichen Diensten stattlich vor; am 19. August lagerte er vor der Seefeste Marseille; um Allerheiligen, rühmte er sich, werde er in Paris sein.

Der Einzige, ber mit bem Vormarsch von Spanien und Deutschland her zögerte, war ber Kaiser. Es ist unverständ-

lich, was ihn aufhielt — genug, daß der große konzentrische Angriff auf Frankreich, die Frucht der glücklichen Politik der Jahre 1521—1524, eben durch ihn selbst zu nichte ward.

In Frankreich aber hatte die nationale Gefahr nationalen Wiederhall gefunden. Freudig stellte sich alles, auch der teilweis bourbonisch gesinnte Adel, in den Dienst des Königs; im Herbst 1524 konnte Franz mit einem starken Heere gegen Bourbon nach der Provence abrücken. Er ging über die Alpen; fast schnitt er Bourbon, der vor Marseille den tapfersten Widerstand gesunden hatte, den Nückzug nach Italien ab; am 26. Oktober 1524 sah er sich wiederum im Besitze von Maisland. Nun wurden die kaiferlichen Bundesgenossen in Italien, wurde auch England schwierig; der neue Papst Clemens VII. (seit 19. November 1523) schlug sich Ansang des Jahres 1525 ossen auf die Seite der Franzosen. Es war eine Wendung, die Karl vor allem dem Papste niemals vergessen hat.

Aber einer jener unerhörten Glücksfälle, beren es im Leben bes Kaisers so viele giebt, versprach ihn rasch aus allen Berslegenheiten zu reißen. Die verzweiselten kaiserlichen Truppen brachen am 24. Februar 1525 aus Pavia hervor, wo sie von König Franz I. belagert wurden; es kam zu einer mörderischen Schlacht, die durch die Tapserkeit der zum Entsat herbeigeeilten deutschen Landsknechte und spanischen Hakenschieden zu Gunsten Karls entschieden ward, und in der das französische Seer so gut wie vernichtet sowie König Franz selbst gefangen wurde: es sebien ein Gottesaericht zu Gunsten der kaiserlichen Sache

Karl nahm die Siegesnachricht mit dem äußeren Gleichmut asketischer Frönunigkeit hin; den Sieg zu nutzen verstand er nicht. Indem er starr legitimistischen Sinnes an den gefangenen Gegner Forderungen stellte, die alle, auch die ältesten Ansprücke der kaiserlichen Universalgewalt einschlossen, die Frankreich zu einer unbedeutenden Kleinmacht erniedrigt haben würden, die Franz nimmermehr annehmen komte — und indem er mit der Berhandlung über diese Forderungen kostbare Zeit verlor, gab er seinen Gegnern Zeit, den errungenen Lorteil wieder zu besseitigen. Wolsen, von Karl mit übermäßigen Zumntungen

wegen eines französischen Beuteanteils abgewiesen, schloß am 30. August 1525 mit Frankreich einen einseitigen Frieden. In Italien regte sich überall die Ausicht, jetzt oder nie sei die Zeit gekommen, durch energisches Austreten gegen Karl das Land von Franzosen und Kaiserlichen zugleich zu befreien. In Frankreich erweckte die Kunde von der Gefangenschaft des Königs das Nationalgefühl in ungeahntem Maße; dalb erschien das Land ohne König stärker, als vorher mit ihm.

Karl schien alle diese Borzeichen künftigen Sturmes nicht zu sehen; trotz der Warnungen seines klarsichtigen Kanzlers Gattinara schloß er mit dem gefangenen Franz I. den exorditanten Frieden von Madrid. Nach ihm sollte Franz alle Ansprüche in den Niederlanden und in Italien fallen lassen, Burgund in der Ausdehnung, in der es Karl der Kühne besessen hatte, abtreten, seine Flotte zur Verfügung Karls stellen und Bourdon zurückschren; und dieser neue Zustand der Dinge sollte durch die Vermählung Franzens mit Eleonore, einer Schwester Karls, besiegelt werden.

König Franz hat am 13. Januar 1526 biesen Frieden unter seinem Side auf Ritterehre zu halten versichert, nachdem er einen Tag vorher vor seinem Gesandten in Madrid und vor einigen anderen Franzosen seierlich gegen ihn protestiert hatte, indem er sich aller erzwungenen Zugeständnisse entband: er bachte nicht daran, ihn zu halten. Auch der Umstand, daß er seine Söhne Karl als Bürgen des Friedens überlassen nuchte, hinderte ihn nicht, nur der Größe Frankreichs zu leben; als er sich wieder auf dem Boden seines Landes besand, rief er entzückt auß: Maintenant je suis roi, je suis roi encore!

Es war klar, daß dem Kaiser der Erfolg von Pavia in Begriff war, unter den Händen zu zerrinnen; das Jahr 1526 begann mit der erneuten Sammlung aller seiner Gegner.

<sup>2.</sup> Bis zum Jahre 1526 hatten sich die Schickfale bes Kaifers und bes Hauses Habsburg in Bahnen bewegt, die ber Ent-

wicklung der evangelischen Bewegung weiten Raum ließen. Seitdem beginnt ein Umschlag. Wie seitdem die Reformation im Rahmen der inneren, rein deutschen Entwicklung dem Bereiche der fürstlichen und auch städtischen Obrigkeiten zugetrieben ward, so wurden diese Obrigkeiten wiederum vielsach und je länger je mehr in Entschluß und Schicksal bestimmt durch die zunehmende Macht der habsburgischen Brüder Karl und Ferdinand.

Im Jahre 1527 wurden die habsburgischen Besitzungen im deutschen Südosten, deren Regierung Erzherzog Ferdinand am 21. April 1521 von Karl erhalten hatte, dauernd durch Ungarn und Böhmen ergänzt; es ist das Geburtsjahr der österereichischen Monarchie.

Wie oft war nicht seit den Tagen des fränkischen Abenteurers Samo versucht worden, im Südosten Mitteleuropas ein großes Reich zu errichten! Bier hatte ber Mähre Swatopluf in der zweiten Balfte des 9. Jahrhunderts weithin geherricht, bis sein Reich ben Ungarneinfällen jum Opfer fiel; hier hatte Otofar I., der Rönig des erstarkten Böhmens, im 13. Sahr= hundert die Lösung berselben Aufgabe versucht; dann waren feine Absichten an Sabsburger und Luremburger übergegangen. In der ersten Bälfte des 15. Jahrhunderts ichienen die Luremburger ihrem Ziele nahe, ber Cohn ber letten Luxemburgerin, Ladislaus Postumus, hat wenigstens bem Namen nach fast zwei Jahrzehnte über Öfterreich, Böhmen und Ungarn geherricht. Aber ichon zu feinen Lebzeiten ging bie Begemonie im Gudoften thatfächlich an fremde Machte über. In Böhmen erhob sich die einheimische Macht Podiebrads; später hat Podiebrads Schwiegersohn, Matthias Corvinus, von Ungarn ber Biterreich und die böhmischen Nebenländer beherrscht. Um gewichtigsten aber trat schließlich ber polnische Staat hervor. Er war in ber zweiten Balfte bes 15. Sahrhunderts fraftig gegen ben Deutschorden vorgegangen; jest, nach dem Tode Podiebrads und des Corvinus hatten die Polen die Genugthung, einen Jagiellonen, Bladislaus, auf dem Throne von Böhmen und Ungarn zu sehen; beutsche Ansprüche auf bieje Länder, obwohl rechtlich begründet, erschienen thatsächlich vereitelt.

Und gleichzeitig mit dieser Erhebung der außerdeutschen Mächte bes Subostens feit ber Mitte bes 15. Jahrhunderts hatte sich eine tiefgreifende Reaktion gegen alles Deutsche jenseits der Grengpfähle des Reiches entwickelt; die deutschen Kolonisten bes platten Landes wurden geplagt, ben Städten ber einst ausschließlich beutsche Charakter nach Kräften genommen; es ist die erste große Schädigung unserer Nationalität im Guboften. Freilich zeigte fich balb, baß bie Rultur ber Slawen und Magyaren allein noch nicht imstande war, auf eigenen Rüßen zu fteben. Die Staaten zerfielen; überall brängte der niedere Abel reaktionar gegen die Kräfte bes Königtums an. Und bas zu einer Zeit, ba von Often her neue Gefahren mächtig herandrohten. hier war jest das alte Reich von Byzanz völlia aestürzt; der Türke drängte das Donauthal herauf, und gegen Polen begann fich in bem Großfürstentum Krakau eine bald gefährliche Macht zu bilben.

In dieser Lage mußte den Deutschen wiederum ein vergrößerter Sinfluß im Südosten zufallen, sobald sie entschlossen waren, den Widerstand der Christenheit vornehmlich gegen die Türken in sich zu verkörpern. Und eine Bereitwilligkeit in dieser Richtung, mochte sie nun weitergehen oder enger begrenzt sein, konnte nicht anders als dem österreichischen Zweige des Hauses Habsburg zu gute kommen.

Dabei hatte noch Kaiser Max bafür gesorgt, daß den allsgemeinen Notwendigkeiten politischskonkrete Zusammenhänge zur Seite gingen. Die mehrsachen alten Erbansprüche seines Hauses auf Böhmen und Ungarn aus dem 15. Jahrhundert hatten ihm nicht genügt; er hatte im Jahre 1515 neue, auf Verlobungen begründete Anrechte hinzugefügt, ganz im Sinne seines Baters, dem Politik die Stärke zu hoffen gewesen war. König Wladisslaus von Ungarn und Böhmen hatte zwei Kinder, Anna und Ludwig; Ludwig ist ihm im Jahre 1516 als König nachgefolgt. Von ihnen ward nach den Abmachungen des Jahres 1515 Anna 1521 mit Erzherzog Ferdinand, Ludwig II. 1522 mit Ferdinands Schwester Maria, beides Enkeln Kaiser Marens, vermählt. So

war der Anfall beider-Reiche an Österreich doppelt gesichert. Und rascher, als man ahnen konnte, trat er ein.

Die Türkenmacht war von Sultan Selim I. wesentlich Rleinafien, Perfien und Manpten zugewendet worden; von feinem Nachfolger Suleiman II. (von 1520 ab) murde fie wieder gegen Westen gekehrt. Fast gleichzeitig erfolgten schon in den Jahren 1521 und 1522 Angrisse im Donauthal und im Mittelmeer; Ungarn litt unter türkischen Scharen, und Rhodus ging aus den Sänden der Johanniter über in türkischen Besit (21. Dezbr. 1522). In den folgenden Jahren wurden dann vor allem die Biele an der Donau mit Macht verfolgt. Und nur vier Sahre, und es kam für Ungarn zur Rataftrophe. Im Sumpflande von Mohacs ward am 29. August 1526 bas lette fleine Ungarnheer besiegt; Ludwig II. fiel; Suleiman feierte ben kleinen Bairam zu Ofen; schon zitterte Deutschland. Aber es lag nicht im Wefen ber türkischen Militärdespotie, sich bauernd in jo weit entfernten Ländern einzurichten; drängte ihre gange Organisation zu anhaltender friegerischer Bethätigung und somit zu immer wiederholten Angriffen auch auf Mitteleuropa, fo entbehrte sie boch ber Mittel, bas militärisch Errungene gah gu halten. Wie fpäter im Jahre 1529 nach der Belagerung Wiens zog das türkische Beer bald wieder ab, und der Gewinn bes Vorftofes fiel an bas Saus Ofterreich.

Mit dem Tode Ludwigs II. war die ungarische wie die böhmische Krone erledigt. Sofort begann Ferdinand um sie zu werben. Und trot seiner sinanziellen Bedrängnis, trot einer freilich ungeschickt vertretenen bayrischen Gegenkandidatur in Böhmen, trot des einheimischen Gegenkönigtums des Masgnaten Johann Zapolya in Ungarn, der sich sofort mit Franksreich verband, erreichte er sein Ziel. In Prag wurde er am 24. Februar, in Stuhlweißenburg am 3. November 1527 gekrönt.

Es war die Begrindung der österreichischen Monarchie. Lagen Schickfale und Ziele des neuen, rein dynastischen Staats-wesens noch verschleiert, so war für die Zeitgenossen doch darüber sein Zweifel möglich, daß Ferdinand von nun ab im Neiche

nicht mehr bloß der machtlose Statthalter seines Bruders sein werde. Und mochten die nächsten Jahre auch noch schwere Sorgen um das Erworbene bringen, so namentlich das Jahr 1529 mit dem erneuten Vormarsch der Türken bis zur Belagerung Wiens: immerhin stand jeht fest, daß von dem geeinten Südosten her und von den mit diesem Südosten verquickten Interessen des Hauses Habsburg aus ein bisher unbekannter Einfluß namentlich auf den Süden Deutschlands, aber auch weiter über das ganze Reich hin werde geübt werden.

Das mußte um so rascher hervortreten, als sich im Ber- laufe ber Jahre 1526—1529 auch die Lage des Kaisers über Erwarten günstig gestaltete.

Nach dem Frieden von Madrid war es, nachdem König Franz vom Papste seines Karl V. geschworenen Sides entbunden worden war, in der Liga von Cognac vom 22. Mai 1526 zu einem neuen Bund gegen Karl V. gesommen, in dem sich unter Zustimmung und moralischer Protestion Englands Frankreich und die italienischen Hauptstaaten, der Papst, Benedig, Florenz und Mailand zusammengefunden hatten. Es war damit eine für Karl V. äußerst kritische Lage geschaffen, falls die italienischen Bundesgenossen rasch und energisch in den Kamps eintraten.

Allein gerabe hieran mangelte es, soviel in Italien, namentlich Venedig, von der fünftigen Freiheit des Landes gerebet ward. Und Karl wußte in Italien den wundesten Punkt des Bündnisses zu treffen. Er ging unmittelbar gegen Papst Clemens VII. vor, der stets zu Schwankungen geneigt war, der sich zudem durch andere als die sinanziell so lastenden kriegerischen Wasseinandersetzungen und nach einem vergeblichen Friedensangebot vom Juli 1526 richtete der Kaiser an den Papst eine Denkschrift, die am 12. Dezember 1526 zu Rom in möglichst eins dringlicher Form mit großem Pompe überreicht ward, und die der erstaunten Welt den tiesen Gegensatz zwischen den beiden Universalgewalten in der dem Papstum fürchterlichen Forderung eines allgemeinen Konzils enthüllte. Und bald folgte der Schwüle dieses geistigen Kampses ein schreckliches militärisches

Strafgericht. Georg von Frundsberg, ber tapfere Banbenführer des unteren Innthals, sammelte in Tirol sochen eine Ungahl von Fähnlein beutscher Landsknechte zum kaiserlichen Dienst in Italien. Für sie bedurfte es nur der offenkundigen Thatsache eines Zwistes zwischen Kaifer und Papst, um ihnen die Nichtung eines Zugs auf Rom zu geben; schon im Etschthal fprach man bavon, man wolle den Papit henken. Und jo wälzte fich die Lawine ber beutschen Krieger, gegen 11 000 Mann, barunter 4000, die ohne Sold dienten, unterwegs unter welschem Zuschuß immer mehr auschwellend, seit bem 19. Februar 1527 mit ben kaiferlichen Truppen Bourbons vereinigt, gegen Rom. Um 5. Mai lagerte man por ben Mauern ber ewigen Stadt. Im Morgengrauen bes 6. Mai führte Bourbon zum Sturm. Nur mäßig war der Widerstand im wallenden Nebel des Frühjahrs; gegen Abend beherrichten die Landsfnechte die Stadt. Und nun durchzog Rom der Bürgengel der Plünderung; ein feit Jahrhunderten aufgehäufter Reichtum ward vernichtet; und ber Papft, in die Engelsburg geflüchtet, mußte fich schließlich ben Landsfnechten, die inzwischen Luther gum h. Bater ausgerufen hatten, ergeben, den 5. Juni 1527.

Es war wieder ein Ercignis, das der westeuropäischen Welt gleich der Schlacht von Pavia als Gottesgericht erschien; und wiederum wußte Karl, wie nach Pavia, die Lage nicht zu nüten: er zögerte; monatelang lagen die frommen Landsefnechte thatenlos in Rom.

Für die Gegner aber ward die unerhörte Katastrophe zum Ansporn sesteren Zusammenschlusses. England, disher nur moralisch der französisch italienischen Koalition verbündet, trat jetz ganz auf Seite Frankreichs, indem es in dem Frieden von Amiens vom 18. August 1527 endgültig auf seine alten französischen Ansprüche verzichtete. König Franz aber hatte schon vorher ein Heer unter Lautrec nach Oberitalien gesandt, dem freudig Fürsten und Städte zusielen, darunter auch das für die Beherrschung des Meeres und die Verbindung mit Frankreich besonders wichtige Genua. Und bald, Mitte Oktober 1527, zog Lautrec nach Süden, gegen Karls Königreich Neapel;

nicht lange, so belagerte er die Hauptstadt von der Landseite, während der genuesische Abmiral Doria sie von der See her umschloß. Gleichzeitig verhandelte Venedig mit der Türkei über einen Einfall ins obere Donauthal, um Ferdinand von der Unterstüßung Karls in Italien abzuhalten: die Lage ward für den Kaiser im höchsten Grade kritisch; es schien, als sollte seine Weltmacht von Neapel her aufgerollt werden.

Da halfen ihm unvorhergesehene Zwischenfälle. Das französische Heer vor Neapel wurde von der Pest vernichtet; Doria, von den Franzosen nicht nach Gebühr behandelt, ging Unfang Juli 1528 zum Kaiser über. Es war das Ende des italienischen Widerstands; bald hatte der Papst, in der Gefangenschaft mürbe geworden, seinen Frieden mit dem Kaiser gemacht; unter dem Schutz kaiserlicher Truppen kehrte er am 6. Oktober 1528, nun eine Kreatur des Kaisers, nach Kom zurück.

So war Frankreich nur noch auf England angewiesen. Aber hier begann eben das Interesse an der kontinentalen Politik zurückzutreten; die tollen Liebeshändel Heinrichs VIII. fingen an, die Welt zu beschäftigen, und das Land trieb der Absehung Wolseps und inneren Unruhen entgegen.

Konnte jest König Franz allein noch bem Kaiser widerstehen? Zum mindesten schien eine Verteilung der Kräfte erreicht, die zu einem gegenseitigen Verschnausen der unerdittslichen Gegner Anlaß geben konnte. Es waren vor allem die Franen in den beiden fürstlichen Lagern, die diese Lage erskannten, Luise von Savoyen, die Tochter Franz I., Eleonore, die Braut König Franzens und Schwester Karls, und die Stattshalterin der Niederlande Margaretha, die Tochter Kaiser Marens und also Tante Karls. Sie suchten echt weiblich die Versmittelung; ihnen wird der Damensriede von Cambray, vom 5. August 1529, verdankt. Nach diesem Frieden wurden die Söhne Franzens, die sich noch im Gewahrsam Karls V. besanden, gegen Zahlung von 2 Mill. Goldthalern freigegeben; Frankreich ließ seine italienischen Bundesgenossen sallen und verzichtete auf

die Oberlehnsherrichaft über Flandern und Artois, mährend Karl unter gewissen Vorbehalten Burgund aufgab.

Es war ein Abschluß, der viele Errungenschaften des Madrider Friedens von neuem gewährleistete und somit Karl günstig war; vor allem hielt er Jtalien der diplomatischen und militärischen Einwirfung des Kaisers offen. So konnte Karl glanden, wieder im Beginn der Verwirklichung seiner universalen Pläne zu stehen; er verließ Spanien, landete am 12. August 1529 in Italien, ordnete widerstandslos die Verhältnisse des Landes und ward von dem machtlosen Papite am 24. Februar 1530 in Bologna zum Kaiser gekrönt.

## III.

1. Wie hatten sich inzwischen die Dinge in Deutschland ent- wickelt?

Der Abschied des Speierer Reichstages vom Jahre 1526 hatte der weiteren Verbreitung und Fortbildung der evangelischen Lehre noch Naum gelassen, obgleich kein Zweifel darüber bestand, daß dem die katholischen Sympathien der Mehrheit des Reichstages eigentlich widersprachen. Die hätte man also Nuhe von diesem Veschluß erwarten können? Die Gegensätz zwischen Altzund Neugläubigen erweiterten sich von Tag zu Tag.

Es lag dabei in der Natur der Sache, daß die Altzgläubigen, als die Angegriffenen, mit größerer Strenge gegen die Neuerer verfuhren, als umgekehrt. Jest begannen in den katholischen Ländern, namentlich am Rhein und in Bayern, die Scheiterhausen auch für die gemäßigt Evangelischen zu rauchen; die Zeit der Blutzeugen war gekommen, und Luther sang sein Schlachtlied unerschütterlichen Vertrauens in Kampf und Not: Sin seste Burg ist unser Gott. Und mit den gegnerischen Maßregeln gegen die Konsessionen verschärfte sich auch der Gegensatz der evangelischen und katholischen Stände des Reichs. Zwar gab es noch auf lange verbindende Juteressen — so namentlich der gemeinsame Widerstreit gegen die vorauszuslehenden Versuche, die kaiserliche Gewalt zu steigern —, auch

waren die sozialen und politischen Streitpunkte zwischen Fürsten und Städten noch keineswegs gänzlich beseitigt. Aber diese Momente ständischer Parteibildung erwiesen sich immer ohnmächtiger gegenüber dem Scheidemerkmal der religiös-kirchlichen Haltung.

Bezeichnend für diesen Umschwung mit seinem Ergebnis einer veränderten Gruppierung weitgehender Interessen ift das Intermezzo ber Packfchen Sandel. Im Februar 1528 hatte der Kanzleiverweser des Herzogs Georg von Sachsen, Otto von Pack, die Keckheit, den Führern der evangelischen Bewegung, dem Landgrafen von Heffen und dem Kurfürsten von Sachsen, vorzufpiegeln, ein großer Angriffsbund ber Katholischen, von deffen Abschluß man gelegentlich einer Zusammenkunft katholischer Fürsten im Mai 1527 zu Breslau allerlei Unverbürgtes gemunkelt hatte, bestehe thatsächlich. Philipp und Johann meinten, Urfache zu haben, dem Abenteurer zu glauben; sie schlossen am 9. März 1528 ein neues Bündnis, und Philipp zog aus den Mitteilungen Packs weitgehende Konfequenzen. Mit bem fünftlerischen Blick bes geborenen Staatsmanns fah er alsbald die gesamte europäische Politik im Bereich der religiösen Gegenfätze und erkannte in dem universalen Raiser den Hort des feindlichen Katholizismus: gegen ihn als Kirchenvogt, gegen die univerfalen Plane ber Habsburger zugleich gelte es, die Evangelischen mobil zu machen. So knüpfte er mit allen größeren evangelischen Städten an, unbekümmert um ben sozialen Gegensatz zwischen Land und Stadt, und begann mit Frankreich vertraulich zu verhandeln und nicht minder mit Dänemark, Polen und dem ungarischen Gegenkönig Zapolya; rasch wollte er losschlagen, che die habsburgischen Brüder noch mächtiger würden, und in der Eroberung der geistlichen Terris torien Deutschlands wie in ber Zuruckführung bes vom Saufe Öfterreich vertriebenen Herzogs von Würtemberg fah er bie ersten, höchst volkstümlichen Ziele des Angriffs. Und all diese Fäben waren Ende Frühjahr 1528 geknüpft, in einer Zeit, ba es um die kaiserliche Sache fast gethan zu fein schien: bas Merkwürdiaste stand zu erwarten: da scheiterten Philipps Plane

teilweise an der Aufdeckung der Fälschungen Backs, der sich als gewohnheitsmäßiger Betrüger entvuvpte, und fast noch mehr am Widerstande Johanns von Sachien, ber, beraten von feinen Theologen, die Theorie des leidenden Gehorfams auch gegenüber bem Raiser glaubte befolgen zu müffen.

Aber freilich: die durch den Zwischenfall kund gewordene

und vermehrte Gärung blieb.

Das war die Lage, als die Stände auf den 21. Februar 1529 zu einem neuen Reichstage nach Speier zusammenberufen murben. Natürlich, daß sie von sich aus keine Verständigung über den Reichstagsabschied vom Jahre 1526 hinaus finden fonnten. Aber jett trat ihnen in dem erstarkenden Raiser eine neue Rraft ent= gegen, und alsbald, obwohl der Raifer perfönlich noch fern von Deutschland weilte, offenbarte fie ihr Gewicht. Es war nicht genug, daß der Reichstag auf Grund der von neuem drohenden Türkengefahr die Stände fehr energisch in Unspruch nahm; er follte auch die religiöse Frage erledigen. Gin kaifer= licher Borichlag vom 15. März ging barauf aus, ben Reichstagsabschied vom Jahre 1526 aus kaiserlicher Machtvollkommenbeit aufzuheben, da er zu "großem Unrat und Migverstand" Unlaß gegeben habe, und verbot jeden weiteren Abfall von der Rirche bis zu einem gemeinen Konzil bei Strafe ber Ucht.

Ronnte nun ein fo felbstherrliches Gingreifen den Ratholifen völlig genehm fein? Die Proposition wurde einem Ausschuß zur Beratung überwiesen. Allein andererseits entsprach der Inhalt der Proposition im wesentlichen doch den Ansichten ber fatholischen Stände, beren Zahl auch im Ausschuß bei weitem überwog. So milberte ber Ausschuß schließlich bie Proposition inhaltlich nur wenig und fand im wesentlichen nur eine neue Form, wenn er bem Neichstag jum Beschluffe vorschlug, alle Stände, die bisher das Wormfer Gbift befolgt hätten, follten in diesem verharren, die Evangelischen aber follten in ihren Gebieten bem römischen Gottesbienst freien Lauf lassen und sich jeder weiteren Neuerung enthalten, sowie jeden Eingriff in die Obrigkeit und die firchlich bedingten finanziellen Rechte jedes anderen Reichsstandes vermeiden. Diese Formu-26

lierung fügten sich die kaiserlichen Kommissare am 19. April 1529; es war klar, daß der Reichstag mit ihr die Begrenzung der evangelischen Bewegung auf das bisher errungene Gebiet annehmen und jeder weiteren Entwicklung der evangelischen Territorien und Städte zu rein evangelisch charakterisierten Staaten vorgreisen würde.

Das konnten die evangelischen Obrigkeiten unter keinen Umständen zulassen; schon hatten sie sich zum Protest entschlossen. Nechtlich wurde dieser Schritt damit begründet, daß der im Jahre 1526 einmütig beschlossene Abschied von Speier nicht durch eine bloße Stimmenmehrheit aufgehoben werden könne, nachdem er einnal gültig und Prazis geworden — anderenfalls sei es leicht, jede früher einmal geschaffene Sinstichtung des Neiches durch zufällige Stimmenmehrheit zu beseitigen. Tieser in das Wesen des Gegensaßes führte eine andere Motivierung, wonach es sich in religiösen Dingen um Fragen des Gewissenschandle, in denen Mehrheitsbeschlüsse ebensowenig bindend sein könnten, als äußere Gewalt. Positiv aber zogen die Evangelischen sich auf den Abschied des Jahres 1526 zurück: dem wollten sie nachseben.

Aber nur wenige Fürsten überreichten am 19. April eine diese Anschauungen entsprechende formelle Protestation, die dann später in die Form einer Appellation an den Kaiser und an ein freies gemeines Konzilium oder eine deutsche Nationalversammlung gebracht ward, nämlich Kurfürst Johann von Sachsen, Landgraf Philipp von Hessen, Markgraf Georg von Brandensburg, Fürst Wolfgang von Anhalt und, durch Bevollmächtigten, die Herzöge Ernst und Franz von Lüneburg. Die evangelischen Städte dagegen, durch katholische Einwirfung teilweise eingeschüchtert, teilten sich zum erstenmal bei dieser Gelegenheit; schließelich traten am 24. April 14 Städte bei, darunter Straßburg, Nürnberg, Ulm und Konstanz. Und inzwischen war am 22. April schon ein geheimes Bündnis zum Schuhe des göttlichen Wortes zwischen Kursachsen, Hessen, Sessen, Straßburg, Nürnberg und Ulm geschlossen Kursachsen, Hessen, Straßburg, Nürnberg und Ulm

Die Protestation von Speier bedeutet die politische Ver=

felbständigung der evangelischen Bewegung. Evangelische Fürsten und Städte hatten sich sest zusammengesunden zur Verteidigung ihres Glaubens auch gegen das Reich. Zwar war das in der Form geschehen, daß man eben an einem alten Reichstagsbeschluß sesthielt und somit Stellung nahm auf dem Voden der Reichsverfassung. Allein es war im Grunde mit einer Motivierung geschehen, die den religiösen Individualismus höher stellte als die auf diesen nicht zugeschnittenen alten verfassungsmäßigen Formen: gegen die alte Macht der Verfassung waren kühn die unzerstördaren Kräfte der neuen geistigen Bewegung ins Feld geführt.

Das war geschehen zu einer Zeit, da die Macht des Kaisers, des höchsten Vertreters schließlich der alten Entwicklung, bestrohlich anschwoll. Ihr entgegenzutreten, bedurfte es jett der schroffsten Centralisation aller evangelischen Kräfte. Es war eine Notwendigkeit, die Philipp von Hessen, der politische Kopfunter den Protestanten, alsbald begriff. Aber ihr stellten sich eigenartige Schwierigkeiten, eben aus der Entwicklung der evangelischen Lehre her, entgegen.

Wir wissen, wie in der Schweiz aus humanistischem Voden die Reformation Zwinglis emporgeblüht war, wie sie in den Jahren 1524—25 auch oberdeutsche Städte, wie Lindau, Konstanz, Straßburg, Reutlingen, Memmingen, Ulm und Augsburg ersgriffen hatte 1. Und mit den religiösen hatten sich bald politische Tendenzen gemischt: nicht erst jetzt sahen die oberdeutschen Städte nach der Schweiz herüber als einem Horte politischer Freiheit. Und Zwingli war weit davon entsernt, den politischen Gesichtspunkt auszuschließen; selbst ebenso sehr Politischen über Sidsenossen, in Mitteleuropa die Fürstenknechtschaft zu stürzen, und betrieb, namentlich seit 1527, den politischen Ausschliche Schweiz. Es war eine Bewegung, die, ansangs noch gegengewogen durch den Einspruch der römisch gebliebenen Kantone und deren

¹ €. 38. V 1 3 €. 322 f. (V 1 ¹. ² €. 310 f.).

Verbindung mit dem Hause Österreich, von dem Augenblick an übermächtig ward, da die evangelischen Schweizer in einem kurzen Feldzuge des Jahres 1529 ihre Gleichberechtigung neben der alten Neligion namentlich der Arkantone erstritten hatten.

Unter diesen Umständen konnte eine enge Verbindung der deutscherwangelischen Mächte niemals die evangelischen Sidsgenossen ausschließen. Philipp von Hessen hat nach dem Reichstage des Jahres 1529 diese Notwendigkeit auch keinen Augenblick verkannt.

Aber welche Schwierigkeiten standen dem entgegen! Schon früh hatte Luther die humanistische Abkunft der schweizerischen Kirche erkannt; bereits im Jahre 1524 hatte er in seiner Abendmahlslehre klar den dogmatischen Exponenten gleichsam der adweichenden Anschauungen aufgestellt. Seitdem hatte gegenseitiger Verkehr die Gegensäte nicht gelindert, sondern verschärft; zu den sachlichen Streitpunkten hatte die maßlose Sprache Luthers persönliche Erbitterung gesügt; war Luther in dem Sermon vom Sakrament des Leibes und Blutes Christi wider die Schwarmgeister (1526) schon mehr als nachdrücklich gewesen, so trat er wild und herausfordernd auf in dem Trattate des Jahres 1527: "Daß diese Worte Christi: Das ist mein Leib 2c. noch sessiftehen."

Landgraf Philipp überredete sich, an diese unversöhnlichen Gegensätze nicht zu glauben; er versuchte das politische Not-wendige trotz allem zu erzwingen; er lud die Reformatoren der Schweiz wie Sachsens zum Oktober 1529 nach Marburg ein zu einem Religionsgespräch, das den dogmatischen Frieden als Grundlage politischer Verständigung bringen sollte.

Zwingli nahm freudig an; mit Ökolampad, Bucer, Hedio und Jakob Sturm, mit oberdeutschen Humanisten und Theologen erschien er in Hessen. Luther kan mißmutig, mit ihm einige Oberdeutsche und die Wittenberger, vor allem Melanchthon. Die Erörterungen fanden in den Tagen des 2.—4. Oktober statt; sie verliesen in den Formen höslichen Anstands. Aber

¹ S. 38b. V 1 3 S. 324 f. (V 1 ¹. ² S. 312 f.).

nur die in 15 Artifeln von Luther zusammengesaßte Anerkennung des vielen Gemeinsamen neben der trennenden Grundanschauung, und auch dies magere Ergebnis ward nur dem Entgegenkommen Zwinglis verdankt. Im übrigen ging man jetzt, wie bei späteren Versuchen der Verständigung zu Schwabach und Schmalkalden, unversöhnt auseinander; Luther schied mit dem wiederholt ausgesprochenen Gedanken: "Ihr habt einen andern Geist als wir."

Was sollte nun geschehen? Philipp hielt fest an seinem Plane eines großen evangelischen Bundes. Das trieb ihn in Konsequenz der bisher befolgten Politik auf seiten der Schweizer. Daneben suchte er, und teilweis mit ihm die Eidgenossen, internationale Hilfe bei Frankreich und Geldern, bei Benedig und Dänemark. Aber war der Zeitpunkt günstig, da Frankreich durch den Cambrayer Frieden gebunden war, da Italien der Autorität des Kaisers huldigte? Dänemark versprach schließelich ein paar hundert Reiter. Konnten sie die Zurückhaltung der schroff Lutherischen, vor allem des sächsischen Kurfürsten ersehen?

Und schon nahte von Süden her der Kaifer siegreich den deutschen Grenzen.

2. Karl V. ging im April und Mai 1530 nach neunjähriger Abwesenheit von Deutschland über die Alpen. Der päpstliche Nuntius Campeggi riet ihm das schroffste Auftreten gegen die Protestanten an; er sprach von der Einführung der Juquisition in Deutschland nach spanischem Muster.

Karl war nicht so entschiedenen Sinnes. Er kannte troß seiner bamals günstigen Lage die Schwächen seiner universalen Stellung. Er war finanziell erschöpft. Er wußte, daß Papst Clemens VII. troß aller augenblicklichen Freundschaft nur unter den größesten Schwierigkeiten in die Berufung eines allgemeinen Konzils willigen werde: nur durch ein Konzil aber meinte er

bic beutsche Frage lösen zu können. Das alles machte ihn überlegt. Außerdem aber entsprach schroffes Dreinhauen nicht seinem Charakter. Er hatte einen Zug vornehmen Abwartens, der von den Evangelischen nur zu gern als Vorurteilslosigkeit der Stellungnahme verstanden ward; noch im Jahre 1532 hat Luther bemerkt, der Kaiser sei wohl fromm, nur Vischöse und Kardinäle seien Schälke.

So berief Karl seinen zweiten beutschen Reichstag nach Augsburg im verbindlichsten Tone: er wolle 'alle eines jeglichen Gutbedünken, Opinion und Meinung zwischen uns selbst in Liebe und Gütlichkeit hören, verstehen und erwägen, die zu einer einigen christlichen Wahrheit bringen und verzgleichen, alles, so zu beiden Teilen nicht recht ist ausgelegt oder gehandelt, abthun'. Er habe sich in dieser Hinsicht mit dem Papste verständigt; auch dieser wünsche, die deutschen Dinge 'zu gutem Frieden und einmittigem Verstand und Wesen zu bringen'.

Der Reichstag trat nach langer, vom Raifer veranlaßter Bergögerung am 20. Juni zufammen. In ben ber Gröffnung vorhergehenden wie folgenden Verhandlungen privater und öffentlicher Natur nahm die religiöfe Frage alsbald den Vordergrund ein; hatte boch die Ginladung bes Raifers fie neben ber Türkennot aufs stärkste hervorgehoben, ja fast ben Ton ber Einberufung einer firchlichen Nationalversammlung angeschlagen. Der Aufforderung des Raifers entsprechend reichten die evange= lischen Fürften ber Speierer Protestation, dazu bie Reichsftabte Nürnberg und Reutlingen, früh Artikel ihrer Dpinion und Meinung' ein; ber Kaiser nahm sie am 25. Juni entgegen; es sind die Artifel des Augsburgischen Bekenntnisses. Abgefaßt hatte fie im wefentlichen Melanchthon; Luther, den Kurfürst Johann verhindert worden war mit auf den Reichstag zu bringen, hatte sie nur gebilligt. Er fand in ihnen freilich nicht den lebendigen Zug des eigenen Geistes, doch meinte er, es schicke fich für ihn nicht, baran ju anbern: 'benn ich fo fanft und leife nicht treten kann.' In Wahrheit waren die Urtifel nicht bloß mit biplomatifierender Angftlichkeit abgefaßt, sondern näherten sich auch so viel wie möglich den Lehren der alten Kirche.

Melandthon freilich glaubte, bamit einen besonders glücklichen Schritt gethan zu haben. Und mehr noch. Auch nach einer andern Seite hatten feine Auftraggeber und er geglaubt, ben Katholischen entgegenkommen zu muffen. Mit besonderer Frende hatte man auf altfirchlicher Seite ben steigenden Zwift zwischen Luther und Zwingli verfolgt; seit bem Speierer Reichsabschied des Jahres 1529 schon hatte man ihn zum vollen äußeren Bruch zu gestalten gesucht, indem man diesem Abschied nur für die Lutherischen Gultigfeit guschrieb. Sett kamen die Lutherischen diesen Bestrebungen entgegen, indem sie ihrem Bekenntnis eine Formulierung gaben, die beutlich ben Gegensatz zu Zwingli zeigte, und indem sie die Zwingli guneigenden oberdeutschen Städte der Protestation von 1529 in die Lage versetten, mit ihrem Bekenntnis einseitig vorgeben zu muffen. In aller Saft hatten dieje, nachdem fie zur Konfession Melanchthons fein Verhältnis gewonnen hatten, zur Ausarbeitung einer besonderen Schrift zu schreiten, die am 11. Juli als die Confessio Tetrapolitana ber Städte Strafburg, Ronstanz, Lindau und Memmingen eingereicht ward.

Und inzwischen war Melanchthon weitergegangen. Der Glanz des kaiserlichen Hoses blendete ihn, der Verkehr mit Juan de Duintana, dem Beichtvater Karls, und Campeggi, dem päpstlichen Legaten, lähmte seine an sich nicht bedeutende Entschlußtraft; eine servile Aber, die sich auch im Verkehr mit Luther gelegentlich nicht verkennen läßt, trat erschreckend hervor. Es kam dahin, daß Melanchthon nach Rom Vermittlungs-vorschläge im Sinne des späteren Interims einreichte; ihre Verwirklichung würde vom Kern des neuen Glaubens wenig übrig gelassen haben. Und er mußte erleben, daß man dieses Opfer von seiten der katholischen Stände, die sich durch die Gegenwart des Kaisers sehr gestärkt fühlten, als selbstverständlich aufnahm, daß die Kurie es gar als noch keineswegs ausreichend abwies: ihr schien die Zeit, da der Protestantismus vernichtet werden könne, nicht mehr ferne.

Unter viesen Vorgängen und Eindrücken hörte der Kaiser am 3. August die Widerlegung (Confutatio) der Konfession, wie sie Eck, Fabri, Cochläus und andere katholische Theologen im Austrage der katholischen Stände ausgearbeitet hatten; und so sehr er dasür gesorgt hatte, daß die Fassung der Confutatio nicht zu unwürdigem Schinupsen entartete, so sest und feierlich erklärte er andererseits, mit ihr sei das evangelische Bekenntnis thatsächlich widerlegt; es könne sich nur noch um Unterwersung der Keher handeln, oder er werde seines Amts als allgemeiner Kirchenvogt walten.

Unglaublich: trot allebem trat Melanchthon in neue kommissarische Verhandlungen mit den Gegnern ein, um nochmals eine Vereinigung zu versuchen.

Aber schon stand er fast völlig allein da. Luther hatte seine Reise zum Augsburger Reichstag in Koburg unterbrechen müssen; dort blieb er auf der Beste, gespannt der Nachrichten aus Augsdurg harrend. Es sind Tage, die noch einmal die alte Größe des Reformators enthüllen; die Nähe tödlicher Gesahr hob ihn von neuem ins Heroische. Trot aller Augst der Erwartung verlor er seinen Humor nicht; er schrieb au seinen Kursürsten in Augsdurg saunige Briese; von Koburg stammt auch das kindlich selige Schreiben au sein Söhnlein Hänsichen sowie der köstliche Sendbrief au seine Wittenberger Freunde, in dem er eine Gesellschaft vor ihm auf und absträchzender Krähen mit einem Reichstag seiner Gegner versgleicht. Daneben arbeitete er kräftig; in Koburg ist neben anderen Schriften das äußerst lebendige, gelegentlich geradezu humoristisch gehaltene Buch von der Schlüssegewalt entstanden.

Als aber die ersten bösen Nachrichten aus Augsburg kamen, als er Melanchthon schwach werden sah, da wallte in ihm das Helbenblut auf, und er schrieb ihm Ermahnungen, die zu dem Gewaltigsten gehören, das deutsche Männer gesagt haben. "Ich hasse von Herzen die großen Sorgen, von denen

<sup>1</sup> Briefe vom 27., 29., 30. Juni 1530. Bgl. die Übersetzung von Rade, Luthers Werke für bas chriftl. Haus, Bb. 8, 413 f.

Du verzehrt wirft. Sie beherrschen Dein herz nicht wegen ber Größe ber Gefahr, sondern wegen ber Größe unseres Unglaubens . . . Und laß die Gefahr groß sein, so ist Der viel größer, ber die Cache begonnen hat: fein ift fie, nicht unfer . . . Ms ob Ihr mit Guren thörichten Sorgen etwas ichaffen könntet! Was mehr kann der Teufel thun, als daß er uns würge? Was noch? . . . Aber die Wahrheit, meinst Du, wird in Gottes Zorn untergehn! So laß uns mit ihr verderben, und nicht durch eigne Schuld! . . . An Deinem Briefe mißfällt mir, daß Du fchreibst, Ihr waret in biefer Cache meiner Führung gefolgt. Ich will Guer Führer hier weber fein noch heißen . . . Du zerquälft Dich, weil Du Ausgang und Ende nicht mit Sänden greifen kannst. Ja, könntest Du's begreifen, ich wollte mit alledem nichts zu thun haben, oder gar 'Führer' sein. Gott hat es an einen Ort gestellt, den Du trot all Deiner Runft und Weisheit nicht kennst: er heißt 'Glaube' . . . Denn der Berr hat gefagt, er wolle im Dunkeln wohnen, und Finsternis hat er zu seinem Gezelt gemacht . . . Ich bete für Dich, habe für Dich gebetet, werde für Dich beten. Und ich zweifle nicht baran, baß ich erhört bin. Denn ich fühle bas Umen in meinem Bergen. Geschieht nicht, was wir wollen, fo wird geschehen, mas beffer ift. Denn wir erwarten ein fünftig Reich, wenn alles getrogen haben wird in biefer Welt."

Sollten folche Worte nicht auch Melanchthon gehoben haben? Auf andere verfehlten sie ihre Wirkung nicht. Die evangelischen Theologen und Fürsten billigten je länger, je weniger Melanchthons Art. Der Landgraf von Hessen verließ am 6. August ben Reichstag ohne kaiferlichen Urlaub. war ein Schritt, der außerordentliches Aufschen machte. Und man wußte, daß auch ber Rurfürst von Sachsen standhaft war und entschlossen.

Melanchthons Vermittlungssucht scheiterte; ber Raifer, ber nochmals vergebens versucht hatte, die Rurie für den Gedanken eines Konzils zu gewinnen, konnte nicht umhin, am 22. September 1530 mit dem Entwurf eines schroffen, und die Entscheidung bennoch wieder hinausschiebenden Reichstagsabschieds hervorzutreten. Nach ihm sollte den nunmehr gründlichst widerlegten Protestanten nochmals Bedenkzeit bis zum 15. April 1531 gewährt werden, ob sie sich bis zu einem gemeinen Konzil hinsichtlich der Punkte, in denen zwischen ihnen und den Katholiken noch keine Einheit hergestellt worden sei, fügen wollten oder nicht; indes wurde diese besondere gnädige Fristerstreckung an die Bedingung gebunden, daß sie sich bis zu diesem Termin ruhig verhielten, die Kirche nicht störten und Kaiser und Reich wider Schwarmgeister und zwinglische Reformierte beistünden.

Die Annahme bieses Beschlusses hätte die Vernichtung des Protestantismus bedeutet. Darum legten die evangelischen Fürsten unter Eingabe einer Apologie ihres Vekenntnisses gegen die kaiserliche Proposition Verwahrung ein, und ihnen schloßsich nach kurzem Vedenken eine größere Anzahl oberdeutscher Städte an, darunter die Stadt des Reichstags, Augsburg.

Karl konnte, wollte er sich nicht selbst untren werden, den Borgang nur mit gleich entschiedenem Auftreten beautworten. Er veranlaßte einen Neichstagsabschied vom 19. November 1530, der das Wormser Edikt erneuert und dessen energische Handshabung anbesiehlt, der die geistliche Gerichtsbarkeit und den geistlichen Besit allenthalben wiederherstellt, und der das Neichskammergericht ausdrücklich anweist, die Durchsührung dieser Beschlüsse zu überwachen. Damit war die Stellung aller großen Gewalten im Neich zur Reformation nunmehr grundsätzlich und zweisellos entschieden: der Protestation des Jahres 1529 gegensüber dem Altgläubigen Ständen war die Protestation des Jahres 1530 gegenüber dem Kaiser gesolgt: vereint standen Kaiser und katholische Stände gegen das Evangelium Luthers.

## IV.

1. Nach dem Reichstag von Augsburg hätte man eine alls gemeine Verfolgung der Protestanten bis zur Unterdrückung erwarten sollen. Beinahe das Gegenteil trat ein. Mehr wie andere Reichsschlüsse hatte der Augsburger Abschied den Protestantismus verdammt; mehr wie andere ermangelte er auch bei der eigenartigen Lage des Kaisers, der nunmehr in Wirksamkeit getreten war, der Aussührung.

Konnte der Kaiser als Führer der protestantenfeindlichen Bewegung auf die getrene Hilse der kaiserlich gesinnten Reichsstände hoffen? Fast nur Georg von Sachsen, dieser ehrliche, aber bei seinen katholischen Resormbestrebungen etwas unbequeme Gegner der Resormation, war als sicherer Bundesgenosse zu betrachten, daneben wohl noch Kurfürst Joachim von Brandenburg und allenfalls Herzog Heinrich von Brannschweig. Aber sie regierten in Mitteldeutschland und im Nordosten; auf süddeutsche und westdeutsche Hilse vor allem kam es an.

Karl versuchte hier zunächst die habsburgische Macht selbst zu befestigen, indem er die vollste Interessengemeinschaft mit seinem Bruder Ferdinand herstellte. Nachdem er ihn auch förmlich und öffentlich in die selbsteigene Herrschaft der südsdeutschaftschabsburgischen Länder eingesetzt hatte, vermochte er die Kurfürsten, mit Ausnahme Johanns von Sachsen, ihn am 5. Januar 1531 in Köln zum römischen König zu wählen: es war ein, wenn auch nicht in jeder Hinsicht runder Ersolg. Jedenfalls war damit etwa künftig erneuten Versuchen der Fürsten, das Neichsregiment in Abwesenheit des Kaisers wiederscherzustellen, ein starker Riegel vorgeschoben; num herrschte der König an Kaisers Statt; die föderalistischen Ideen, an sich durch die religiöse Bewegung längst in den Hintergrund gedrängt, erschienen nun völlig beseitigt.

Indes mit diesem Erfolge entfremdete sich Karl zugleich die wichtigste katholische Macht des Südens, die bayrischen Wittelsbacher: sie hatten ihrerseits auf die Königswürde geshofft; waren sie schon Ferdinand in Vöhmen entgegengetreten, so blieb, soweit bisher unsere Kenntnis reicht, von jest ab auf lange ihre Grundhaltung Österreich seindlich; mit allen habsburgischen Gegnern, mit Zapolya vornehmlich, knüpften sie an. Konnte demgegenüber der Westen dem Kaiser Ersat bieten? Vor allem von den drei geistlichen Kursürsten hätte man versmuten sollen, daß sie gegen die Keter helsen würden. Aber

die waren längst gewohnt, auf Frankreich und allenfalls noch auf den Papst zu schauen, jene großen, Karl in tiefster Seele abgeneigten Mächte; eben in der Haltung der Erzbischöfe versquickte sich die internationale mit der deutschen Politik.

König Franz war nach dem Damenfrieden von Cambray gegenüber Karl frei geworden von dem Augenblick an, da er im Sommer 1530 nach endlosen und peinlichen Verhandlungen seine Söhne aus spanischem Gewahrsam zurückerhalten hatte. Zwar hielt er sich äußerlich freundlich; aber schon sprach man am französischen Hofe von geheimen Hossmungen auf die erneute Eroberung Mailands, schon wühlten die französischen Gesandten von neuem in Deutschland, und offene Verbindungen wurden mit dem Hauptseind des habsburgischen Donaureichs, dem Türken, angeknüpft. So war die Stellung beider Herrscher gespannt und blieb es jahrelang bis zum erneuten Ausbruch des Krieges im Jahre 1536, den Karl schließlich nach langem Zaudern gegenüber der steigenden Ginmischung Frankreichs in Italien und Deutschland nicht umhin konnte zu führen.

Nun waren aber fast während dieser ganzen Zeit die Beziehungen zwischen Frankreich und der Kurie die allerengsten. Beide Mächte fanden sich, wenn auch aus sehr verschiedenen Gründen, zusammen in dem Abschen vor einem gemeinen Konzil, wie Karl es zur religiösen Beruhigung Deutschlands nicht müde ward zu verlangen; zudem litt Clemens VII. in seinen territorialen Hausbestrebungen unter der zweisellosen Übermacht der kaiserlichen Gewalt in Italien, wogegen er Hilfe nur von Frankreich erwarten konnte.

Und in diese eing verknotete Opposition Frankreichs und des Papstes spielten nun alle sonst bedeutenden Elemente der europäischen Politik in einer dem Kaiser ungünstigen Weise hinein; die trüben Ehehändel Heinrichs von England, die den lüsternen König auf lange Zeit von den kanonischen Entscheiden des Papstes abhängig machten, das ungarische Gegenkönigtum des siebenbürgischen Wojwoden Zapolya, der alsbald mit Frankreich verhandelte, vor allem die ninnner müde Feindschaft der Türken, deren Angriffe sich zur stillen und lauten Freude König

Franzens gegen Ungarn und gegen Österreich, gegen Sizilien und Spanien, gegen alle Süd- und Ostgrenzen der habsburgischen herrschaft ergossen.

So laftete auf Rarl eine Ronftellation, beren Druck febr wenig zu bem Bompe und ber äußeren Sicherheit paßte, womit der Raifer seine universale Würde zu betonen pfleate. Es war flar: trot zweimaligen Sieges über Rönig Franz hatte Karl für den Augenblick boch seine Partie im inter= nationalen Ringen nach faiserlicher Allgewalt verloren, verloren nicht infolge unglücklicher Zwischenfälle, sondern des= halb, weil feine Auffassung ber kniferlichen Stellung nicht mehr zeitgemäß war. Die driftlichen Staaten Befteuropas wollten keine Universalgewalt mehr, die beutschen Protestanten feine allgemeine Logtei der Kirche. Wie hatte der Raiser ba gegen den Protestantismus vorgehen sollen? Gben jett kamen Jahre ständigen Fortschritts in der neuen religiösen und kirchlichen Bewegung; und unter fortwährendem Burückweichen bes Raifers und der katholischen Stände entfaltete fich der Protestantismus zu beutscher, zu internationaler politischer Macht.

Auf heimischem Boden standen dem Protestantismus zwei hindernisse vollkommener Einigung zu einem politischen Körper entgegen: die Lehre Luthers vom leidenden Gehorsam, soweit sie auch die Fürsten dem Kaiser widerstandlos unterwarf, und die dogmatischen und sonstigen Differenzen zwischen den Schweizern und Oberdeutschen einerseits und den Lutherischen Mittelsund Niederdeutschlands andrerseits. Beide mußten beseitigt werden, sollte eine Einheit von politischem Gewichte zu stande kommen.

In beiden Richtungen war mit Ausgang des Augsburger Reichstages schon Wesentliches erreicht. Luther kam namentlich seit der Billigung der Konsutation durch den Kaiser langsam von der Meinung zurück, daß die religiösen Fragen, soweit sie sich zwischen Ständen und Kaiser abspielten, gemäß den Ansforderungen odrigkeitlicher Unterwerfung zu behandeln seien; er hoffte nichts mehr von dem frommen Kaiser; und die Juristen

seiner Umgebung wußten balb eine Lehre aufzustellen, wonach ber Wiberstand der Reichsstände gegen den Kaiser trot der Theorie vom leidenden Gehorsam erlaubt schien. Und gleichseitig verhandelte mit Luther der kluge und diplomatisch windstame Straßburger Resormator Martin Bucer unter Beihilse des Straßburger Staatsmanns Jacob Sturm über eine dogmatische Aussöhnung, wenn nicht zwischen Schweizerischen und Lutherischen, so doch zwischen Oberdeutschen und Mittels und Niederdeutschen, und es gelang ihm, Formeln zu sinden, die den Gegensat wenn nicht überbrückten, so doch verhülten.

Damit war die Möglichseit einer Einigung des Protestantismus wenigstens innerhalb der engeren Reichsgrenzen gegeben. Noch im Jahre 1530 kam darauf, in Verhandlungen der Tage vom 22. dis zum 31. Dezember zu Schmalkalden, ein evangelisscher Verteidigungsbund zu stande, der sich gegebenenfalls auch gegen den Kaiser wandte; in einer zweiten Versammlung am 27. Februar 1531 kam der Bund formell zum Abschluß. Ihm gehörten an Kursachsen, Hessen, Vraunschweig-Lüneburg und Braunschweig-Grubenhagen, Anhalt, zwei Grasen von Manssfeld sowie die Städte Straßburg, Um, Konstanz, Rentlingen, Memmingen, Lindau, Viberach, Jäny, Lübeck, Magdeburg und Vremen; nur der Markgraf Georg von Brandenburg, Nürnsberg und einige kleinere fränkliche Städte blieben der Verseinigung noch fern.

Nun fehlten freilich noch die Schweizer, eine um so bebenklichere Lücke, als die Zwinglische Reformation eben jett in den oberdeutschen Städten, so besonders in Augsburg, reißende Fortschritte zu machen begann. Und Zwingli selbst, früher zum Entgegenkommen gegenüber Luther so bereit, betonte jett auss schärsste den Gegensat; gerade bei dieser Haltung erhosste er den Sieg seiner Sache in Süddeutschland. Allein in dem Augenblick, da er sich dem Ziel seiner Wünsche näher glauben konnte als je, zeigte sich seine Macht in der Schweiz selbst untergraden. In Zürich hatte er längst eine wachsende Zahl von Feinden; die große politische Sinheit der Sidgenossen, die er sast im Sinne der heutigen schweizerischen Verfassung plante,

scheiterte an bem fortwährenden Wiberstreit zwischen Zürich und Bern: und noch waren die vier Waldstätten und Zug fatholisch. In Diefer Lage führte Die zu weit getriebene außere Bebrangung ber fatholischen Kantone - man hatte, übrigens gegen ben Willen Zwinglis, am 15. Mai 1531 gegen sie geradezu eine Lebensmittelfperre eingeführt - zur Ratastrophe. Die Fünforte wehrten sich ihrer Saut; fie zogen gegen die Züricher und idlugen fie bei Kappel am 11., beim Zuger Berge am 24. Oftober. Schlimmer war, daß Zwingli als Keldprediger bei Rappel fiel. Belbenhaft war er mit ausgezogen, schwerverwundet weigerte er fich, zu beichten, ba ftieß ihn ein feindlicher Söldnerführer nieber. Sein Leichnam ward von den Katholiken gevierteilt und verbrannt. Mit Zwingli war die führende Gewalt unter ben evangelischen Schweizern geschwunden; es fonnte gunächst scheinen, als ob die Fünforte nunmehr bas Evangelium in ber Schweiz mit Bilfe bes Baufes Babsburg ausrotten würden. Indes hierzu reichte ihre eigene Kraft nicht aus, und der Raiser verfagte trot aller Bitten feines Bruders Ferdinand ihnen machtlos, wie er mar, die hilfe. Go fam es am 20. November 1531 zu Rappel zu einem Frieden, ber im wefentlichen bie Parität beiber Bekenntniffe bestehen ließ. Freilich, von der alten Bebeutung ber zwinglischen Reformation war nicht mehr bie Rede; ja es stellte fich in ber beutschen Schweiz balb eine fatholifche Reaftion ein. Erft einige Sahre fpater follte in Genf, burch Calvin, Diejenige ichweizerische Reformation begründet werben, die zu weltgeschichtlicher Bedeutung erblüht ift.

Für die Sache der deutschen Protestanten aber, wie sie jett im Schmalkaldener Bunde geeint waren, bedeutete die mit dem Tode Zwinglis eintretende Abschwächung der konfessionellen Gegensäße unzweiselhaft einen Gewinn: jett mochte es gelingen, unter rückhaltlosester Teilnahme der bisher noch schwankenden Oberdeutschen den Bund zur vollkommnen Vertretung aller evangelischen Interessen zu entwickeln. In der That beautragte jett Straßburg eine neue Tagung zur festeren Gestaltung des Bundes, der mittlerweile in zahlreichen Versammlungen sich immerhin schon gekräftigt und Braunschweig und Göttingen,

Goslar und Einbeck aufgenommen hatte; und bereits am 19.—27. Dezember 1531 trat man zu Frankfurt zusammen. Hier wurden dann die Grundlagen einer Organisation verabsredet, deren formeller Abschluß am 3. April 1532 zu Schweinsurt erreicht ward. Nach ihnen wurde ein festes Stimmenverhältnis der einzelnen Bundesmitglieder hergestellt; es wurde ferner eine nicht allzu schwerfällige Kriegsverfassung geschaffen: die "eilende Hisse wurde auf 2000 Mann zu Roß und 10000 Mann zu Fußsestigesetzt und deren zweimonatlicher Sold auf 140000 Gulden veranschlagt; an ihrer Spize sollten Hessen und Kursachsen in gewisser Verteilung der Nechte des kriegerischen Oberbesehls und der im Frieden regierenden Hauptmannschaft stehen.

Damit war eine politische Vertretung des Protestantismus im Reiche geschaffen, der die katholischen Stände einstweilen Gleichwertiges nicht entgegenzustellen hatten. Und auch dem Kaiser war der so erweiterte Bund gewachsen, um so mehr, als er alsbald als hauptsächlichstes Vollwerk gegen das Haus Habsburg überhaupt galt und von dieser Seite her intime Beziehungen zu den Herzögen von Bayern anknüpfen konnte, wie er auch mit Ersolg auswärtige Verbindungen mit Frankreich und Enaland einaina.

Im übrigen aber führte Organisation und Bestand des Bundes für die innere deutsche Entwicklung selbst bald zu wichtigen Verschiedungen der sozialen und politischen Gegenstäte. Die oberdeutschen Städte, des schweizer Haltes nunmehr auf religiösem wie politischem Gebiete bar, unterlagen allemählich dem fürstlichen Sinsluß; nicht anders erging es den norddeutschen Städten die dem Bunde beitraten. Es ist wohl zu verstehen, wenn sich unter den großen süddeutschen Städten eben die mächtigste, Nürnberg, den Schmalkaldnern fernhielt: die alte, den Fürsten einst ebenmäßige Stellung der Städten wurde, soweit sie noch bestand, durch den Bund für den Norden wie den Süden mächtig angegriffen und in vieler Hinsicht beseitigt. Waren die Anfänge der Resonnation wohl gleichsmäßig getragen gewesen von den Sympathien der städtischen Bürgerschaften und der Teilnahme frommer Fürsten, hatten

noch um 1526 Fürsten und Städte gleichmäßig die neue Kirchenversassung zu obrigkeitlichem Vorteil zu entwickeln gesucht, so
traten nunmehr, in der politischen Verteidigung des neuen Glaubens, die Städte in den Schatten der führenden fürstlichen Versonen, traten überhaupt zurück vor der wachsenden Vebeutung der Länder. So wurde der Schmalkaldische Bund zu einer der wichtigsten Triebkräfte wachsender Fürstenmacht; in dieser Nichtung vor allem hat die Niederlage der schweizerischen Resonnation im Reiche politisch gewirkt.

Der Kaiser hatte inzwischen, an sich unsicher und noch dazu durch drohende Türkengesahr bedrängt, mit den Protestanten zu verhandeln gesucht und ihnen nach längeren Vermittelungsehemühungen am 8. Juli 1531 zugesagt, daß die Prozesse, die das Neichskammergericht auf Grund des Augsdurger Neichsetagsabschieds gegen sie eingeseitet hatte, zunächst dis zu einem weiteren Neichstag eingestellt werden sollten. Es war die vorsläusige Aushebung des wesentlichsten Teiles der Augsdurger Beschlüsse.

Und nun sah man dem nächsten Reichstage entgegen. Der Kaiser wünschte hier vor allem eine stattliche Unterstützung gegen die Türken zu erreichen. Allein der Schmalkaldische Bund lehnte seine Beihilse ohne weiteres ab, es sei denn der Religionsfriede zuvor hergestellt. So half es nichts; Karl mußte sich, zumal ihn der Papst völlig im Stiche ließ, zu Verhandlungen in dieser Nichtung bequemen. Sie begannen am 9. April 1532 zu Schweinfurt. Hier legten zunächst die Schmalkaldner eine Anzahl von Artikeln vor, deren Annahme den freien Lauf des Evangeliums durch das Reich verbürgt haben würde. Natürslich nahm sie der Kaiser nicht an; nach manchem Feilschen wurden die Verhandlungen auf den 3. Juni nach Nürnberg vertagt.

Inzwischen war am 17. April der Reichstag zu Regenssburg zusammengetreten. Alsbald hatte ihm der Kaiser seine Türkenforderungen vorgelegt; er hatte gehofft, durch einseitige Bewilligungen der katholischen Stände stark genug zu werden, um in den Verhandlungen mit den Evangelischen seinen Willen

burchzuseigen. Allein das war ein Jrrtum. Die katholischen Stände waren weit davon entsernt, seine Propositionen ohne Weiterungen zu bewilligen; sie wünschten, ihre Jnteressen in die Verhandlungen mit den Evangelischen einzusühren. In der That blieb dem Kaiser nichts übrig, als sich ihnen teilweise unterznordnen. Unter diesen Sinssssisch vom 23. Juli 1532. Sehr natürlich, daß er gegenüber den ursprünglichen Forderungen der Protestanten ein mageres Ergebnis zeigte; Philipp von Hessen hat ihn erst nach einigen Wochen des Grollens angenommen. Immerhin aber sicherte er den Protestanten, wenn auch unter mancherlei formellen Winkelzügen, zu, daß sie im gemeinen Frieden stehen sollten und daß die vor dem Neichstammergericht gegen sie anhängigen Prozesse eingestellt werden sollten bis zu einem nächstkünstigen Konzil, oder für den Fall, daß ein Konzil nicht zu stande käme, bis zu einer anderweitigen Verständigung zwischen den Ständen.

Es war trot allem eine neue, wertvolle Fristerstreckung für den Protestantismus. Der Kaiser aber erhielt jest eine fräftige Silse gegen die Türken und die Protestanten zeigten in seiner Unterstützung besonderen Siser, ja wirkliche Begeisterung; schon im Oktober 1532 waren etwa 80000 Mann bereit, dem viel kleineren Heere des Sultans Suleiman entgegenzuziehen. Und scheiterte der türkische Angriff im wesentlichen schon an der tapfern Verteidigung der kleinen westungarischen Feste Güns, so war doch nicht zu verkennen, daß die beträchtliche deutsche Rüstung dem Türken Sindruck gemacht hatte.

Der Kaiser aber ging unmittelbar aus Ungarn, ohne auch nur die Türken zu verjagen, zum großen Erstaunen der Welt und zur bitteren Enttäuschung König Ferdinands nach Italien. Er wollte mit dem Papst über ein gemeines Konzil verhandeln; es war ihm unzweiselhaft, daß eine Lösung der religiösen Frage in seinem Sinne in Deutschland bei den im Neiche bestehenden Machtverhältnissen nur durch Einschiebung einer fremden katholischen Macht noch möglich sei. Allein hier wartete seiner eine harte Enttäuschung. Esemens VII. verabscheute nach wie vor

ben Gedanken eines Konzils, ja ben Gedanken einer vertraulichen Stellungnahme zur kaiserlichen Politik überhaupt. Karl aber wurde bald mit seiner Thätigkeit in ganz andere Bahnen gelenkt. Er ging von Italien nach Spanien; er bekämpste im Jahre 1535 das Seeräuberwesen des maurischen "Königs von Algier", Chaireddin Barbarossa, durch einen glücklichen, wenn auch nicht konsequent durchgeführten Zug nach Tunis; er ward im Jahre 1536 in einen neuen Krieg mit Franz I. verstrickt, der ihn zwei Jahre lang fesselte.

Wie hätte er da den verwickelten deutschen Verhältnissen eingehende Aufmerksamkeit widmen können? Nur aus sich hers aus haben diese sich entsaltet, und das bedeutete auch nach dem Religionsfrieden des Jahres 1532 noch lange Jahre pros

testantischen Fortschritts.

2. Fast ungeschwächt hat während der dreißiger Jahre des 16. Jahrhunderts der Schmalkaldner Qund der Ausbreitung des Protestantismus in Deutschland gelebt. Der Nürnberger Anstand vom Jahre 1532 lähmte ihn bald nicht mehr; er ging über dessen Bestimmungen hinaus und festigte sich stärker; im Jahre 1535 kam es zu einer Erneuerung der 1530 und 1531 geschlossenen Berbindungen auf zehn Jahre, ohne daß die im Sinne des Nürnberger Friedens begrenzte Zahl der Mitglieder seistgehalten ward, und bald darauf erfolgte eine Anzahl neuer Beitritte, so von seiten der Städte Augsburg, Franksurt, Hamburg, Hannover und Kempten, sowie von seiten der Fürsten Pommerns, Anhalts und Würtembergs.

Und eben der Beitritt des Herzogs von Würtemberg zeigte, welche große Fortschritte inzwischen gemacht worden waren. In Schwaben war das Haus Habsburg seit der Begründung des schwäbischen Bundes mächtig emporgediehen; seiner Hilfe hatte es im Jahre 1520 den Erwerb Würtembergs verdankt, seiner Unterstützung im Jahre 1525 die Niederschlagung der Bauernunruhen in einem Teil der vorderösterreichischen Territorien. Bei dieser Stellung war es selbstvers

ständlich, daß der schwäbische Bund zugleich für die katholischen Interessen eintrat; und so mußte sich mit seinem Schicksal zugleich das Schicksal des Evangeliums in Schwaben zum guten Teile entscheiden. Nun war der Bund schon in den zwanziger Jahren durch den Austritt der evangelisch gewordenen Großstädte schwer geschädigt worden. Im Jahre 1532 verlor er auch fürstliche Außenglieder, indem die Pfalz, Mainz und Trier ein Bündnis mit dem protestantischen Hessen eingingen. Um die Wende der Jahre 1533 und 1534 war der Bund damit so weit zurückgegangen, daß auf einem Tage zu Augsburg seine Auslösung beschlossen ward.

Unter ber Voraussicht biefes ichon gegen Ende ber zwangiaer Rahre brobenden Verfalls mußte es eine ber ersten Aufgaben bes Protestantismus fein, in Schwaben auch politisch Ruß zu faffen. Landgraf Philipp von Heffen war es, ber diefe Notwendigkeit im Gegensat zu dem schwerfälligen Johann Friedrich von Sachsen, ber feinem am 16. August 1532 verstorbenen Bater in der Regierung gefolgt mar, klar erkannte und nach ihr handelte. Er trat in Verbindung mit bem aeächteten Bergog Ulrich, bem alten Beiniger feines Landes, ber jest gleichwohl von feinem treuen Bolke zurückerfelmt ward, während die Stände fich bei ber habsburgifchen, "fpanischen" Regierung beruhigt hatten. Er knüpfte mit Frankreich an; nach langen Vorverhandlungen gelangte er im Januar 1534 zu einer persönlichen Aussprache mit König Franz I. zu Barle-buc; Frankreich verfprach gegen Berpfändung ber Graffchaft Mönwelgard bedeutende Summen zu einem würtembergischen Feldzug zu gahlen. Richt minder wurden Bergog Chriftian von Holstein und eine Anzahl deutscher Kurfürsten, darunter auch gut fatholische, welche bas verfassungswidrige Ginschreiten bes Raifers in Würtemberg niemals gebilligt hatten, gewonnen. Im April 1534 brachen barauf Landgraf Philipp und Bergog Ulrich in Würtemberg ein; bas habsburgische Beer ftob in einem Treffen bei Laufen am 12. und 13. Mai 1534 mehr auseinander, als daß es besiegt ward; anfangs Commer waren beide Fürsten Berren bes Landes. Und schon am 29. Juni 1534 fam es zu Kaben in Böhmen zur endgiltigen Auseinandersetzung mit Österreich. Weder der Kaiser noch Ferdinand
besaßen die Macht, dem vollendeten Ereignis entgegenzutreten;
so nahmen sie gern die Vermittlung von Mainz, Kursachsen
und Herzog Georg von Sachsen in Anspruch. Unter ihrem
Vetreiben wurde sestgestellt, daß Herzog Ulrich das Land
Würtemberg als im Mannesstamme vererbliches Afterlehen
Österreichs, jedoch mit Sitz und Stimme im Neichstage, erhalten sollte, und daß es dem Herzog frei stehen sollte, im
Lande die Resormation einzusühren. Zugleich erkannte jetzt
Sachsen den Erzherzog Ferdinand als König an, während
dieser dem Religionsfrieden von Nürnberg erneut zustimmte
unter ausdrücklicher Anerkennung der Bestimmung desselben,
daß die rechtliche Versolgung der Evangelischen durch das
Reichskammergericht aushören solle.

Nach diefem glücklichen Abschluß begann nun in Bürtemberg, wo bisher namentlich Johann Brenz bas Evangelium verkundet hatte, eine allgemeine im höchsten Mage grundliche Reformation, die mehr, als irgend eine andere bisher landes= herrlichen Charakter trug. Die Kirchengüter wurden zu Sunften bes Staates eingezogen und vielfach nicht bloß zu firchlichen, fondern auch zu ftaatlichen Zwecken verwendet; bas ganze firchliche Leben auch ber Ginzelperson ward geregelt burch polizeilich= staatliche Vorschriften. Auf biefe Weife entstand im Gudwesten, mitten unter ben großen evangelisch gewordenen Städten, nun auch ein lebensfräftiger territorialer Protestantismus, beffen Bedeutung um fo höher zu ichaten mar, als er in feiner Lehre, wie sie der gemäßigte Zwinglianer Blaurer und der lutherische Theologe Schnepf festgesetzt hatten, oberdeutsche und lutherische Elemente vereinigte und somit geeignet war, einen festen Riegel gegenseitigen Unschluffes für Gubbeutsche und Mittelbeutsche zu bilben.

Und das geschah zu der selben Zeit, da es dem Protestantismus gelang, teils aus eigener Kraft, teils mit Hilfe konservativ-katholischer Elemente der letten großen Regungen des evangelischen Radikalismus in Deutschland Herr zu werden: es sind die Jahre, da Wullenwevers radikal-resormatorische und politische Bestrebungen in Lübeck scheiterten und da in Westkalen das wiedertäuserische Königtum zu Münster, nicht zum geringsten durch die Anstrengungen Philipps von Hessen, unterdrückt ward.

Diese innere Stärkung und äußere Ausdehnung der politischen Stellung der Evangelischen veranlaßte naturgemäß auch eine immer weitere Verbreitung ihrer Lehre. In Süddeutschsland hing ihr jett nicht bloß die Vevölkerung auch der kleineren Territorien an, felbst in den deutschen Kernlanden Österreichs, ja darüber hinaus, namentlich in Ungarn faßte sie Fuß. König Ferdinand mußte das Traurige erleben, daß sogar an seinem Hof such utherische Sympathien erhoben, denn namentlich der Abel war in Österreich der Reformation günstig gesinnt, und an der Spize der frei Denkenden und darum Verdächtigen stand seine eigene Schwester, die ungarische Königin Maria.

Wie mußte dies alles um so mehr in Nordbeutschland wirken! Sier schien es, als fei ber vollkommene Sieg bes Evangeliums nur noch eine Frage kurzer Zeit. Nachdem im Jahre 1534 Pommern und Anhalt gewonnen worden waren, wurde seit der zweiten Sälfte der dreißiger Jahre auch im Calenbergischen offen zur Reformation übergegangen, und etwa gleichzeitig trat Beinrich von Cachfen, ber Bruber Bergog Georgs, dieses treuen katholischen Hortes in Mittelbeutschland, bem Schmalkaldner Bunde zu. Als dann Herzog Georg im Jahre 1537 seinen älteren Sohn Johann durch den Tod verlor und nun das Nachfolgerecht an ben nachgeborenen schwachstunigen Friedrich kam, war auch der Übergang bes Herzogtums Sachsen zum Protestantismus vorauszusehen. Er erfolgte, freilich nicht unter Führung bes mittlerweile gestorbenen Friedrich, sondern unter dem Regiment von Georgs Bruder Beinrich, alsbald, nachdem Georg am 17. April 1539 gestorben war. Damit war Brandenburg jett bas einzige größere noch fatholische Territorium im Nordosten. Aber auch hier zog das Evangelium ein. Im Jahre 1535 ftarb Kurfürst Joachim, ber hartnäckiafte Berteibiger ber alten Kirche. Bon

 $<sup>^1</sup>$  Bgf. Band IV Buch XIII Kapitel 3 Mr. V und Bb. V l  $^3$  S. 369 (V l  $^1,^2$  S. 357).

seinen Söhnen trat Markgraf Hans von Ruftrin ichon 1537 zum evangelischen Glauben über, und ber älteste Cohn, Rurfürst Joachim II., schwankte zwar noch lange, war aber in feinen katholischen Gesinnungen innerlich wohl schon feit den Unfängen feiner Regierung erschüttert. Als er bann am 1. November 1539 bie Reformation, wie sie große Teile feines Landes längst wünschten, einführte, indem er mit seinem Bofe in ber Nifolgi= firche zu Spandau das Abendmahl in beiderlei Gestalt nahm. fuchte er zwar ben Anschein, als ob seine neue Landesfirche eine gewöhnliche evangelische Kirche werden folle, zu vermeiden, um fich gegenüber dem Raifer womöglich eine befondere Stellung zu verschaffen. Aber in Wahrheit wurde die brandenburgische Kirche boch eine evangelische Kirche, nur mit besonders stark betontem landesberrlichem Ginfluß; wie benn ichon länaft in ber alten Mark bie Bischöfe ben energischen Ginmirkungen ber Markgrafen, und in bem hobenzollerischen Rurfürstentunt bes 15. Sahrhunderts die Domstifter vermöge besonderer Abmachungen mit ber Rurie bem festesten Gingriffe ber Kurfürsten unterlegen waren.

Run hielt im ganzen Often und Centrum Nordbeutschlands allein noch Bergog Beinrich von Braunschweig ftarr gur alten Kirche. Und felbst im Westen, an ber alten Pfaffenstraße des Mittel= und Niederrheins, erschien das Evangelium im Bordringen. Der Kardinalerzbischof Albrecht von Mainz. ber alte Freund des Humanismus, begann von neuem zu schwanken oder ließ es wenigstens ruhig geschehen, daß sich im Norben bes Mainzer Gebietes wie im Erzbistum Magbeburg, bas er zugleich regierte, bas Evangelium weiteste Bahn brach. Der Kurfürst von Trier fing an, sich ben Schmalfaldnern zu nähern, ba er Säfularisationsgeluste bes Raisers fürchtete, und am Niederrhein brang von ben burgundischen Landen her immer von neuem die evangelische Propaganda vor, mährend gleichzeitig sich in Julich und Cleve Entwicklungen anbahnten, die ber evangelischen Sache auch bier, in biefem festesten Bollwerk ber alten Rirche, ben Sieg zu verfprechen schienen.

Co befestigt sich ber Gindruck, daß ziemlich alle Territorien und Städte bes Reiches sich ber neuen Kirche mehr und mehr öffneten, und die Zeit schien nabe, wo die firchliche Stellungnahme gegen ben Raifer mit ber ständischen Opposition qusammenfallen wurde, wo ständischer Föderalismus und freies Kirchentum zugleich in Ginem großen Ansturm ber Centralgewalt bie Grundlagen eines vollen Lebens abtroten murben.

Und schon waren zu biesem Zwecke auch weithin internationale Berbindungen angeknüpft. Früh machte fich bie Reiaung zu folchen Verbindungen bei ben Evangelischen, namentlich bei bem fernsichtigen Landgrafen von Beffen geltend; fie war eine natürliche Folge ber internationalen Stellung bes Raifers. Bot Rarl zur Leitung ber beutschen Angelegenheiten in feinem Sinne die finanziellen, politischen und militarischen Mittel aller seiner Reiche auf, so war es nur folgerichtig, wenn feine Gegner nicht minder Bebelpunkte außerhalb der Reichsgrenzen suchten. Die Sandlungsweise beiber Seiten ift aleichmäßig nur aus bem vollen Verfall ber alten Autonomie des Reiches, ja des Reichsgedankens überhaupt erklärlich.

Wir haben gefeben, wie die Teilnahme Frankreichs ichon bei der würtembergischen Umwälzung des Sahres 1534 eine große Rolle fpielte; auch Beinrich von England und ber Gegenfönig von Ungarn Zapolya waren bamals schon in enger Berbindung mit den Schmalkaldnern. Und diese Berbindung, verstärkt burch Beziehungen zu ben nordischen Königen, hat seitdem mit geringen Unterbrechungen fortbestanden; auf bem Tage bes Jahres 1535, ber bie zehnjährige Erneuerung bes Schmalkaldner Bundniffes brachte, befanden fich auch Gefandte von England und Frankreich.

Rührten diese Beziehungen großenteils mehr zu Interessen= gemeinschaften, benen an sich schon eine bedeutende politische Mirtung gefichert mar, als baß fie unmittelbare Gingriffe, eine Teilnahme etwa ber beutschen Protestanten an bem letten Ariege bes Königs Franz gegen Karl V. veranlaßt hätten, fo mußten doch die Fortschritte bes Protestantismus über Deutschland hinaus durch fie außerordentlich gestärft werden. In ber

That eroberte sich der neue Glaube in diesen Jahren in ganz Mittels und Nordeuropa immer weitere Gebiete. In Frankseich allerdings blieb die Opposition gegen die mittelasterliche Kirche, zunächst auf humanistischem und nicht auf theologischem Boden erwachsen, mehr freigeistig wißig als religiös tief, mehr höhnend als verwundend. Man kam daher in religiösen Fragen zwischen Deutschland und Frankreich nicht viel über äußerliche Beziehungen hinauß; auch die Thatsache, daß Franz I. im Jahre 1535 Melanchthon und Bucer zu einer Reise an seinen Hof aufforderte, änderte daran nichts; es handelte sich dem Könige dabei bloß um die religiöse Maskierung politischer Ziele.

Etwas inniger ichon waren die Beziehungen zu England, trot ber unglückseligen Begründung ber englischen reformierten Staatsfirche burch Beinrich VIII. Bier murbe boch burch ben Erzbischof Crammer von Canterbury und andere Theologen eine Reihe von Faben nach Deutschland hinübergezogen, und eine gewisse geistige Verwandtschaft ber lutherischen und der englischen Reformation war immerhin nicht zu verfennen. In viel höherem Grabe erreicht aber ward biefe Gemeinschaft mit ber Reformation ber ffandinavischen Länder: fann biefe boch geradezu als aus einer Abzweigung ber deutschen Bewegung erflossen betrachtet werden. Auch war hier ber Berlauf, soweit es fich um die Ginmifchung ber ftaatlichen Gewalten handelt, gang ähnlich. Wurden schließlich Staatsfirchen entwickelt unter ftarter Beteiligung bes Abels an der materiellen Verwertung des herrenlos gewordenen Besites firchlicher Körperschaften, so entsprach dieser Berlauf im all= gemeinen gang ben Borgangen in Deutschland, und auch die auf ben ersten Blid eigenartige Teilnahme bes nordischen Abels findet in einigen nordoftbeutschen Territorien ihr Gegenstück.

Mit allebem war die ursprünglich rein deutsche Bewegung des Protestantismus seit den dreißiger Jahren ein Teil ge-worden viel weiter greifender, europäischer Vorgänge: undewußt und bewußt strömten die Wirkungen der religiösen Bewegungen hinweg über die staatlichen und nationalen Grenzen. Die

Gefahr für das Papstum, in den zwanziger Jahren noch geringer und darum oft genug übersehen oder gegenüber politischen Anforderungen vernachlässigt, stieg damit höher und höher: es war unmöglich, sie noch zu unterschäßen.

Clemens VII. war am 25. September 1534 geftorben. Ihm folgte in Paul III. (1534 - 1549) ein Farnese, ein politisch ungemein kluger, aber zugleich charaktervoller Papft. Infolge einstimmiger, von allen Staaten gleichmäßig gebilligter Wahl zum Papste erhoben, war er von vornherein in anderer Beife als feine Vorganger Berr bes Primates; und von feiner freieren Stellung fah er bei vorurteilslofer Betrachtung fehr bald, daß nur ein Konzil noch geeignet sein werde, die Ginheit ber Kirche wieder herzustellen und zu bewahren. Um 2. Juni 1536 schrieb er auf ben 23. Mai bes Jahres 1537 ein allgemeines Konzil aus, es follte in Mantua zusammentreten. Und zu diesem Konzil lud er auch die deutschen Evangelischen ein, nachdem er schon im Jahre 1535 feinen Legaten Bergerius unmittelbar mit Luther hatte verhandeln laffen, und erbat hierfür deren freies Geleit vom Raifer. Und der Raifer gewährte dies Geleit und vereinigte feine Ginladung mit ber bes Papftes. Es war ein letter großer Versuch der höchsten Instanzen der alten Kultur, die werdende neue Kirche nochmals ber alten einzuordnen, neuen Moft in alte Schläuche gu faffen.

Die Einladung traf die deutschen Evangelischen in einem Augenblick, da sie eben große innere Schwierigkeiten überswunden hatten. Der alte Streit zwischen Oberdeutschen und Lutherischen war von neuem ausgebrochen und nur mit Mühe in der den Gegensatz noch eben verdeckenden Wittenberger Konkordiensormel vom 29. Mai 1536 beseitigt worden. Wie sollte man sich nun entscheiden? Daß der Papst ein Konzil berusen könne, stand auch Luther völlig sest, und so war er weit davon entsernt, die Sinladung von vornherein abzulehnen. Ja er entwarf für den konziliaren Gebrauch evangelische Besenntnisartisel, die unter dem Namen der Schmaskaldischen Urtikel bekannt sind. Aber indem er so seine Bereitwilligkeit bewies, zeigte sich doch alsbald die Unmöglichseit einer

religiösen Berjöhnung. Wie hätten die Katholischen es zugeben können, daß Luther in diesen Artikeln die Messe als den "größten und schrecklichsten Grenel" bezeichnete und im Papst zweiselsohne den Antichrist sah?

Während beffen wies ber Kaifer nahezu gleichzeitig in einer feinem Vicekangler Seld für die Verhandlungen des Schmalkaldner Bundestages vom Februar 1537 erteilten Generalinstruktion die Protestanten von neuem an, sich an den Nürnberger Religionsfrieden und beffen Ausführungsbestimmungen zu halten, namentlich dem Kammergericht zu gehorchen. Was war hierauf nach fünf Sahren ununterbrochener weiterer Ausbreitung bes Brotestantismus zu fagen? Die Schmalkaldner fahen sich jett zweifellos als im Besite eines neuen, wohlerworbenen Rechtes unabhängiger Existenz an; sie bachten nicht baran, es aufzugeben: die ältere Ordnung des Reiches erschien ihnen als Unrecht, ebemaliae Verminft war ihnen zu Unsinn geworden Schon in der sogenannten Rekusation vom 30. Januar 1534 hatten sie das Rammergericht, das in feinen Prozessen gegen sie trot der Nürnberger Abmachung fortsuhr, als parteiisch und darum als für sie nicht mehr bindend erklärt; sie behaupteten iekt, ihr Erwerb geistlichen Besibes sei gerecht: für sie war das alte Reich nicht minder dahin, wie das Papsttum.

Es war der Abschluß der im Jahre 1525 und 1526 begonnenen Bewegungen. Ein Dutend Jahre hatte genügt, um durch Protest zunächst gegenüber ohnmächtigen Ständen, dann gegenüber einem ohnmächtigen Kaiser, endlich gegenüber der ansangs sorglosen und zu spät zur Sinsicht erwachten Kurie die evangelische Bewegung so weit vorwärts zu schieben, daß an ein Nückwärts nicht unchr zu denken war. Das Necht des Daseins war jetzt gewonnen; in einem letzten, an Errungenschaften reichen Jahrfünft war es besestigt; nur durch Gewalt noch konnte es beseitigt werden: so standen jetzt gleich mächtig altes und neues Necht gegeneinander, und das Gottesurteil des Kampses mußte entschieden.

## Diertes Kapitel.

Rämpfe der Protestanten und der revolutionären Fürsten gegen den katholisch=absolutistischen Kaiser; Augsburger Reichstag und Religionsfriede des Iahres 1555.

## I.

1. Die allgemeine Lage ber Herrschaft Karls V. hatte sich im Verlaufe der Jahre 1536 bis 1540 wesentlich gebeffert. britte Krieg gegen Franz I. von Frankreich, hervorgerufen durch ben eigenmächtigen Ginmarich ber Frangofen in Savonen, und erneute, für Karl unannehmbare Ansprüche auf Mailand, hatte allerdings zu keinen hervorragenden Waffenthaten feitens ber Raiserlichen geführt. Allein da auch die Franzosen in fast unbegreiflicher Beise die ihnen schließlich zu Gebote stehende Übermacht nicht ausnütten, fo war der Abschluß des Krieges im Nahre 1538 für Rarl verhältnismäßig gunftig. Gin Waffenftillstand, der auf Andringen des Papstes zu Nizza für zehn Sahre geschlossen murde, leitete eine furze Zeit anscheinend innigsten Ginverständnisses zwischen beiden Berrschern ein; im Hochsommer trafen sie sich persönlich in Aigues Mortes bei Nimes: eine neue Ara der europäischen Politik, eine Zeit energischen Kampfes gegen die Ungläubigen ward ber staunenden Welt als die nächste Folge ber neuen Freundschaft verfündet. Und wirklich hat die eigenartige Wendung einige Zeit vorgehalten. Als im Herbst 1539 in Gent Unruhen ausbrachen, nicht ohne Zusammenhang mit früheren Aufständen der Jahre 1531 und 1532 und in gewisser Verbindung mit den religiösen Bewegungen in Holland, da hat Franz I. dem Kaiser zur rascheren Unterdrückung der Bewegung die Durchquerung Frankereichs angeboten und der Verlockung, sich mit den flandrischen Revolutionären zu verbünden, widerstanden. Wesentlich dieser Hilse hatte es Karl zu dauten, wenn er den Genter Aufstand rasch bewältigte. Es war eine Stärkung seiner Macht in den Riederlanden, die in den kommenden Jahren, als die Vershältnisse am Riederrhein und in den belgisch-holländischen Gesbieten mehr hervortraten, besondere Bedeutung erhielt.

Allein schon im Laufe bes Jahres 1540 trat die alte Lage wiederum ein: überall bemerkte man von neuem französische Umtriebe gegen die Herrschaft Karls, in der Türkei, in Italien, an den westlichen Grenzen Deutschlands. Es war klar, daß sich Karl vor Frankreich fast weniger sicher befand, als wenn er in offenem Krieg mit ihm gestanden hätte: mit seinem Widerstand mußte er auch bei der Behandlung der deutschen Fragen, namentlich des Protestantismus, rechnen.

Hier hatte inzwischen Papst Paul III. den alten Wunsch des Kaisers erfüllt; ein Konzil war zwar nicht zu Mantua, wie ursprünglich die Absicht, wohl aber zu Vicenza zusammengetreten. Allein es hatte keinen Erfolg gebracht; nach vergebenen Vershandlungen war es am 21. Mai 1539 auf unbestimmte Zeit vertagt worden.

Der Kaiser war damit wieder auf sich gestellt; er konnte sich als oberster Hort der Christenheit erscheinen; er konnte ähnlich wie Kaiser Sigmund zu dem Versuche fortschreiten, die religiöse Frage von sich aus lösen zu wollen. In der That ging er jett mit dem längst herkömmlichen Mittel der Religionssgespräche vor und vermochte auch die Kurie, amtlich an diesen teilzunehmen. Und in der gleichen Nichtung kamen ihm auch Vorschläge der Protestanten entgegen; schon seit Juni 1540 konnte daher eine erste "Christliche Vergleichung" in Sang

gebracht werben, zunächst in Hagenau, dann aussichtsreicher in Worms. Hier kam es neben den offiziellen Verhandlungen, welche von dem päpstlichen Legaten Morone als den Katholiken zu ungünstig ergebnislos hingezogen und schließlich vom Kaiser abgebrochen wurden, in geheimer Verabredung protestantischer und katholischer Theologen zu einem vom Kaiser gebilligten Entwurfe, der eher Aussichten auf eine die Katholiken befriedigende Vereinigung bot; er enthielt den Kern der evangelischen Rechtsfertigungstehre, kam aber im übrigen der alten Kirche aufs weiteste entgegen.

Darauf hielt es Karl an der Zeit, in öffentlicher und völlig ofsizieller Weise die Unionsverhandlungen weiter zu führen. Er eröffnete am 5. April 1541 einen Reichstag zu Regensburg und ernannte in Verbindung hiermit eine theologische Kommission von drei Katholisen, Eck, Pflug und Gropper, sowie drei Prostestanten, Melanchthon, Bucer und Pistorius, zur weiteren Verseindarung auf Grund der Wormser Vorschläge. Sie trat am 27. April zusammen, und schon am 2. Mai war man sich über den grundsählichen Artikel von der Rechtsertigung einig. Das treffslichse Ergebnis schien erreicht, um so mehr, als der päpstliche Legat, der sehr gemäßigte Kardinal Contarini, zustimmte: Karl konnte sich am Schlusse seiner ehrlich gemeinten Versöhnungsarbeit glauben.

Allein konnte man im Ernste benken, die tiefen, nun auch schon auf das wirtschaftliche, soziale und politische Gebiet überstragenen Gegensäße durch ein paar Formeln dogmatischer Einigung ausgleichen zu können? Handelte es sich denn um nichts, als um Abweichungen in der Formulierung der Lehre? Katholische und protestantische Weltanschauung waren schwerlich noch versöhnbar: die öffentliche Meinung und sie führend und sördernd die obersten Instanzen der katholischen und der evansgelischen Kirche mußten sich gegen die Sinung aussprechen.

Der Papst und unter dem Drucke Bayerns auch die katholischen Stände des Neiches versagten sich trot alles Mahenens von seiten Karls, und auch Luther trat dem Abkommen entgegen. Sine förmliche Gesandtschaft, die aus Negensburg an ihn abging, empfing er zwar höslich, zeigte ihr aber alse

balb das Unmögliche ihrer Forderungen, indem er die Vitte aussprach, der Kaiser solle sofort die reine und klare Predigt der vereinbarten Artikel auch in katholischen Gegenden anbestellen.

So verlief denn dieser Vermittelungsversuch, der ernsteste und aussichtsvollste, der je unternommen worden ist, schließlich völlig im Sande; der Kaiser mußte einsehen, daß auf diesem Wege eine Ausgleichung der Gegenfäße in Deutschland nicht zu erreichen sei.

Inzwischen machten die Protestanten noch immer Fortschritte; soweit es sich um die reine Lehre, nicht auch um die politische Stellung bes Protestantismus handelte, schien ber Sieg des Evangeliums in gang Deutschland nur noch eine Frage ber Zeit. Bisher hatte fich vor allem Nordwestbeutschland noch dem Evangelium ferngehalten; in Westfalen war es erst spät da und dort angenommen worden, und das niederländische Wiedertäufertum, in den Greueln von Münfter hineinragend in die Entwicklung rechts des Rheines, hatte bie Berbreitung auch ber lutherischen Lehre mannigfach, namentlich in ben breiteren Schichten bes Volkes, gehindert. Dafür fchien es jest an ben wichtigsten Stellen zugleich zu einer Reformation von oben ber kommen zu follen. In Köln hatte ber Rurfürst Herrmann von Wied, ein ruhiger, milber Charafter, schon früh Neigung zur evangelischen Lehre gezeigt ober sich wenig= ftens auf erasmifchen Wegen gehalten; von diefer Stellung aus hatte er 1536 unter bem Ginfluß bes friedlichen Johann Gropper eine "Reformation" burchgeführt, die ben alten Rultus beibehielt, aber wefentliche Elemente ber evangelischen Beils= lehre einbürgerte. Jest nun, feit Ende 1541, ging er, gestütt auf ben Regensburger Reichstagsabichieb, weiter. Er fuchte ben Rat und die Predigt Bucers; im Mai 1543 fam Melanchthon an den Rhein, unter dem Beiftand ber Stände bes Rurfürstentums mit Ausnahme ber Stadt Roln, sowie unter Bustimmung vieler Rapitulare fogar bes Rölner Domstifts wurde mit der vollkommenen Reformation bes Stiftes begonnen. Und ichon ichloß fich bem Erzbischof fein Suffragan, Franz von Walbeck, Bischof von Münster, Minden und Osnabrück an; und Herzog Wilhelm von Jülich-Cleve nahm offen das Abendmahl unter beiderlei Gestalt: die nächsten Jahre mußten den Sieg des Protestantismus am Niederrhein, in unmittelbarer Nähe der faiserlichen Niederlande, bringen. Damit nicht genug, hatten die protestantischen Fürsten des östlichen Norddeutschlands fast alle noch bestehenden Gegner des Evangeliums in dieser Zeit überwunden, so namentlich den widerwärtigen Herzog Heinrich von Braunschweig, und hatten auch schon begonnen, Vistümer zu sätularisieren, allen vorweg Naumburg im Jahre 1541. Und in Süddeutschland regte sich das Evangelium in allen noch etwa zweiselhaften Reichsstädten von Metz dis Regensburg, trat Pfalzgraf Ottheinrich völlig zum neuen Glauben über, ergriff die Reformation in den österreichischen Ländern immer weitere Kreise.

Welche Aussichten, hätte die politische Verbindung der Protestanten an Umfang und innerer Festigkeit den Fortschritten des Evangeliums die Wage gehalten. Allein hier war in dem Schmalkaldischen Bunde, dem Wahrzeichen evangelisch-politischer Einheit, seit etwa 1538 ein arger Rückschlag eingetreten.

Schon daß am 10. Juni 1538 ein katholischer Gegenbund zu Nürnberg ins Leben trat, in dem sich König Ferdinand, Mainz, Salzburg, Bayern, Herzog Georg von Sachsen, Heinrich und Erich von Braunschweig zusammenfanden, mußte die bisher fast unumschränkte Handlungsfreiheit der Schmalkaldner begrenzen, wenn dieser Bund auch zunächst nur Verteidigungszwecke hatte, ja den Sintritt von Protestanten grundsätslich nicht ausschloß; dem gegenüber bedeutete es doch nur einen geringen Erfolg der Schmalkaldner, wenn die Verhandlungen des Franksurter Anstandes vom 19. April 1539 ihren Bund noch einmal dem Kaiser gegenüber auf kurze Zeit sehr selbständig hinskellten.

Schlimmer aber war und eigentlich erst zum Verberben gereichte ben Schmalkaldnern, daß sich innerhalb ihres Bundes selbst alls mählich unversöhnbare Gegensätze regten. Von jeher war hier die gegenseitige Stellung Kursachsens und Hessens ein Stein des

Anstoßes gewesen. Gebührte Kursachsen ber Ruhm, die Wiegenstätte der Reformation zu sein, und war es politisch und militärisch mächtiger, so konnten doch seine Fürsten von Friedzich dem Weisen an über Johann bis auf Johann Friedrich es an persönlicher Bedeutung mit Philipp von Hessen in keiner Weise aufnehmen. Diese persönliche Bedeutung hatte Philipp zum kühnen Führer der Schmalkaldischen in den dreißiger Jahren gestempelt.

Dieser Rolle, in der er schon langst von Kursachsen scheel angesehen worden war, ward er nun infolge eines höchst eigen-artigen Ereignisses unwürdig, so daß Sachsen mit Recht seiner rivalisierenden Stellung erfolgreichen Ausdruck zu leihen ver-mochte.

Die Gemahlin Philipps, Christine, eine Tochter Herzog Georgs von Sachsen, war eine männlich kluge und eine fromme Frau, aber reizlos; Philipp bagegen ein Mann von außzgesprochen sinnlichem Feuer. Er stand damit im Kreise seiner fürstlichen Genossen nicht allein; die ehelichen Pflichten wurden von der Mehrzahl der Fürsten sehr wenig ernst genommen; Kurfürst Joachim I. von Brandenburg führte gelegentlich eine schöne Maitresse in Mannskleidern mit sich; Herzog Heinrich von Braunschweig hielt sich in der Stille seiner Harzschlösser ein Liebchen, das ihm Kind auf Kind gedar, während er es hatte tot sagen, seierlich begraben, ja sogar Messen zu seinem Gedenken lesen lassen.

Sine berartige Haltung empfand Philipp bei feiner religiösen Natur aufst tiefste als unsittlich; aber gleichwohl wünschte er freien Lauf für seine Sinnlickeit. So kam er auf den Gebanken einer Bigamie, um so mehr, da auch im Neuen Testament ein völlig unzweideutiges Verbot polygamischer Lebensweise sich nirgends findet. Die Idec, schon früh erfaßt, reiste gegen Schluß der dreißiger Jahre zur That; Philipp wußte sich den Beirat Bucers und wenigstens auch die bedingte Zustimmung Luthers und Melanchthous zu verschaffen; am 4. März 1540 wurde er zu Notenburg an der Fulda einer zweiten Frau, dem Hoffräulein

Margarete von der Sale mit Wissen seiner ersten Gemahlin angetraut.

Der Vorgang sollte geheim bleiben nach bem zweifellos unsittlichen Rate der Theologen; natürlich wurde er bekannt. Die Folgen konnten nicht ausbleiben. Philipp, schon oft genug den Schmalkaldnern, soweit sie zu Kursachsen hielten, wegen seiner weitgehenden Pläne und angeblich demokratischen Neigungen verdächtig, sah sich nun vollends aus der Verbindung mit dem Kursürsten von Sachsen und aus dem Schmalkaldner Bunde moralisch verdrängt. Ohne daß viel von den Vundesgenossen sien gegen ihn geschehen wäre, zog er die naturgemäßen Folgen eines unerhörten Schrittes: am 13. Juni 1541 trat er in ein förmliches Vündnis mit dem Kaiser, dem er sich schon längere Zeit vorher in wenig angemessener Weise genähert hatte.

Es war ber Anfang zum Verfall des Schmalkaldner Bundes; von einer ausschließlich protestantischen Zukunft Deutschlands

fonnte nicht mehr die Rede fein.

2. Der Abfall Philipps trat in einem Augenblicke ein, wo ber geeinte beutsche Protestantismus eben das Schlußglied einer vernichtenden Koalition gegen Karl V. hätte bilden können. Seit 1540 spätestens verhandelte Frankreich wieder mit den beutschen Fürsten, katholischen wie protestantischen, wegen eines Bündnisses gegen den Kaiser; im Jahre 1541 erhob der Sultan Suleiman sich zum energischsten Angrisse gegen Österreich, nachem ein Jahr vorher der ungarische Gegenkönig Zapolya gestorben war; er nahm ganz Ungarn ein; dauernd schien er sich im Lande niederlassen zu wollen; der Sohn Zapolyas, zum erneuten königlichen Widersacher der Habsburger ausgerusen, ward auf Siedenbürgen beschränkt. In der That hielten sich die Türken einstweilen in Ungarn; den Angriss eines schlecht disziplinierten Reichsheeres unter der mangelhaften Führung des Brandenburgischen Kursürsten Joachim II. schlugen sie im Jahre 1542 mit Leichtigkeit zurück. Und inzwischen beunruhigte

die Barbareskenmacht unter Chaireddin Barbarossa und Hga die Küsten der Königreiche Neapel und Spanien; im Einwerständnis mit Frankreich beherrschte sie das Westbecken des Mittelmeeres, und Karl V., der gegen den ewig plagenden Feind einen erneuten Zug nach der afrikanischen Küste unternahm, scheiterte vor Algier, Oktober 1541.

Unter diesen Verlegenheiten Karls dehnte Franz I. die Fäden seiner Verbindungen gegen den Kaiser immer weiter auß; schließlich gewann er neben Dänemark auch Schweden und grub damit dem Kaiser die sinanzielle Hilfe der Niederlande ab, deren gewinnbringendster Handel auf die Ausbeutung der nordischen Gebiete gewiesen war. Und er selbst begann im Jahre 1542 von neuem den offenen Krieg.

Welche Aussichten für die deutschen Protestanten, griffen sie fest und einig in diese Kombination ein! Galt es doch in diesem Falle, sich eines undeutschen, spanisch denkenden und handelnden Kaisers zu erwehren, die religiöse Einheit des Vaterslandes herzustellen und zu sichern im Sinne der Nation gegen eine formale, international gekennzeichnete, dem Herzen des Volkes fernstehende Centralgewalt.

Und schon nahte in dem unmittelbaren Kampfe zwischen Franz und Karl für die deutschen Fürsten die Notwendigkeit einer zweifellofen und unzweideutigen Entscheidung. Um Rieder= rhein hatten sich im Laufe des britten und vierten Sahr= zehntes bes 16. Jahrhunderts fehr eigenartige dynastische Berhältniffe gebildet. Johann von Cleve hatte nach dem Aussterben bes Mannesstammes im Bergogtum Bulich von biesem Besit ergriffen; fein einziger Sohn und Nachfolger Wilhelm hatte bagu im Jahre 1539 nach freiem Entschluß ber Stände bes Landes die Berrichaft in Gelbern und Zütphen erhalten, nachbem ber Herzog Karl, ber Feind bes Haufes Ofterreich und Verbundete Frankreichs, gestorben mar. Es war baburch eine große Laienherrschaft am Niederrhein entstanden, die sich brobend zur Seite ber niederländischen Herrschaft Rarls V. erhob. Und biefe Berrichaft trat immer mehr auf bie protestantische Seite. Schon Bergog Johann hatte die Kirche seiner Territorien Rom gegenüber äußerst unabhängig gestellt; zubem war seine älteste Tochter Sibylla mit dem fächsischen Kurfürsten Johann Friedrich vermählt, womit dessen Erben, für den Fall, daß Herzog Wilbelm kinderloß starb, zur Nachsolge berusen erschienen. Endlich neigte Herzog Wilhelm selbst je länger je mehr dem Protestantismuß zu. Wie, wenn es jetzt gelang, mit Hilfe der westlichen Feinde des Kaisers, Frankreichs und noch mehr Englands, dessen König sich am 6. Januar 1540 mit einer clevischen Prinzessin vermählt hatte, vom Niederrhein her die Niederlande in Schach zu halten und damit den Kaiser des einzigen unmittelbaren Rüchaltes seiner Politik gegenüber Nord- und Mitteldeutschland, gegenüber den Kernsitzen des Protestantismuß, zu berauben? Es wäre der Sieg der Protestanten gewesen.

In der That verband sich Herzog Wilhelm mit den Franzosen; am 24. März 1543 siegte sein Feldherr Martin van Rossum bei Sittard über die Kaiserlichen, zugleich drangen die Franzosen von Süden her in die Niederlande vor und eroberten Landrecies; aufs äußerste schien die Herrschaft Karls in den Niederlanden gefährdet.

Allein Karl hatte schon die ersten Vorbereitungen zum Gegenschlage getroffen. Beinrich VIII., beffen unglückliche Chehändel so manchen unerwarteten Wechsel der europäischen Politik diefer Zeit bestimmten, hattefeine clevische Gemahlin bald verstoßen; im Februar 1543 wurde er für die kaifer= liche Seite gewonnen. Damit waren die Niederlande gegen französische Angriffe von England her gedeckt, und ber Raiser konnte sich unmittelbar gegen Berzog Wilhelm wenden. gemut, jum Rriegsmann gehärtet auf ben jüngften Schlachtfelbern Afrikas und Sübfrankreichs, erfchien er mit einem ftattlichen Beere felbstbefehligend an ber Maas; stürmend ging er gegen Düren vor; nach Dürens Fall ergaben sich ihm anch Jülich und Roermond; anfangs September mar die Wiberstandskraft Bergog Wilhelms erichöpft. Wilhelm mußte gu Benlo fuffällig Abbitte thun; er mußte feinen Bund mit Frankreich abschwören und versprechen, die alte Religion guruckzuführen; er verlor Zütphen und Gelbern an die kaiferlichen Riederlande.

Es war ein Zeichen bessen, was die protestantischen Fürsten vom Kaiser zu erwarten hatten. Aber niemand von ihnen war dem Herzog Wilhelm zu Hisse geeilt. Landgraf Philipp, der nach Nachbarschaft und besserer Bergangenheit am ehesten Berusene, hatte seinen Frieden mit dem Kaiser gemacht; er stand in Feindschaft mit Kursachsen: sollte er einem Herzog helsen, auf dessen Land die Ernestiner vielleicht bald Anspruch erheben konnten? Und auch Kursachsen regte sich nicht.

Nicht vergebens bemerkte der Kaiser die auf gegenseitiger Sifersucht und auf der unglücklichen Trennung Philipps beruhende Uneinigkeit der Protestanten: ihr Bund, der ihm aus der Ferne als eine kompakte und darum unangreisdare Macht erschienen sein mochte, zeigte bei näherer Betrachtung der Nisse und Spalten genug, die einer in tausend Welthändeln ersahrenen Politik Handhaben zur Sprengung dieten konnten; er fürchtete die Protestanten nicht mehr. Allein unmittelbar gegen sie vorzugehen besaß er auch nicht die Macht. Noch immer dauerte der Krieg gegen Frankreich sort; noch immer war die Möglichskeit nicht ausgeschlossen, daß die Protestanten in ihn eingriffen. Den Krieg rasch zu beendigen, die Protestanten womöglich gegen Franz I. mit heranzuziehen, mußte vielmehr das nächste Ziel der kaiserlichen Politik sein. Um es zu erreichen, hat Karl nicht die scheindar größesten, in seinem Sinne aber gewiß nur auf Zeit gemeinten Zugeständnisse an die Protestanten geschent.

Es war eine hinterhaltige Politik, beren Charakter jener bamals älteren Generation beutscher Fürsten niemals völlig klar geworben ist, welche bei aller Noheit ber Sitten boch für die Politik noch in den sittlichen Forderungen des Evangeliums aufging. Wie erstaunt war man hier, in dem Kaiser, dessen Strafgericht man nach der Besiegung des Herzogs Wilhelm gefürchtet hatte, einen milden Herrn zu begrüßen. Wie erstreute man sich an dem Abschiede des Speierer Reichstags, der vom Februar dis zum Juni 1544 unter den Auspizien

bes Kaisers getagt hatte. Nach ihm verzichtete ber Kaiser barauf, noch weiter auf ein den Protestanten längst lästig gewordenes allgemeines Konzil zu warten; von Reichswegen wie von den Ständen aus sollten bis zum nächsten Reichstag im Winter 1544 auf 1545 christliche Reformationen entworfen werden, auf Grund deren eine Beratung die kirchlichen Verhältnisse bis auf weiteres ordnen würde. Sinstweilen aber sei der Besigstand der Konsessionen zu wahren und in dem zu reformierenden Reichsstammergericht der Unterschied der Konsession für die Besetzung der Ratsstellen außer Betracht zu lassen.

Wie sollten die Protestanten nach solchen Zugeständnissen dem Kaiser nicht in dem Kampfe gegen Frankreich geholfen haben! Sie zogen zahlreich zu Feld, und ihre Schuld war es nicht, wenn die Kriegsführung keine glänzenden Ersolge aufwies.

Tropbem sah sich Franz I. zum Frieden gedrängt. Zu Crépy, am 18. September 1544, wurde vereinbart, daß Karl auf die Bourgogne, Franz I. auf Neapel, Flandern und Artiis verzichten follte; ferner follte ber zweite Sohn König Franzens, ber Bergog von Orleans, mit ber Band einer habsburgischen Brinzeffin entweder Mailand oder die Niederlande erhalten. Es ift ein Abschluß, der nicht verständlich ist ohne die geheimen Bebingungen, die Frang I. gleichzeitig einging: er wird jede Berbindung mit den Protestanten abbrechen; er wird, obwohl ber Rurie bisher befreundet, body ben Papst vereint mit bem Raiser zur Berufung eines allgemeinen Kongiles zwingen. Und biefen Abmachungen folgte unter Bernittelung Franzens im November 1545 zu Abrianopel ein Waffenstillstand zwischen bem Sultan und Karl V., während gleichzeitig der Kaiser mit allen Mitteln dafür forgte, daß ein bestehender Krieg zwischen Franz und Seinrich VIII. von England fortbauerte: von Oft wie Westen her erschien jett Deutschland durch Bindung der schlimmften Gegner bes Raisers ifoliert.

Es war das erfte Ausholen zum Sprunge des Löwen: unter Verzicht auf ihm befonders teure dynastische Ausprüche, unter entsagungsvollen Verhandlungen mit Engländern und

Türken hatte Karl V. die internationale Lage für die Bernichtung des deutschen Protestantismus vorbereitet.

In diesen Zeiten, noch vor Ausbruch des verderbenbringenden Kampfes, ist Martin Luther gestorben, in der Nacht vom 17. zum 18. Februar 1546. Ein Kind Gottes mitten in den Händeln dieser Welt würde er die kommenden Jahre schwerlich verstanden haben.

Freilich, bem tragischen Schickfale fast aller länger lebenden Belben ber Geschichte ift auch er nicht entgangen: er unterlag zuweilen der Bucht bes Selbstgefchaffenen. Zwar konnte er sich feines Werkes in guten Stunden bis zulett herzlich freuen; aber es aab auch Zeiten, in benen er irre warb an ber sittlichen Berechtigung feiner That. Freilich blieb er fern von dem prometheischen Trot und bem ausschweifenden Bessimismus so vieler alternder Revolutionäre; an die Stelle traten bei ihm grobkörniges Gottvertrauen und die Angst schwerer religiöser Rämpfe. So hat er wohl äußern können: "Daß ich bas rechte und reine Wort Gottes lehre und predige, bafür fete ich meine Seele zu Pfande und will auch barauf fterben." Aber er hat auch erzählt: "Wenn mich der Teufel mußig findet, . . . macht er mir ein Gewissen, als habe ich unrecht gelehrt, ben vorigen Stand ber Rirche, ber unter bem Papsttum fein, ftill und friedfam war, zerriffen, viel Argernis, Zwiefpalt und Rotten burch meine Lehre erregt. Run, ich kann nicht leugnen, mir wird oft angst und bange barüber." Doch sest er hinzu: "Sobald ich aber bas Wort ergreife, habe ich gewonnen!"

In der That: ein Mann des Wortes ift Luther von Jahr zu Jahr mehr geworden. Er, der ein Mensch war des unabhängigsten und tapfersten Denkens, der ansangs mit dem Dogmenvorrat nicht minder frei geschaltet hatte, wie mit dem biblischen Kanon, der seine Gedanken nicht hatte bannen können in die engen Schulformen hergebrachter Theologie, dessen Temperament das niedrige Gestrüpp kahler Begriffe sloh und die Umschreibung der Idee in schlagsertigem Worte liebte statt seiner Spigung und Feilung —: er ward durch die trüben Leidenschaften der religiösen Nadikalen nicht minder, wie durch das Bedürsnis

verfassinäßiger Sicherstellung seines Werkes hingebrängt zum Wohlabgewogenen, dogmatisch Festen. Es war eine unausbleibsliche Entwicklung. Von der Veräußerlichung der Kirche indes zur bloßen Institution hat Luther sich immer fern gehalten. Die Kirche ist ihm niemals ausschließliche Sakramentsaustalt geworden. Aber doch wurde sie ihm zur privilegierten Untersichtsanstalt; der Priester ward ersetzt durch den kirchlichen Lehrmeister.

Und dieser Wendung sag eine tiese Wandlung im Herzen Luthers zu Grunde. Der Glaube ward ihm zur Wahrhaltung theoretischer Sätz des Glaubens, die resigiöse Ersahrung zum Dogma. Und indem er den Glaubensinhalt als eine in sich unterschiedslos wichtige Einheit faßte gegenüber den mannigsachen Abstusungen des Glaubens, Annehmens und Wissenswerten der alten Kirche, mußte ihm notwendig jede Seite der christlichen Lehre als dogmatisch erscheinen. "Darum heißt's, rund und rein, ganz und alles oder nichts geglaubt," sagt er in seinem kurzen Bekenntnis vom heiligen Sakrament 1544.

War nun biefer Standpunkt denkbar ohne lehrhafte Rirche, ohne starte Entwicklung aller bogmatischen Konfequenzen? Wie im kirchlichen Leben die Predigt, so trat in der theologischen Wiffenschaft eine neue Scholaftif ins Recht, und Luther felbst gab in seinen Spekulationen über die Ubiquität des Leibes Chrifti im Abendmahl, über die Wirkungen einer absoluten Inspirations= lehre, sowie überhaupt in der Pflege der tertullianischen Disposition gegenüber der freien Vernunft: certum est, quia ineptum est: ein verhängnisvolles Beisviel. Co tonnte er wohl dazu kommen, in dem Katechismus als dem Inbegriff einer bogmatisierten göttlichen Offenbarung bas vorzüglichste und an sich ausreichende Werkzeug ber Beiligung zu seben, deffen Hauptteile, gehn Gebote, Glaubensbekenntnis, Baterunfer und Saframente die doctrina doctrinarum, die historia historiarum, die oratio orationum, die ceremoniae ceremoniarum umfaffen follten, gleichwie das Hohe Lied Salomonis canticum canticorum genannt werbe.

Allein so fehr Luther mit steigenden Jahren an dem dogmatisch gefaßten Wortlaut ber Bibel hing, so wenig ift er jemals Fanatiker bes praktischen Dogmatismus geworben. Drängte ihn die Betonung feiner hiftorifchen Stellung gelegentlich gu schroffem Borgeben nach außen, fo mahrte er sich bis an fein Ende ben unversieglichen Schat eines golbenen Gemutes, ein mahrer Deutscher, mahrer Gatte und Bater. Bier, im Frieden bes Baufes, ber Familie, ber Freundichaft, erquidte noch immer bie quellend ursprüngliche Religiosität seiner Frühzeit, hier ist er niemals gealtert. Und hier hat er auch bas höchste Ibeal ber Frömmigkeit erreicht, ist ihm alles Froische gum Gleichnis geworben. Unno 1536 ben 6. September ftanben bes Doktors Rinderlein vor dem Tisch, sahen mit allem Fleiß auf das Obst und Pfirfiche, so auf bem Tisch standen. Da das ber Doktor fabe, fprach er: "Wer ba feben will ein Bild eines, ber fich in Soffnung freut, ber hat hier ein rechtes Contrafect. Ach, baß wir den jüngsten Tag so fröhlich in Hoffnung anschen könnten!" Anno 1539 am 11. April war D. M. Luther in seinem Garten und fah die Baume mit tiefen Gedanken an, wie fie alfo fcon und lieblich blühten, knofpeten und grünten, und verwunderte sich fehr darüber und fprach: "Gelobt fei Gott, der Schöpfer, ber aus toten verftorbenen Rreaturen im Leng alles wieder lebendig macht! Sehen doch die Zweiglein, fprach er, so lieblich und feift, gleich als wenn sie schwanger und voller Junge wären und ber Geburt nahe. Da haben wir ein schönes Bilb von der Toten Auferstehung. Der Binter ift ber Tod, der Sommer aber ift die Auferstehung der Toten, da es denn alles lebendig wird und wieder grünet."

In dieser Stimmung, mit der Gemütsdisposition eines frommen Kindes, das wachsen will und jenseits Frucht tragen unter der Sorge eines allgütigen Vaters, ist Luther in die Ewigkeit gegangen. Seine letzten Aufzeichnungen, die sich auf dem Tische seines Sterbezimmers fanden, schließen mit den Worten: "Die heilige Schrift meine niemand genug geschmeckt zu haben, er habe denn hundert Jahr mit Propheten, wie Elias

und Elisa, Johann Baptist, Christus und die Apostel, die Gemeinden kirchlich geleitet. Du aber lege nicht die Hand an jene göttliche Aneis, sondern gehe tief anbetend ihren Spuren nach!"

## II.

1. Als Luther starb, war der Kaiser zum deutschen Kriege entschlossen; auch ließ er seinen Bertrauten feinen Zweifel darüber, daß er diesen Krieg in erster Linie als Religions= frieg ansehe: mären die Protestanten besiegt, so werde freilich auch die verhaßte Libertät der Fürsten unterdrückt werden. So ichob sich Ziel zu Ziele; gegen die Berfassung bes Reiches nicht minder wie gegen die Reformation richteten sich die letzten Gedanken Karls. Aber eben wegen diefer doppelten Aufgabe meinte er, die Dinge aufs forgfamfte vorbereiten zu muffen. Gleichwohl ward er schließlich vorwärts gedrängt burch bie Haltung ber Kurie. Der Papst war durch ben Verlauf bes Reichstages zu Speier im Jahre 1544 wie durch die Berhandlungen des Friedens zu Crépy, soweit sie ein Ginverständnis Frankreichs und Karls über ein allgemeines Konzil betrafen, aufs äußerste mißtrauisch geworden; er hatte den Gindruck, daß er unter allen Umständen den Folgen biefer Verhandlungen zuvorkommen muffe: furz nach bem Frieden von Erepy, am 19. November 1544, erichien die Bulle, welche die Chriftenheit zu bem lange verweigerten allgemeinen Konzil nach Trient auf den 15. März 1545 einberief.

Dem gegenüber blieb benn Karl nichts übrig, als bem Papst zu zeigen, daß er im Grunde an keine Nachgiebigkeit gegensüber den Protestanten denke; schon im Sommer 1545 begann er mit dem Papst wegen eines Einvernehmens und sinanzieller sowie militärischer Unterstützung zu einem Kriege gegen die Protestanten zu verhandeln.

Dem entsprach dann die weitere Haltung der Kurie. Als das Konzil von Trient am 13. Dezember 1545 wirklich zusfammentrat, veranlaßte der Papst alsbald eine möglichst schroffe

Behandlung ber protestantischen Frage; burch stärkste Stellungnahme gegen die deutschen Ketzer glaubte er den Kaiser am
besten bei seiner Absicht halten zu können. In der That schloß
Karl endlich, nach mannigsachen Bedenken und Täuschungsversuchen gegenüber den Evangelischen in der ersten Hälfte des
Jahres 1546, erbittert durch weitere Fortschritte des Protestantisnurs, am 9. Juni 1546 von Regensburg aus mit dem Papste
ab, und schon am 26. Juni ward der Bertrag zu Rom ratisiziert. Hiernach bewilligte der heilige Bater dem Kaiser zu dem
Glaubenskrieg gegen die deutschen Ketzer eine Beihilse von
200000 Kronen und 12000 Mann zu Fuß, 500 zu Roß,
ferner die Hälfte des römischen Jahresertrags aus der spanischen
Kirche und den Verkauf spanischer Kirchengüter bis zur Höhe
von einer halben Million Kronen.

Parallel mit diesen Geschäften hatte Karl in Regensburg und von Regensburg aus auch mit deutschen Fürsten und sonstigen Ständen verhandelt. Sein Ziel war dabei, die Säupter des Schmalkaldner Bundes womöglich zu vereinsamen; waren Heffen und Kursachsen etwa nur noch auf sich gestellt, dann wollte er über sie herfallen, ein Exempel statuieren, schrecklicher denn dasjenige Cleve-Jülichs, und sich somit den Gehorsam des ganzen Reiches sichern.

Vor allem galt es hier, die alten sozialen Spaltungen der Nation, das gegenseitige Mißtrauen der Städte, des Adels, der Fürsten zu benützen. Von ihnen hatten die Fürsten im Verlauf der dreißiger Jahre sich ganz in den Vordergrund geschoben, namentlich der Abel war dagegen völlig zurückgetreten; überall hatte er Eingriffe fürstlicher Herrschaft zu fürchten gehabt. Diese Entwicklung tried dem Kaiser jetzt den Abel in die Arme; überall gewannen seine Abgesandten, namentlich unter dem Einsluß des Grafen Neinhard von Solms, die Freiherren des Neichs und die Grafen. Anders stand es mit den Städten. Sie spielten im Schmalkaldischen Bunde immerhin eine noch gewichtige Rolle; es war nicht abzusehen, wie sie dem Kaiser ohne weiteres zufallen sollten. Der Kaiser begnügte sich daher,

sie kurz vor Ausbruch des Kampses ebenso wie die schweizerische Sidgenossenschaft zu benachrichtigen, daß er nur gegen einige unbotmäßige Fürsten vorgehen wolle; die kirchlichen Ziele des Krieges verschwieg er. Leichteres Spiel dagegen hatte der Kaiser wiederum bei einzelnen Fürsten. Wann hätte die deutsche Bergangenheit jemals eine volle Einheit seiner Fürsten geschen? Am natürlichsten war, daß die katholischen Wittelsbacher, denen der Kampf als ein rein religiöser geschildert wurde, sich dem Kaiser verbündeten; am 7. Juni 1546 kam zu Regensburg ein Vertrag mit Wilhelm von Bayern zu stande, der den bayrischen Wittelsbachern unter gewissen Bedingungen die Aussicht auf die pfälzische Kur eröffnete.

Aber auch protestantische Fürsten ließen sich gewinnen. Neben der älteren frommen Generation protestantischer Fürsten war jest ein jungeres Geschlecht im Aufwuchs, bas die ersten Tage bes neuen Glaubens nicht gesehen hatte. Es wich weit ab von dem treuberzigen Geschäftsbetrieb der alteren Generation, die, in kleinen Berhältniffen groß geworden und gealtert, fich gludlich ichatte, bas eigene Land zu verwalten und bem Nachbar auf diplomatisch weniger feine als äußerlich gewaltsame Art bas Seine zu rauben. Diefe Jungen hatten die Welt gefehen. fie kannten die weiten Geschäfte bes Raifers, sie waren mehr ober minder seine Schüler. Gelassen, ruhig, diplomatisch gewandt, minder ehrenhaft in Treue und Glauben, entbehrten sie des Funkens religiöser Begeisterung, ja gelegentlich wohl völlig des religiösen Interesses. Es begreift sich, daß der Raiser in diesen Rreisen Bundesgenossen zu finden hoffen konnte und fand. Bon ben Brandenburgern traten bie Markgrafen hans und Albrecht auf feine Seite, von den Welfen Erich II. von Braunschweig; vor allem aber gewann ber Raifer den glänzenbften Vertreter ber neuen Fürstenart, den Bergog Moris von Sachfen. Alsbald nach seinem Regierungsantritt (1541) war Morit ichon aus bem Schmalfalbener Bunbe ausgetreten und hatte sich bem Raifer genähert jum Schutz gegen ben furfürftlichen Better, mit dem er in ewigem Zwifte lebte, wie in der

Hoffnung ehrgeizigen Ländererwerbs: jett ward ihm die Schutzherrschaft über die Bistümer Magdeburg und Halberstadt sowie
eine gewisse Selbständigkeit des evangelischen Bekenntnisses in
seinem Lande, geeigneten Falls sogar die sächsische Kurwürde vers
sprochen, falls er einstweisen wenigstens neutral bliebe. Es war ein
mehr als glänzendes Unerdieten; es blendete den religiös wenig
beanlagten Kürsten; noch in Regensburg nahm er es an.

Während all dieser Vorbereitungen waren die Schmalsfaldener ruhig, ja beinahe forgloß geblieben, so sehr der Kaiser auch schon, seitdem er länger in Deutschland verweilte, von dem Nimbus deß getreuen, frommen, ehrsamen Herrschers versloren hatte, und so sehr man wußte, daß er rüste. Aber man hatte im Bunde einstweilen zu viel mit sich selbst zu thun. Seit Herbst 1544 hatte sich Landgraf Philipp den Verbündeten wieder genähert; er hatte gleichzeitig Verhandlungen mit Engsland, Dänemark und Bayern aufgenommen; er sah seit dem Frieden von Erepp daß Schicksal, daß den Protestanten drohte. Aber eben seine Hellschigkeit machte ihn den Vundeßgenossen einigermaßen verdächtig, und die alßbald wieder auftauchende Mivalität mit Kursachsen trug nicht dazu bei, die frühere Sicherheit der Beziehungen aller Vundesmitglieder rasch wieder herzustellen.

Erst in dem Augenblick, da man von Rom her vernahm, daß Paul III. seinen Enkeln Kreuz und Fahne für den deutschen Glaubenskrieg übergeben habe, daß er einen Ablaß verkündet habe für den gemeinen Frieden und die Ausrottung der Keher, als man erfuhr, daß der Kaiser auf eine Anfrage wegen seiner Rüstungen mit ausweichendem Lachen geantwortet habe — schlug die Stimmung unter den Protestanten um. Und nun zeigte sich eine ganz unserwartete Sinmütigkeit innerhalb der vom Kaiser nicht vorher gewonnenen Glieder des Bundes. Schon Ansage zuli stand es sest, daß die Protestanten dem Kaiser mit zunächst überlegenen Truppen entgegentreten würden. Und es waren merkwürdige Tage, die Sommertage des Jahres 1546, als sich die deutschen Massen einiger, als seit langer Zeit, gegen das stammessembe Reichsoberhaupt und seine ausländischen Truppen erhoben:

überraschend kam der Andrang, begünstigt ward er von einer Berschiebung der internationalen Lage zu Ungunsten der kaiserslichen Politik; der Sieg der Protestanten erschien gewiß.

Allein wie anders endete der Feldzug. Die schwerfällige Sinrichtung eines Bundeskriegsrates, die nie völlig auszustilgende Sifersucht zwischen Hessen und Kursachsen, die infolge davon eintretende Langsamkeit aller Bewegungen hinderte schon in der ersten Phase des Krieges jeden Erfolg.

Während der Kaiser in Negensburg saß, im Oberbefehl einer an Zahl den Schmalkaldnern fünffach unterlegenen Truppe, der erst spät von Italien und den Niederlanden her Zuzug kommen konnte, hatten sich schon zwei Heere des Bundes formiert; das eine im Süden, das andere im Centrum Deutschlands. Die Truppen des Südens machten, vornehmlich von Schärtlin von Burtenbach geführt, erfolgreiche Anfänge eines Versuches, den Zumarsch der kaiserlichen Italiener zu hindern, indem sie die Vrennerstraße, zunächst im Unterinntal, besetzen. Aber mitten im Vormarsch wurden sie vom Kriegsrat zurückberusen.

Inzwischen war bas mittelbeutsche Beer, Truppen vor allem Rurfachsens und Beffens, zum Mariche gegen ben Raifer aufgebrochen: mare es unmittelbar auf Regensburg losgezogen, hätte es sich vor ben Thoren ber Stadt mit ben sübdeutschen Truppen vereinigt, so wäre der Raiser aller Vermutung nach verloren gewesen. Statt bessen bewerkstelligte man die Bereinigung fast 100 km bonauauswärts bei Donauwörth. Das gab bem Raifer Zeit, die Staliener an fich zu gieben und nun mit etwa 35 000 Mann ben Schmalkalbner Truppen ebenmächtig bis Ingolftadt entgegen zu marschieren. Bier blieben die feindlichen Beere in Lagern gegenüber stehen; es kam gegen Ende August zu einer erfolglosen gegenseitigen Kanonade; barauf brängte ber Raifer bie Schmalkalbner nach Schmaben hinüber, während er gleichzeitig die niederländischen Truppen mit seinem Heere vereinigte. Der Feldzug bes Sommers mar infolge rein strategischer Unterlegenheit für die Schmalkaldner verloren: eine Thatsache, die in Anbetracht ber ursprünglichen Musfichten in gang Deutschland ben schlimmften Gindruck machte

und zugleich England und Frankreich enbgültig bestimmte, sich nicht in die beutschen Verhältnisse zu mischen.

Und während man in Schwaben ziemlich ratlos weilte, brach Berzog Morit von Cachjen in Mittelbeutschland los. Um 27. Oftober 1546 ward bie sächsische Kurwürde auf ihn übertragen und ihm der Erwerb der gesamten fursächsischen Länder in Aussicht gestellt. Am gleichen Tage erklärte er Johann Friedrich die Fehde, und seine Truppen besetzten im Berein mit böhmischer Bilfe Ronig Ferdinands binnen furgem das ganze Kurland; nur Wittenberg und Gotha hielten sich aufrecht. Es war das Signal zum Abmarsch der Schmal-faldner aus Schwaben, zur Entwaffnung des Südens und Weftens überhaupt. Bier hatte Karl bie großen Stäbte ichon längst empfindlich zu treffen gewußt, indem er ihre Handels= guter in feinen Reichen mit Befchlag belegen ließ, überhaupt ihren materiellen Intereffen thunlichft entgegentrat. Sest er= gaben sie sich ihm wehrlos — waren boch viele ihrer reichen Geschlechter, vor allem die großen Bankhäuser ber Fugger, Belfer, Baumgartner und andere, längft infolge alter Gefchäftsbindungen mit dem Papfte an den alten Glauben, infolge außerordentlicher Vorschüffe und Verdienfte an den Kaifer gefesselt. Karl aber nutte die Gelegenheit aus, um den Ginwohnern die schwersten Schahungen aufzuerlegen; es war der Beginn bes Verfalls ber finanziellen Größe bes beutschen Bürgertums. Unter diefen Umständen vermochte sich auch bas beutsche Fürstentum bes Sübens nicht mehr zu halten. Berzog Ulrich von Würtemberg mußte fich unter Zahlung von 300 000 Gulben Kriegsentschädigung ergeben und ward aufs graufamste gedemütigt. Und schon erstreckten sich die Wirkungen des verlorenen Feldzugs weiter, den Rhein hinab; am 25. Februar 1547 verzichtete ber evangelisch gefinnte Herrmann von Wieb, vom Papste feines Amtes entsett, auf bas Rölner Kurfürsten= tum, und an feine Stelle trat ein neuer fatholischer Ergbischof, Abolf von Schaumburg.

Das Schickfal bes Schmalkalbner Bundes mußte sich jett in Mittelbeutschland entscheiben. Hierhin war das Bundesheer

gezogen; hier entfaltete jett Johann Friedrich den größten Eifer und Erfolg in der Mückeroberung seines Landes, ja er suchte Mority im eigenen Gebiete auf. Gleichzeitig begann es in Böhmen zu gären, die alten husstischen Ideen rangen sich wieder empor; der utraquistische Adel ward aufsässig und suchte Berbindungen mit Johann Friedrich von Sachsen. Ein zweiter Abschnitt des Kampses war eingeleitet: wird er zu Gunsten der Reformation verlausen?

Wiederum ward der rechte Augenblick der Offensive verfäumt. Johann Friedrich begnügte sich bamit, fein Land zurückzuerobern und das Land des neuen Rurfürsten Morit zu schädigen; statt sich gegen Franken hin nach Süden zu wenden, unternahm er im April 1547 einen Borftoß gegen Dresben. So ließ er bem Raifer freien Lauf, von Sudmeften her gegen ihn heranzuziehen. Und rascher, als man es ahnte, stand das kaiserliche Beer nördlich des Erzgebirges. 24. April erreichte es zwischen Elbe und schwarzer Elster, füdlich der Lochauer Beide, in der Gegend von Mühlberg, den rudwärts nach Norden zu marschierenden Kurfürsten, zerfprengte fein Beer ohne eigentlichen Rampf und nahm Johann Friedrich felbst gefangen. Darauf ging ber Raifer zur Belagerung bes nahen Wittenbergs über, und im Lager vor ber Stadt fah fich Johann Friedrich am 19. Mai zu einer Kapitulation genötigt, die seine Person, über die vorher das Todesurteil gesprochen worden war, in die unbegrenzt dauernde Gefangenschaft bes Raifers gab und feinem Saufe die Aurwurde und die Aurlande absprach. Nichts blieb bem verlorenen Manne, als fein Glaube, ben er ftandhaft und siegreich verteidigte.

Es war ein unerhörter Schlag, ber ganz Nordbeutschland bem Kaiser zu Füßen warf. Und schon schwankte auch der lette volitische Hort des Protestantismus, Gessen.

Was vermochte Landgraf Philipp gegenüber dem nunmehr allmächtigen Kaifer? Nur darauf kam es noch an, eine möglichst vorteilhafte Form der Unterwerfung zu finden. Für den Landgrafen vermittelten sein Schwiegersohn, Kurfürst Morit, und Kurfürst Joachim II. von Brandenburg. Allein sie erreichten nicht mehr, als daß der Landgraf sich auf Gnade und Ungnade ergeben müsse, wobei freilich Lebensstrafe, Konsiskation und ewiges Gefängnis ausgeschlossen sein sollten. Wenigstens unter diesen Aussichten, ja mehr noch: mit der sicheren, von beiden Kursürsten mit ihrer Person gewährleisteten Hoffnung, übershaupt nicht gefangen gesetzt zu werden, stellte sich Philipp zu Halle dem Kaiser.

Es kam anders. Während eines Abendessens beim Herzog Alba ward Philipp am 19. Juni ergriffen und gestangen gesett. Als grausamer Sieger, die Häupter der deutsschen Protestanten gesangen mit sich führend, verließ der Kaiser die Länder, in denen Luther geboren war und gelehrt hatte. Und gleichzeitig schlug sein Bruder Ferdinand in Böhmen in dem Aufruhr des hussitischen Abels den letzten Widerstand nieder, der dem Hause Habsburg und dem katholischen Glauben noch hätte gefährlich werden können.

2. Nach seinen Siegen berief ber Kaiser zum Herbst 1547 einen Reichstag nach Angsburg. Noch war er, als er zu seiner Eröffnung am 1. September in Angsburg einritt, von Massen seiner fremden Söldner umgeben: es war ein "geharnischter Neichsetag". Auf ihm begann Karl die Folgerungen aus seinem Siege gegenüber dem Neiche und den Protestanten zu ziehen.

Da war es zunächst selbstverständlich, daß die Städte, vornehmlich die oberdeutschen, den Preis des Kampses zahlen nußten. Dem Kaiser, der die Communidades Spaniens niedersgeworsen, der den niederländischen Bürgersium geknechtet hatte, dem "Henter Brabants" konnten sie von jeher nur als eine Anomalie der deutschen monarchischen Berkassung erschienen sein; jeht war die Zeit gekommen, sie zu demütigen. Die deutschen Fürsten sahen im allgemeinen in ihnen nur schlimme Konkurrenten der Territorien; sollten zudem die protestantischen Fürsten ihnen nach ihrem Verhalten während des Krieges des sonders gewogen sein? Man rechnete ihnen nach, daß sie mit

Opferung eines kleinen Teils ber Summen, die sie nachmals bem Kaiser als Kontribution hatten zahlen müssen, dem Kriege von Anfang an eine andere Wendung hätten geben können.

So fallen gelassen von Kaiser und Fürstentum, begannen sie ihre bisherige selbständige Stellung im Reich zu verlieren; man ließ sie zu den Beratungen über das Reichskammergericht nicht zu; in Sachen der Neichssteuer wurden sie nicht befragt und schwer überlastet. Es war der Ansang des Endes ihrer politischen Stellung.

Um so mehr nußten die Fürsten hervortreten. Freilich erhob sich über sie jett auch im Rahmen der Verfassung höher, wie seit langem, der Kaiser. Man bemerkte, daß er sich an die verdindlich ceremoniellen Formen, mit denen er die Reichsfürsten bisher zu empfangen pflegte, minder gebunden hielt; man sprach allgemein von seinen Plänen, dem Reich strenger monarchische, wie man sich ausdrückte, "patrimoniale" Formen zu geben.

In der That war das die Absicht Karls. Er suchte sie in der Art zu verwirklichen, daß er unter Vermeidung der alten, eingewohnten Formen der Reichsverfassung in Reichstag und Kursürstenkolleg, deren Resorm sehr schwierig gewesen sein würde, vielmehr auf eine neue föderativ-monarchische Verfassung ausging, welche die alte allmählich ersetzen sollte. Eine Liga aller Stände sollte begründet werden; sie sollte nach dem Muster des schwäbischen Bundes für gute gemeinsame Finanzen und ein hierauf zu begründendes Heer eintreten; ihre Veratungen sollten auf Bundestagen in strafferer Form als der auf den Reichstagen üblichen gehalten werden. Es wäre eine Verzüngung des Reiches, zunächst noch auf föderativer Erundlage, doch mit wesentlicher Verstärkung der die Centralgewalt kräfztigenden sinanziellen und militärischen Faktoren gewesen.

Allein es ist bezeichnend, daß Karl selbst jett, im Zenith seiner Macht, diese Reform gegenüber dem zähen Widerstand der Stände, der Fürsten wie der Städte, nicht durchzuseten vermochte. Er mußte sich schließlich mit ein paar Einzelerfolgen begnügen. Sine Reichskriegskasse wurde begründet, das Be-

setzungsrecht für die beisitzenden Näte des Neichskammergerichts, bisher ständisch, wurde dem Kaiser überlassen. Wichtiger war für den Kaiser, daß das Verhältnis der Niederlande zum Reiche am 26. Juni 1548 in der Weise geordnet ward, daß die Lande zwar nunmehr völlig in die Finanz= und Militärversassung des Reiches eintraten, aber gleich den Schweizern der Unterstellung unter das Reichskammergericht entzogen wurden: also nur noch "Anverwandte" des Reiches sein sollten.

Es war eine Maßregel, ber die Überweisung der Niederslande an Philipp, den Sohn des Kaisers, nicht an Maximislian, den späteren Kaiser Max II. und Sohn König Ferdinands, zur Seite lief: Philipp, obgleich Vollblutspanier, sollte auf diese Weise im Neiche in besonderer Selbständigkeit heimisch werden, um dereinst an seines Laters Statt dessen Krone tragen zu können: es war die erste Vorbereitung für eine spätere Wahl Philipps zum deutschen König.

Dringlicher indes, als diese Aussichten, erschien jett vor allem die Regelung der firchlich-religiösen Angelegenheiten der Protestanten. Und hier war die Lage insosern schwierig genug, als die Spannung zwischen Papst Paul III. und dem Kaiser inzwischen den höchsten Grad erreicht hatte. Der Papst wünschte für sein Haus die Erwerbung von Parma und Piacenza: der Kaiser trat dem entgegen; die Kurie fühlte sich in Italien nicht frei, solange die Halbinsel allein in der Hand der Spanier war: Karl ging immer krästiger in Italien vor, und deutlicher bereitz schien die Möglichseit einer erneuten kaiserlichen Theostratie bevorzustehen, der der Papst nur noch als Vischof von Rom gelten werde.

Unter biesen Gegensätzen war das Konzil von Trient am 13. Dezember 1545 zusammengetreten; von Anbeginn nahm es einen den kaiserlichen Wünschen entgegengesetzen Verlauf. Ansfang 1547 war dann der Gegensatz zwischen Papst und Kaiser soweit verschärft, war die Furcht in Nom vor einem allzu vollsständigen Sieg des Kaisers über die Protestanten soweit ges diehen, daß der Papst seine Truppen mitten in der Kreuzsahrt gegen Hessen und Sachsen dem kaiserlichen Kommando entzog.

Damit nicht genug, verlegte der Papst am 11. März 1547 das Konzil von Trient nach Bologna; er entsernte es vom deutsschen Reichsboden, um dem Kaiser nicht die Möglichkeit einer konziliaren Verständigung zwischen Katholiken und Protestanten zu gewähren. Der Kaiser antwortete, nach einigen Versuchen nochmaliger Aussöhnung, mm auch seinerseits auss entschiedenste; er verschloß dem Papst jede Aussicht auf Parma und Piacenza; er sprach dem Konzil zu Bologna den Charakter eines kathoslischen Universalkonzils ab; er erklärte, daß er nunmehr als Vogt der Kirche für die Beilegung des religiösen Zwistes in Deutschland allein werde zu sorgen haben.

Diefer Unschauung gemäß machte fich auf fein Geheiß eine Dreizahl von Theologen, darunter von protestantischer Seite der eitle brandenburger Hofprediger Agricola, ans Werk, um im größten Geheimnis ein Verzeichnis berjenigen Punkte zu entwerfen, in benen die Katholiken des Reiches den Brotestanten nachgeben könnten, ohne ihr Gewissen zu belasten. Diese Bunkte follten ben Protestanten bann von Reichswegen zugelaffen werden bis auf ein wirklich allgemeines und freies Ronzilium. Das Ergebnis der theologischen Beratungen, wie fie durch Vermittelung einer Schrift bes Naumburger Bifchofs Pflug auf das Regensburger Interim des Jahres 1541 zurudgingen, lag Mitte Marg 1548 vor in einem Gutachten, bas den inneren Kern des Protestantismus so gut wie ganz verneinte und nur in einigen äußeren Fragen, namentlich in ber des Abendmahls in beiderlei Gestalt und der Priesterche, ein tolerari posse aussprach. Es war ein Claborat, das gang die Zustimmung des Kaisers fand; als sogenanntes Angsburger Interim wurde es am 15. Mai 1548 vom Reichstag angenommen, ohne daß sich formeller Widerspruch erhob.

So war benn ein Modus vivendi zwischen Katholiken und Protestanten, in Wahrheit freilich fast eine Formel protestantischer Unterwerfung gefunden, für welche der Kaiser Anerkennung ebenso vom Papst und den Protestanten erhosste, wie sie (indes nur in ihrer Geltung für die Protestanten) die wahrhaftig gemeinte Zustimmung der katholischen Stände des Neiches gefunden hatte.

Allein da ergaben sich nun sofort Schwierigkeiten. Papst Paul war troß aller Bedrängung durch den Kaiser nicht dahin zu bringen, das Interim rund anzuerkennen. Zwar übersah er es schließlich, daß deutsche Bischöse das Interim amtlich veröffentlichten, auch löste er im September 1549 das dem Kaiser anstößige Konzil zu Vologna auf; aber weiter ist er dis zu seinem Tode, der am 10. November 1549 erfolgte, nicht gegangen. Der neue Papst, Julius III., ein willensschwacher und geistig wenig bedeutender Mann, hat dann allerdings das Konzil von neuem nach Trient, auf deutschen Neichsboden, geladen; am 1. Mai 1551 sollte es eröffnet werden. Allein nun hatten sich die Dinge schon andererseits wieder so versschoben, daß selbst bei größter Fügsamkeit ein voller Ersolg des Interims nicht mehr zu erwarten stand.

Der Umschwung kam aus bem protestantischen Deutschland wie aus ben beutschen Fürstenkreisen überhaupt.

Weffen er sich in Sachen des Interims von der Nation würde zu versehen haben, konnte Karl schon den Außerungen der Fürsten auf dem Augsburger Reichstag entnehmen. Bezeichnend war, daß selbst der gefangene Kurfürst Johann Friedrich sich erfolgreich weigerte, es anzunehmen: das gehe gegen Seele und Gewissen. Ihm ähnlich sprach sich der Markgraf Hans von Küstrin aus; andere Fürsten, selbst der kluge Mority von Sachsen, baten, es wenigstens stückweise und langsam einzusühren, um die religiösen Bedenken der Untersthanen zu schonen.

Ganz anders klar aber äußerte sich bald die öffentliche Meinung der Protestanten, und sie war fast identisch mit der Meinung der Nation. Man fand das Interim bald lächerslich, bald anmaßend; eine Flut von Spottversen und höhnischen Broschüren ergoß sich über den Text und seine Urheber; Agriscosa wäre in Thüringen bald gesteinigt worden. Es war klar: von einer eigentlichen Aufnahme so ungeschickter Neformsbestrebungen war in der Nation keine Nede.

So gelang es dem Kaiser, nur da, wo er unmittelbar energisch einwirken konnte, wenigstens eine äußerliche An-

erkenning des Interims zu erreichen. Es geschah namentlich in den süddentschen protestantischen Gegenden und in den süddentschen Reichksstädten, die jetzt vollends geknebelt und vielsach auch der älteren freieren Verfassung beraubt wurden. Für die größten Territorien Mittels und Norddeutschlands dagegen mußte der Kaiser damit zufrieden sein, daß man sich langsam und unzufrieden dem Interim dis zu einem gewissen Punkte ansbequemte; geschah das namentlich auch in dem Wiegenlande der Resormation unter der persönlichen Einwirkung des Kurfürsten Moritz und unter traurigem Entgegenkommen der Wittenberger Resormatoren, namentlich Melanchthons, so wurde dem doch von anderer Seite her energisch und mit Glück, namentlich von den Magdeburger Theologen, widersprochen.

Im ganzen war ber Erfolg mehr scheinbar, als von danernder Wirkung, und der Raifer nahm es gern bin, als ibm das Papsttum die Möglichkeit bot, aus der verfahrenen Lage in Deutschland wieder herauszukommen. Das geschah durch die erneute Eröffmung bes Trienter Konzils im Mai 1551, bem beizuwohnen der Raiser auch die Protestanten in einem Reichstagsabschied vom Februar 1551 veranlaßt hatte. Freilich bebentete biefe Wendung gegenüber ber bisherigen haltung bes Raifers eine Niederlage: Die Stellungnahme hoch über Bapft und Protestanten zugleich war aufgegeben, die Zukunft bes beutschen Schismas ben konziliaren Beratungen, ben ordentlichen Verfassungsorganen ber alten Kirche anheimgestellt. Und war aus folder Löfung Gutes für Deutschland und ben Raiser zu erwarten? In dem Augenblick, da sie eintrat, handelte es sich in Deutschland schon nicht mehr so fehr um protestantische, als um politische Interessen; die Opposition gegen ben Raifer hatte sich verschoben und umfaßte jest bas gesamte Fürstentum, b. h. nach ber vom Raiser felbst herbeigeführten Lage ber Dinge alle Vertreter bes Föberalismus im Reiche.

Seit etwa 1547 frankelte ber Kaifer aufs bebenklichste; schon ben Feldzug gegen Johann Friedrich hatte er großenteils nur in ber Sänfte mitmachen können. Um 1550 schien sein

Ende in nächster Zeit zu erwarten; sein niemals starker Körper zeigte sich durch die Anstrengungen eines seit Jahren durchaus persönlichen Negiments nicht minder wie durch die Ansorberungen einer dem Übermaß des Essens und Trinkens gewidmeten Muße völlig verbraucht.

Wie die Welt, so mußte auch der Kaiser selbst sich in dieser Lage mit der Zukunft seines Hauses und seiner Reiche beschäftigen. Nun war für die nächste Nachfolge an der Krone schon gesorgt; seit 1531 war Karls Bruder Ferdinand römischer König. Allein bei den nicht weit voneinander entsernten Jahren der Brüder trat darüber hinaus die Frage auf, wer denn dessen Nachfolger sein werde? Und hier kam für den Kaiser neben Maximilian, dem jovialen, in Deutschland außerordentlich besliedten Sohne Ferdinands, vor allem, ja ausschließlich sein eigener Sohn, Philipp, in Betracht. Philipp war der Kandidat des Kaisers; seine Wahl durch die deutschen Kurfürsten sollte den mit dem Jahre 1547 eingeleiteten Umschwung der deutschen Verhältnisse krönen.

Natürlich trat dem zunächst der Widerstand Ferdinands entgegen. Konnte der Kaiser wirklich glauben, daß er seinen Bruder durch einen am 9. März 1551 abgeschlossenen Vertrag dauernd gesesselt habe, wonach zunächst Philipp und erst nach dessen kaiserkrönung Maximilian zum deutschen König gewählt werden sollte? Zedenfalls versuchte er die Wahl Philipps zum deutschen Könige mit allen Mitteln durchzuseten.

Aber da erlebte er eine grausame Enttäuschung. Mochte er auch nicht auf die augenblickliche Erfüllung seiner Absichten gerechnet haben; die Thatsache, daß von allen Kursürsten sich nur zwei zu dem Reichstag begaben, von dem man vermutete, er werde zur Beschäftigung mit der Wahlfrage Anlaß geben, war über alle Maßen beschämend. Und die zwei erschienenen Kursürsten, die Erzbischöse von Mainz und Trier, erklärten vor dem päpstlichen Runtius, niemals würden sie der Wahl Philipps zustimmen; ja sie empfahlen sich päpstlichem Schutze gegenüber den Zumutungen des Kaisers!

Es war flar: die fürstlichen Libertätsgelüfte waren, soweit

sie sich im Ginklang mit dem Interesse der Nation äußern fonnten, noch mit nichten gebrochen. Und eben in biefem Bufammenfall lag das Bezeichnende des Vorgangs. In Philipp mied man nicht fo fehr ben Sohn Karls V. als ben Spanier. Man war jest in allen Kreisen der Nation von dem Ergebnis aleich wenig erbaut, das die Vereinigung so vieler Kronen auf bem Haupte Karls für Deutschland gehabt hatte; die Ablehnung ber Wahl Philipps war eine unzweidentige, wenn auch fpate Kritik ber Wahl bes Jahres 1519. Und sie war zugleich eine Rritif der Regierung Karls überhaupt. Erst seit den vierziger Sahren hatte ber Raifer längere Zeit in Deutschland zugebracht, hatte er sich und sein perfönliches Regiment ber Nation klar gezeigt. Das Ergebnis war allgemeine Enttäuschung; ber Kaiser war alles andere, als populär. Und noch weniger populär war feine Umgebung. Während die Spanier und Italiener berfelben, weitaus vorherrschend in allen wichtigen Boften, auf bie Deutschen höhnend herabsahen, merkten fie nicht, welch ein haß sich gegen sie, gegen die fpanische Soldateska, gegen die Fremden überhaupt in der Nation anzusammeln begann: Karl ist ber erste und lette fremde Raiser bes alten Reiches gewesen.

Nun, gegenüber der Forderung, Philipp zum König zu wählen, trafen sich all diese Anstände gegen den Kaiser, seinen Hof, sein Heer gleichsam in einem Brennpunkte: niemals würde die Nation eine solche Wahl ertragen haben. Die Fürsten aber, die sich dieser Wahl zunächst zu entziehen suchten, handelten dabei im Sinne dessen, was sie im Lause des letzten Jahrhunderts wirklich geworden waren, im Sinne der führenden Bertretung der Nation. So trat in dieser Frage die religiöse Seite völlig zurück: ein einheitlicher Jug ging durch die deutsche Welt, und gerade ihm zeigte sich der Kaiser nicht gewachsen. Swar eine Erfahrung, die bei den Fürsten, die soeben noch in den Personen ihrer Vettern von Würtemberg, Sachsen und Hessen durch den Kaiser aufs ärgste gedemütigt worden waren, leicht weitere Erwägungen veranlassen mußte.

## III.

1. Lange bevor der Kaiser offen mit dem Plane der Wahl Philipps auftrat und dadurch die gesamte deutsche Fürstenwelt, die er durch die Behandlung der gefangenen Fürsten und die Beibehaltung des spanischen Kriegsvolks längst persönlich erstittert hatte, auch politisch stutig machte, hatten die protestantischen Fürsten des Nordens schon an einen neuen Bund zum Widerstand gegen ein erneutes Vordringen des Kaisers gedacht. Sie waren dabei gedeckt durch das protestantische Dänemark, durch den dem Kaiser fast unerreichdaren Preußenherzog, der des Neiches Ucht ohne viel Mühsal trug, wie durch Polen, wo die Reformation namentlich unter dem Abel Fortschritte gemacht hatte. Außerdem konnten sie sich der Sympathien einiger größerer norddeutscher Städte gewiß halten.

So begann schon Anfang des Jahres 1548 Herzog Otto von Braunschweig-Harburg mit Frankreich zu verhandeln; ersfolglos. In den Mittelpunkt eines vornehmlich nordischen Bundes trat darauf der Markgraf Johann von Küstrin; er brachte schließlich auf der Hochzeit des Herzogs Albrecht von Preußen in Königsberg während des Februars 1550 einen Bersteidigungsbund zwischen sich, dem preußischen Herzog und Herzog Albrecht von Mecklenburg zu stande.

Der Bund hatte an sich keine große Bedeutung, wenn ihm auch noch einige Teilnehmer zutraten. Wichtig wurde er erst, als Morit von Sachsen thätig eingriff und bald die Führung in ihm erreichte. Kurfürst Morit war unter allen deutschen Fürsten der gelehrigste Schüler der kaiserlichen Politik; skrupellos, nur eigene und allenfalls noch allgemeinere fürstliche Standesinteressen anerkennend, wußte er sich mit allen Mitteln eines weit umherschauenden Blickes, größter Schlauheit und ungemessenen Ehrgeizes zu fördern. Erstannlich wandelbar in den Mitteln zu festschenden Zielen war er ungemein schwer zu enträtseln; deshalb dem Mißtrauen aller ausgesetzt, hat er gleichwohl alle überlistet. Schon seit mehreren Jahren hatte der Kaiser ihn bitter verletzt. Nach der Besiegung des

Kurfürsten Johann Friedrich hatte er gehofft, die Bistumer Magdeburg und Halberstadt zu erhalten; ber Raifer hatte nicht daran gedacht, sie ihm zu geben. Auch war er nicht in den vollen Besit aller wettinischen Länder gelangt, vielmehr hatte er zur Ausstattung der der Kurwürde entsetten Ernestiner diesen einen Teil der thuringischen Lande abtreten muffen. Dem allen war bann bie Gefangennahme feines Schwiegervaters Philipp von Seffen gefolgt gegen das ausdrückliche, ihm gegenüber geleistete Versprechen, er solle nicht durch Gefangensetzung bestraft werden. Und empörend wurde Philipp in der Gefangenschaft behandelt. Während Johann Friedrich von Sachsen, ber bem Kaifer gegebenenfalls noch gegen Morit nüten konnte, freundlich angesehen und gleichsam aufgespart ward zum Ausfpielen gegen den verdächtigen neuen Kurfürsten, mußte Philipp alle Barten einer wirklich graufamen Saft erdulden. Man ging soweit, ihn ständig zu beaufsichtigen, ihn bei Ablöfung ber Wachtposten in ber nacht im Schlafe zu ftoren; man brachte ben lebenslustigen Mann bis zum Gedanken bes Selbstmorbes. Wie hatte Morit, ber stolze Fürst und Sohn, bies nicht empfinden follen? Und über bas Gefühl ber Rache hinaus trieb ihn fein Ehrgeis nach weiterem Besitz und höherer Burbe: zum mindesten wollte er der Retter der fürstlichen Libertät werden gegenüber einem absolutistischen Raifer.

So begann er seit Anfang 1550 eifrig Verbindungen zu suchen. Er wußte sich mit den jungen Ernestinern zu stellen, die nun in Thüringen regierten und aus ihren Gefühlen gegen den Kaiser kein Hehl machten; er knüpfte durch die Vermittelung des hessischen Hoses mit König Heinrich II. von Frankereich an. Er stellte sich freundlich mit Kurfürst Joachim II. und trat durch den Markgrafen Albrecht Alcibiades von Branzbenburg, jenen fürstlichen Käuberhauptmann der Mitte des 16. Jahrhunderts, in Beziehungen zu dem nordischen Bunde des Markgrafen Johann von Küstrin.

Nun begegneten allerdings diese Anknüpfungsversuche namentlich bei den nördlichen Fürsten wieder einigen Zweifeln, als Morit sich im Herbst 1550 mit seinen Truppen als Reichsfeldherr gegen das geächtete Magdeburg wandte und fich folieflich fogar mit Reichsmitteln in ben Befit ber Stadt und bes Erzstiftes zu feten suchte. Und gewiß leitete ihn hierbei das eigene Interesse, das jo lange begehrte Land zu erwerben; zugleich aber vermochte er auf diese Beife auch unauffällig, ja im Dienste bes Raifers ein Beer aufzustellen, bas weiterhin andern Zweden bienen fonnte. Gben mahrend der Zeit des Magdeburger Feldzugs trat Morit allmählich in voller Energie und ohne Sintergedanken an die Spite ber bem Raifer feindlichen Bewegung ber nordbeutschen Fürften. Und es gelang ihm, fie unter feiner Führung zu einigen. Im Mai 1551 kam es zu einer Zusammenkunft zu Torgan, an ber neben Morit Johann von Küstrin, der sich nun, wenn auch ungern, feiner führenden Stellung im bisherigen Bunde begab, ferner der fromme und fühne Berzog Johann Albrecht von Decklenburg und ber junge Landgraf Wilhelm von Seffen teilnahmen In ihr wurde beschloffen, in einem geeigneten Augenblick ben Rrieg gegen Rarl V. aufzunehmen, ber es mage, die beutsche Nation "von ihrer alten Freiheit in eine ewige viehische Servitut zu bringen".

Zur Vorbereitung dieser Absicht wurde beschlossen, die jungen Ernestiner in Thüringen als Feinde anzusprechen, wenn sie nicht in dem kommenden Kampke Neutralität als Beihilfe versprächen, vor allem aber Verhandlungen mit Frankreich einzuleiten; dem französischen Könige sollte für eine wirkungsvolle Unterstützung sogar die Wahl zum römischen König in Aussicht gestellt werden. Das hinderte nicht, daß man gleichzeitig beschloß, König Ferdinand unter allen Umständen zu schonen: nach dieser Seite hin galt es, klug die Spaltung anszunüßen, die zwischen Karl V. und seinem Bruder wegen der Kandidatur Philipps für die deutsche Königswürde entstanden war.

Am wichtigsten von allebem waren die Verhandlungen mit Frankreich. Sie wurden denn auch mit um so größerem Eiser betrieben, als von Frankreich her, obwohl dieses im allgemeinsten internationalen Gegensatz zur kaiserlichen Politik stand, dennoch

die Reigung zur Verständigung nicht übermäßig groß war. Rönig Beinrich II. hätte gewiß eine Demütigung Karls in Deutschland mit Freuden begrüßt: allein er wünschte aus Gründen der inneren frangösischen Politik keinesfalls als Beschützer der deutschen Protestanten angesehen zu werden. wurde das konfessionelle Glement, das anfangs noch gelegentlich in den Verhandlungen hervorbrach, immer mehr ausgemerzt: die rein dynastischen, fürstlichen Gesichtspunkte traten weiter hervor; mir zu Gunften ber fürstlichen Libertät wünschte König Beinrich zur Bülfe gerufen zu fein. Die Berhandlungen, die teils durch hefsische Vermittelung, teils durch den Markgrafen Albrecht von Brandenburg geführt wurden, fanden nach langen Vorbesprechungen zu Annaburg im Oftober 1551 endlich am 15. Januar 1552 zu Schloß Chambord ihren Abschluß; die militärischen Verabredungen hatten Mitte Februar 1552 zu Friedewalbe statt. Nach ihnen hatte Frankreich für die ersten drei Monate bes kommenden Feldzugs gegen den Raiser 240 000 Rronen, für jeden der folgenden Monate 70000 Rronen Sülfsgelder zu gahlen. Dafür versprach der Bund, bei der nächsten deutschen Königswahl den Wünschen Frankreichs zu folgen, und trat an König heinrich als Vifar bes Reiches die Städte Cambrai, Met, Toul und Verdun ab. Es war ein Vorgang ohnegleichen. Wann hatten fich beutsche Fürsten herausgenommen, über Reichsgebiet zu verfügen? Man burfte auch nicht anführen, daß diefe Städte für Deutschland weniger Wert hatten, da fie fremdsprachig waren. Es ist ein bem 16. Jahrhundert noch fast völlig fremder Gefichtspunkt. Es handelte fich einfach um Berrat am Reiche, um damit dynastische Interessen im Innern zu wahren. War das Verfahren so nach allen Seiten bin ungewöhnlich und rechtlich wie sittlich gleich verwerflich, so ist freilich nach ber andern Seite zu bedenken, daß das Reich um diese Zeit fast schon in Auflösung zu einem losen Staatenbund begriffen erschien, daß eben die Raifer es gewesen waren, die den Eidgenoffen sowie den Niederlanden eine mit dem her= gebrachten Begriff ber Reichseinheit unvereinbare freie Stellung gegeben hatten, und daß weiter abliegende Länder des Reichs. wie Mailand, vom regierenden Neichsoberhaupt keineswegs wie unweräußerliche Bestandteile des Neiches, sondern wie lose Tauschsobjekte der internationalen europäischen Politik behandelt wurden.

Während so die nordischen Fürsten gegen den ihrer Freisheit entgegentretenden Kaiser dis zum Losschlagen gerüstet hatten, weilte dieser sorglos, ja anscheinend munterrichtet in Innsbruck. Vergebens hatte seine Schwester Maria, die Statthalterin der Niederlande, wiederholt gewarnt, er möge sich nach dem Westen, nach den Niederlanden zu bewegen; vergebens hatte auch König Ferdinand seine Stimme erhoben. Der Kaiser war apathisch, krank; die Politik, in deren Gesamtlage sich wenig Gutes für ihn sand, widerte ihn zeitweilig an.

Und Aurfürst Morig wußte seine Absichten aufs trefflichste zu verheimlichen. Noch am 9. November 1551 nahm er die inzwischen eroberte Stadt Magdeburg seierlich in den Schutz des Kaisers, während er sich gleichzeitig insgeheim gegen Zuslassung des evangelischen Glaubens Treue als Erbherr schwören ließ, und noch im Winter versprach er, den Kaiser zu besuchen, und ordnete eine sächsische Gesandtschaft an das Konzil zu Trient ab.

So wurde der Kaiser völlig überrascht, als im März 1552 die Franzosen gegen Lothringen losdbrachen und gleichzeitig ein Heer des fürstlichen Bundes, dem sich Markgraf Albrecht Alcidiades mit seinen Truppen auschloß, in Franken erschien und schon am 1. April vor den Mauern Augsburgs stand.

Und auch jest wußte Moris den Kaiser hinzuhalten. Er war in Verbindung mit König Ferdinand getreten; er hatte ihn gebeten, zwischen dem Kaiser und den Fürsten zu vermitteln; er hatte ihm für den Fall, daß es zu einer Ausgeseichung der Gegensätze komme, seine Teilnahme an einem großen Zug gegen die Türken versprochen, die eben damals von neuem gegen die Habsburger Vesitzungen losstürmten. Und es war ausgemacht worden, daß zu diesem Zwecke zwischen Ferdinand und Morit am 4. April 1552 eine Unterredung zu Linz stattsinden solle.

Man begreift das schmerzliche Erstaunen Ferdinands, als statt dessen Morit am selben 4. April an der Spite des siegreichen Bundesheeres in Augsburg einzog. Und schon fürchteten saste Fürsten in Süddentschland und am Rhein den von der klugen Energie Moritzens getragenen Bund; nur wenige große Städte, vor allem Ulm und Straßburg, widerstanden ihm noch, zum Zeichen des immer noch lebenden fürstlich städtischen Gegensates. Und inzwischen hatte Markgraf Albrecht in schwerer Kriczssahrt Kürnberg und die Bischöfe am Main gebrandschatt, war König Heinrich von Frankreich von Westen her eingebrochen und hatte Toul, Verdun und Nancy genommen, sowie Wetz erobert: übermächtig drang von allen Seiten die Kunde von den Ersolgen des Bundes heran.

Morit ward dadurch alles andere als übermütig. Er sah wohl, wie die seinem Unternehmen anfangs günstige Stimmung der Fürsten aus Zuneigung und Verwunderung immer mehr in peinliche Überraschung über so bedenkliche Ersolge umschlug; er hörte zugleich die nationalen Vorwürse über seine Zugeständenisse an Frankreich. Abschüttelung Frankreichs, rascher Abschluß

mit dem Kaiser war jest sein nächstes Ziel.

Er gab ben Bund mit Frankreich auf; er suchte den Kaiser in Innsbruck zu erreichen. Um 18. Mai wurden die Kaiser-lichen in den bayrischen Alpen an der Chrenberger Klause bestiegt — der Weg nach Innsbruck stand offen; der Kaiser mußte nach Villach entsliehen; am 23. Mai zogen die Verbündeten in Innsbruck ein. Es war ein großer moralischer Erfolg; er traf zusammen mit der Käumung der Reichsgebiete durch die Franzosen.

Aber auch jetzt bedachte Moritz kühl das Ende. War der Bund ftark genng, den Kaiser in Italien anzugreisen? Würden die deutschen Fürsten noch maßlosere Fortschritte eines der Ihrigen dulden? Man mußte jetzt mit dem Kaiser verhandeln; und betonte man ihm gegenüber die Libertät der Fürsten, so war man allgemeiner Zustimmung der deutschen Fürstenwelt sicher. Am 28. Mai ritt Moritz in Passau ein, am 1. Juni

begannen bort Verhandlungen zwischen ihm, König Ferdinand und den zahlreich versammelten Fürsten, in denen eine Grundlage zum Friedensschluß mit dem Kaiser gewonnen werden sollte. Morit forderte den Sieg der fürstlichen Libertät über eine Anzahl kaiserlicher Ansprüche und die Gewährleistung religiöser Duldung unter allen Umständen und für immer, möchte eine künstige konsessionelle Sinigung zwischen Evangelischen und Katholiken erzielt werden oder nicht. Es war vorauszusehen, daß er mit seinen Forderungen ziemlich allgemein durchbringen würde; seine Propositionen wurden zu Propositionen der selbständig verhandelnden Reichsstände gegenüber dem Kaiser.

Allein ber Kaifer weigerte sich aufs hartnäckigste, biefe Borschläge seinerseits anzunehmen: sah er sich boch bamit unmittelbar vor einem Ruin feiner beutschen firchlichen wie monarchischen Politik, ber ben Berfall auch feiner internationalen Beftrebungen zur Folge haben mußte. Erft nach langem Dlüben gelang es Ferdinand, ihm die Zulaffung einer ftart veränderten Fassung bes Bassauer Bertragsinhalts abzuringen. Hiernach follten die Beschwerden über den Absolutismus des kaiferlichen Regiments wie die Frage eines endgültigen Religionsfriedens erft auf einem fünftigen Reichstage erledigt werden und die geforderte Dulbung einstweilen nur bis zu beffen Zusammentritt gelten. Und auch biefe Bedingungen, benen fich schließlich bie in Paffau verfammelten Stände wie Morit - nicht aber alsbald beffen Berbundete - fügten, hat ber Raifer erft am 15. August 1552 zu München widerwillig genug unterzeichnet.

Zweifelsohne ward damit der Sieg des fürstlichen Föderalismus und der religiösen Duldung nur auf kurze Zeit gesichert, dis Karl neue Kraft zur Unterdrückung der Libertät und des Protestantismus gesammelt haben würde. Gleichwohl sind die Verhandlungen zu Passau von großer Bedeutung: zum erstenmal fanden sich in ihnen Katholiken und Protestanten in gemeinsamer Forderung der Toleranz, in gemeinsamem Widerstand gegen die absolutistische Auffassung der Kaisergewalt zufammen. Das aber sind die Gesichtspunkte, an welche der Augsburger Religionsfrieden des Jahres 1555 angeknüpft haben.

2. Kurfürst Morit hatte große Schwierigkeiten gehabt, das schließliche Ergebnis der Verhandlungen seinen Mitverdündeten genehm zu machen; war er selbst doch mit den vom Kaiser durchsgeseten Veränderungen des Vertrages keineswegs zusrieden. Dabei hörte man, daß der Kaiser, nun ganz aus seiner Unthätigkeit erwacht und von Spanien her mit Geld versehen, energisch rüste. In der That erschien er bald von Südosten her im Lande; und in den großen Reichsstädten des Südens, die sich den Fürsten längst ungünstig gezeigt hatten, in Augsdurg, in Ulm, ward er aufs seierlichste empfangen. Freilich war das nur möglich, indem er auf die Durchsührung seines kirchlichen Programms einstweilen verzichtete und nur den Gegensatz zu den Fürsten betonte; er hat die evangelische Predigt in Augsdurg und Ulm geduldet; von dem verunglückten Interim des Jahres 1548 war kaum noch die Nede.

Und auch außerhalb der städtischen Kreise handelte der Kaiser einstweilen nur im Sinne eines scharfen Vorgehens gegen die Fürsten. In dieser Hinsicht war ihm jedermann willkommen, der sich mit ihm gegen die Passauer Vertragsmächte wandte, mochte er sogar evangelisch sein und sich dessen bestennend rühmen.

Nun hatte Markgraf Albrecht von Brandenburg-Culmbach von Anbeginn im mauricianischen Bunde eine eigenartige Stellung eingenommen. Sin gewissenloser fürstlicher Condottiere, groß geworden in den uralten Händeln der fränsischen Hohen-zollern mit Nürnberg, keinem anderen Ziel, als dem materiellen Berdienst in Kriegsraub und Plünderung hingegeben, hatte er mit Moritz ein Sinverständnis nur gesucht, um die reichen fränsischen Stifter mainabwärts sicherer zu brandschatzen. Natürzlich kam ihm da der Passauer Vertrag wenig beguem, zumal er

seine vermeintlichen Eroberungen nicht bestätigte; er hat ihn nicht anerkannt; er plünderte weiter nach Lothringen zu, er dachte an einen Unschluß an den französischen König.

In biesem Augenblick machte ber Kaiser mit dem fürstelichen Mordbrenner Frieden! Die Welt war darüber höchelichst erstaunt; der Schritt bedeutete das volle Ausgeben der firchlichen Position des Kaisers; selbst geplünderte Bischöse sanden den Schutz des Neiches nicht mehr! Freilich erschien damit Karl im Vorteil, wenn er sich etwa zunächst zur Bekämpsung des französischen Verbündeten des Fürstenbundes wenden wollte, in der Absicht, nach dessen Vestegung die Ordenung der inneren Verhältnisse Deutschlands in seinem Sinne in die Hand zu nehmen.

Gegen Schluß bes Jahres 1552 zog Karl gegen König Heinrich; die Wiedereroberung von Met sollte ihm freie Luft schaffen. Allein die Belagerung zog sich hin; Anfang Januar 1553 mußte sie unvollendet abgebrochen werden; der erste Schritt zur Herstellung der alten Autorität war mißlungen.

Inzwischen war Aurfürst Morit, seinem früheren Versprechen gemäß, mit König Ferdinand nach Ungarn in den Kampf gegen die Türken gezogen. Deutschland war dadurch gleichsam frei und aufsichtslos; es war ein Moment, der so recht für eine erneute Thätigkeit des Markgrasen Albrecht geschaffen schien. Der Markgraf kehrte nach Franken zurück, noch immer im Bunde und Schute des Kaisers; alle seine Gegner, vor allem die fränkischen Bischöfe, zitterten. Diese Not zunächst trieb jetzt die süddeutschen Fürsten zu dem Vereine von Heidelsberg vom 29. März 1553; in ihm verbanden sich Bayern, Württemberg, Psalz, Jülich, Mainz und Trier, Katholiken wie Protestanten gleichmäßig zum gegenseitigen Schutz ihres Vesitztandes; es war ein völlig interkonfessioneller Bund, der seine Spitz zunächst gegen Albrecht, mittelbar aber auch gegen den Kaiser richtete.

Aber Markgraf Albrecht ließ sich dessen nicht verdrießen. Vom Kaiser, der eine äußerst zweidentige Haltung nach wie Lamprecht, Denische Geichichte. V. 2.

por bewahrte, wenigstens thatsächlich nicht gehindert, stürzte er sich auf seine Seinde, namentlich die Bischöfe; in furchtbarer Gehde brannte er hunderte von franklichen Dorfern aus: es war bas Hausen eines Berbrechers. Und ichon recten fich feine Gedanken höher. Bisher ein Bundesgenoß bes Raifers, doch beffen nicht mehr völlig sicher, wollte er sich mehr auf die evangelischen Sympathien Mittel- und Nordbeutschlands ftuten, ioweit biefe bem Kurfürsten Morit abgunftig waren. Co hoffte er besonders auf die Freundschaft der Erneftiner in Thuringen, pornweg des gealterten Johann Friedrich, der sich noch immer einen geborenen Kurfürsten nannte und Gotha stark befestigt hatte, ja er wollte als Retter des protestantischen Abels und Bürgertums vor ber fortichreitenden Fürstengewalt überhaupt auftreten, indem er junächft in ben Streitigkeiten ber braunfcmeigischen Ritter und ber Stadt Braunschweig gegen ihren fatholischen Berzog, den tollen Being, jenen zu Bilfe fam.

Allein Diefen Bestrebungen, wie fie ber Raifer gur Ent= wicklung einer vollen Anarchie im Reiche und zur gegenseitigen Schwächung der Fürsten vielleicht nicht ungern fah, trat um alles entgegen, was eine ruhige Zukunft und den Sieg der Fürstengewalt im Reiche erhoffte. Der süddeutsche Fürstenverein zwar hielt sich einstweilen äußerlich noch ruhig, in seinem Innern ichon durch beginnende konfessionelle Gegensätze gelähmt; um so mehr aber trat Kurfürst Morit hervor, in bessen Nachbarschaft Albrecht fein muftes Beer geführt hatte, und mit ihm neben ben frankischen Bischöfen, Nürnberg und Bergog Beinrich von Braunichweig auch König Ferdinand, ber von den frankischen Gegenden her in Böhmen zuerst bedroht werden konnte; in einer Zusammenfunft zu Gger verabredeten fie gemeinfame Magregeln gegen ben Bütenden. Im Sinne biefer Berhandlungen trat Morit an ber Seite bes Herzogs Beinrich von Braunschweig Albrecht entaegen. Ge fam zu bem für die Berbundeten siegreichen Gefecht bei Sievershaufen, am 9. Juli 1553. Allein ber Sieg war tener erkauft. Reben anderen Fürsten ward Kurfürst Morit fcmer verwundet; als die erbouteten Fahnen, mehr als fechzig, zu feinem Belte gebracht wurden, lag er im Sterben; am zweiten Tage nach der Schlacht, am 11. Juli, erlag er feinen Qualen, zweinnddreißigjährig, der begabteste Sproß vielleicht des Hauses Wettin. Aber noch im Tode hatte er das entscheidende Greignis für die föderalistische Fortentwicklung Deutschlands geschaffen. Zwar war Markgraf Albrecht durch die Niederlage von Sievershausen noch nicht völlig gedemütigt. Aber doch nuckte er sich jetzt auf sein fränkisches Heimatgebiet zurückziehen; seine Pläne schrumpsten zusammen, er ward am 1. Dezember 1553 — endlich — gesächtet, und von den fränkischen Fürsten am 13. Juni 1554 auf der Heide zwischen Volkach und Kissingen besiegt, nuchte er sich zur Flucht nach Frankreich entschließen.

Es waren nur Folgecreignisse des Sievershäuser Gesechtes. Und sie trugen durchaus den Charafter der mauricianischen Politik. Die Fürsten sind es gewesen, die schließlich Albrecht vertrieben und damit Ruhe in Deutschland geschaffen haben. Und sie haben das gethan ohne irgend welche Rücksicht auf ihre gegenseitige Konfession, lediglich im Interesse ihrer Ruhe und der ungehinderten Fortentwicklung der fürstlichen Prärogativen und Gewalten.

Karl V. sah die Wendung der Geister und der Ereignisse in Deutschland in tiefer Entsagung. Er war alt geworden und grau vor der Zeit; die Politik begann ihn anzuekeln als ein Metier, das ihm selbst bei meisterhafter Ausübung die Gewährung seiner höchsten Wünsche versagte. Wie weit entsternt war er jetzt von der Besiegung des Protestantismus und dem Ausbau einer absoluten Verfassung, von seinen universalen Plänen nicht zu reden! Selbst die Wahl seines Sohnes Philipp zum römischen König schien unerreichbar.

Er fonnte nicht umhin, die Folgen eines verschlten politischen Lebens zu ziehen. Er verzichtete auf die Wahl Philipps und suchte einen Ersat für diese Enttäuschung, indem er seinen Sohn mit einer Base, Maria der Katholischen von England, vermählte; der Katholicismus, in Deutschland bestritten, sollte wenigstens in England durch spanische Hilse eine erneute Stätte sinden. Er verzichtete ferner darauf, seine innere Politik in Deutschland durchzusühren, indem er die Sorgen der deutschen Regierung im Sommer 1554 seinem Bruder

Ferdinand übertrug: ber follte als römischer Rönig felbständig sein Glück mit den Deutschen versuchen. Darauf folgte ber Bergicht auch auf die niederländische Berrichaft, beren weitere stellvertretende Führung Karls Schwester Maria im Sommer 1555 abgelehnt hatte; thränenden Anges übergab ber Raiser am 25. Oftober 1555 seinem Sohne die Regierung über diese herrlichen Lande, deren Zukunft ihm an die Ausrottung der protestantischen Reperei gekettet schien. Es war das Creignis, das die burgundische Herrschaft thatsächlich fast völlig von Deutschland trennte, ähnlich wie durch die frühere Überweisung Reapels und Mailands an Philipp die uralte staatliche Einheit Italiens und Deutschlands ohne viel Aufsehens zerstört worden war. Und nun fuhr der Kaiser erleichtert nach Spanien ab; am 1. Januar 1556 hat er auf die Krone auch dieses Landes verzichtet, um seine ferneren Jahre, noch immer ein eifriger Berfolger ber politischen Sändel Europas, in ber Einsamkeit des Klosters von San Juste in Estremadura zu verleben. Hier ist er, in Reue, die deutsche Regerei nicht alsbald im Blute ihres Urhebers erstickt zu haben, am 21. Ceptember 1558 gestorben.

An Ferdinand I. war es inzwischen seit dem Sommer des Jahres 1554, sich für Deutschland auf den Boden der einmal geschaffenen Thatsachen zu stellen. Es bedurfte hierzu nach dem Passauer Vertrag der erneuten Auseinandersetzung auf einem Reichstag. Ferdinand hat ihn nach wiederholten Verzögerungen zum 13. November 1554 nach Augsburg berufen; aber erst am 5. Februar 1555 ward er eröffnet. Und alsbald zeigte sich, daß die Verhandlungen nicht eben seicht verlausen würden.

In den Vordergrund trat jett, nachdem die Versuche Karls, die fürstliche Libertät zu brechen, abgewehrt waren, die religiöse Frage. Zwar suchte die Proposition des Königs sie noch zu umgehen, indem sie die Verätung eines allgemeinen Landsriedens in den Vordergrund rückte. Allein die protestantischen Stände waren nicht gewillt, so versahren zu lassen. Sie waren mit Ausenahme des Herzogs von Württemberg, der alle Protestanten auf dem Reichstag vertreten sollte, überhaupt gar nicht persönlich

erschienen, sondern vielinehr zum größten Teile zu einer Sonderversammlung in Naumburg zusammengetreten. Bon hier aus forderten sie einen vollen Religionsfrieden für alle Stände unter gleichmäßiger Anerkennung beider Konfessionen und auf Grund der Wahrung des zur Zeit des Passauer Bertrages vorhandenen Besitsstandes. Nach längerem Zögern konnte man nicht umhin, ihnen diese Forderung zu gewähren. Es war die wichtigste Grundlage eines künftigen Friedens: der Grundsat der Toleranz war wenigstens insoweit verkündet, als die Konfession der Stände in Betracht kam, nicht freilich die der Unterthanen, welche der Religion ihrer Herren zu folgen hatten.

Im einzelnen blieben freilich auch dann noch viele Fragen. Vor allem: wie stand es mit der künftigen Propaganda? Keine der beiden Konfessionen, am allerwenigsten die bisher im Fortschritt begriffene evangelische, konnte den Wunsch haben, daß die einmal gesetzen Grenzen auf ewig gelten sollten. Wie hätte sich auch eine solche Regelung mit der evangelischen Lehre von der Freiheit eines Christenmenschen oder wenigstens eines fürstlichen Christen, seinem Glauben völlig ungebunden nachzuleben, vertragen können?

Freilich für die praktische Durchführung des Grundsates ergab sich eine große Schwierigkeit vornehmlich in den geistlichen Territorien. Konnte ein geistlicher Fürst Bischof oder Abt seines Territoriums bleiben, wenn er zum evangelischen Glauben übergetreten war? Die Anerkennung dieses Grundsates würde binnen kurzem die Säkularisation der geistlichen Fürstentümer veranlaßt haben: sie hätte damit eine wahre Nevolution in den gegenseitigen Machtverhältnissen des
Fürstenstandes überhaupt hervorgerusen. So vereinigte man
sich hier schließlich, freilich unter hestigem Widerstreben einiger
evangelischer Neichsstände, namentlich Kurbrandenburgs, auf
den Borbehalt (Reservatum), daß jeder Bischof und Prälat
überhaupt, der zur evangelischen Konsession übertrete, seine
Lehen und Amter verlieren sollte, und stellte dem eine Dekla-

ration gegenüber, wonach in den Gebieten geistlicher Fürsten ausnahmsweise die protestantischen Unterthanen Religionsfreiheit aenießen follten.

Allein nun wurden diese Ausnahmen, denen noch eine ganze Reihe anderer minder bedeutender Sonderbestimmungen zur Seite trat, doch nicht vollkommen unzweideutig sormuliert, und beide Parteien bewahrten ihnen gegenüber ein unverhohlenes Mißtrauen. Das Reservatum kam daher wohl in das Instrument des Religionsfriedens, aber unter verklausustiertem Protest der Evangelischen, und die Deklaration ward zwar vom König verkündet, aber dem Reichskammergericht zur Rachachtung nicht eingereicht und daher von vielen katholischen Ständen nicht anerkannt.

Es blieb also eine große Neihe von Unklarheiten und Zweiseln, welche dem Frieden, wie er am 25. September 1555 verkündet ward, doch in mancher Hinsicht den Charakter des Provisorischen verliehen. Es war ein Abschluß etwa gleich dem des Wormser Konkordates; eine nicht unbedeutende Fläche des bisherigen Kampsplanes ward den Gegnern als neutral entzogen und unter gemeinsamen Frieden gestellt, die Grenzen aber blieden strittig; und erst die Jukunft mußte lehren, ob auch sie in friedlichem Ausgleich beider Parteien abgesteckt werden könnten.

Viel vollere Ergebnisse wurden in der anderen Nichtung, in der sich die dentsche Geschichte seit etwa einem Jahrzehnt bewegt hatte, gewonnen, in der Frage des gegenscitigen Vershältnisses von Reichsgewalt und Fürstengewalt. Hier siegte jett in wichtigen Punkten der fürstliche Föderalismus; weder Städte noch Centralgewalt traten ihm noch kräftig genug entsgegen. Die Fürsten seiten eine Reichskammergerichtsordnung durch, die die Kontrolle und Vesetzung der Richter sast noch mehr als bisher in die Hand der Stände legte; sie schusen eine neue Kreisordnung des Reiches, nach der das Necht der Friedenssticherung im Reiche, das älteste und am längsten sestgehaltene Recht der Könige, nun im wesentlichen ebenfalls an die Stände, d. h.

fast nur die Territorialgewalten überging. In dieser Richtung leitete somit der Augsburger Reichstag bes Jahres 1555 eine neue Zeit ein: das Zeitalter eines erstarkenden, nunmehr auch ichon die letten Reste ber Bermaltung bes Reichs zersetzenden Territorialismus, ber schließlich bis jum fast völligen Erwerb fürstlicher Souveranetat im westfälischen Frieden fortschritt.



Sechzehntes Buch.



## Erstes Kapitel.

Die naturalwirtschaftliche Reaktion, das Reich und die Territorien in der zweiten Hälfte des sech= zehnten Iahrhunderts.

I.

Die letzten zwölf Menschenalter hatten eine steigende Entwicklung des deutschen Fürstentums gesehen. Unter allen den zerstörenden Gewalten, die im frühen Berfall unserer Lehnsmonarchie seit den Staufern hervortraten, waren die Fürsten zuerst am Plaze: das Jahr 1180 etwa brachte ihnen den Abschluß ihres höheren fürstlichen Standes 1, das Jahr 1230 etwa die erste Kodisitation kommender Hoheitsrechte der Landesgewalt 2.

Nur eine von allen anderen zersetzenden Mächten der alten Reichsgewalt hatte sich schließlich neben ihnen in leidlichem Wettsbewerb entwickelt: die freie Gemeindegewalt der großen Städte; seit der zweiten Hälfte etwa des 13. Jahrhunderts, seit den Tagen des rheinischen Bundes von 1254, seit den ersten Ansfängen der Hanse, seit dem Bunde zur Wahl eines einheitslichen Königs (1273) und dem Nostocker Landfrieden des Jahres 1283° trat sie ihnen zur Seite, ja, trat sie ihnen in den Weg

<sup>1</sup> Bgl. Band III S. 96.

² Bgl. Band III S. 77 ff., 114 ff., 276 ff.

<sup>8</sup> Bgl. Band III S. 288 ff., Band IV 1-3 S. 142 ff., 18 f., 147.

bei allen Bestrebungen, die königliche Gewalt in ihren Rechten zu schädigen. Wenn es tropdem zu immer stärferem Berfall der Reichsgewalt kam, so war hierfür nicht zum geringften eben der Wettbewerb ber Städte und Fürsten um die führende Rolle im Reiche ber Unlaß. Die ewigen Rämpfe zwischen Städten und Territorien, die nicht felten burch felbständige Teilnahme des niederen Adels noch verwickelter wurden, enthielten in sich schon, noch mehr in ihren Wirkungen gegenüber bem Königtum Elemente der Zersetzung. War ihr Verlauf, wie er von taufend gegenseitigen Einungen und Berwürfnissen abhängig war, noch von den Königen der ersten Sälfte des 14. Jahrhunderts leidlich beherrscht worden, jo verlor schon Karl IV. teilweis, ganglich aber Wenzel die Berrichaft barüber. Seitdem bestanden Gimmaen trot ber Golbenen Bulle, die fie verbot, und gegen die Erlaubnis der regierenden Rönige: der Rörper des Reiches, bisber nur mit einem Centrum ausgestattet, begann beren zwei zu erhalten: dualistisch trat neben die Monarchie die in sich freilich noch vielfach zerrissene und spaltendurchzogene Autorität ber Stände.

Mit diesem Verlauf wurde der Eintritt einer föderalistischen Periode der Reichsverfassung unter Beibehaltung der königslichen Spiße notwendig: in söderalistischen Ansprüchen zunächst nußte sich das ständische Machtbewußtsein auswirken. Es gesichah seit dem Egerer Landsrieden des Jahres 1389¹, und die mit ihm beginnende Bewegung, ansangs nur der Entwicklung einer dem Königtum ebendürtig zur Seite stehenden Rebengewalt zugewandt, schritt schließlich in der zweiten Hälfte des 15. Jahrshunderts und namentlich unter Kaiser Maximisian I. dis zu dem Wagnis fort, eine Föderativregierung über dem Könige zu schaffen. Ihr galt schließlich die Monarchie nur noch als repräsentatives Element der Versassungsbehörbe der Stände beruhen.

Wir wissen, daß diese große Bewegung unter Kaiser Max beinahe ihr Ziel erreicht hätte; erst unter Karl V. haben es

<sup>1</sup> Bgl. Band IV 1-3 €. 375 ff.

besondere Umstände veranlaßt, daß sie scheiterte. Als Ersgebnis ihrer mehrere Menschenalter hindurch bestehenden Ginswirfung aber blieb die offenkundige Schwäche der Reichsgewalt.

Aber während der einheitliche Gesamtverlauf der ständischen Bewegung so der bisherigen Virksamkeit der monarchischen Macht geschadet hatte, hatten die Spaltungen innerhalb dieser Bewegung selbst nicht aufgehört, war vor allem der Gegensatzwischen Reichsfürsten und Reichsstädten eher stärker als schwächer geworden.

Freilich, auf fichtbar und empfindlich friegerische Weise war er eigentlich seit der Mitte des 15. Jahrhunderts, seit der Soefter Fehde und bem Nürnberger Rriege 1, nicht mehr ausgetragen worden. Auf offenen Kampf ließen es die Städte seitdem nicht mehr ankommen; sie fühlten wohl, nachdem sich manche von ihnen durch kostbare Befestigungeanlagen fast an ben Rand bes Bankerotts gebracht hatten, daß feit spätestens Ende des 15. Jahrhunderts die fürstlichen Angriffswaffen ihren Verteidigungsanstalten immer mehr überlegen wurden, und fie fürchteten auch die in immer forgfamerer Berwaltung aufgespeicherte Gefantkraft ber Territorien. Co waren fie cs 3ufrieden, wenn sich der Kampf der Fürsten gegen sie auf das Gebiet friedlicher Gegenwirfungen in der Territorialpolitik und gabe Befchneibung bes städtischen Ginfluffes in der Reichspolitik beschränkte. Daß sie freilich bei folder Saltung ichon eigentlich die Besiegten waren, versteht sich von selbst, wurde auch um 1520 überall schon durchaefühlt 2 und zeigte sich bald beutlich in bem Schickfal ihrer bisberigen verfassungsmäßigen Stellung.

Erst in ber zweiten Sälfte bes 15. Jahrhunderts hatten sie eine eigentliche, ziemlich sestschende Reichsstandschaft erreicht. Jest, seit den harten Kämpfen um den Föderalismus unter Maximilian, ward sie ihnen wiederum bestritten. Und behielten

<sup>1</sup> Bgl. Band IV 1=3 €, 451 ff., 456 ff.

<sup>2</sup> So 3. B. in der Reformation Kaifer Friedrichs III.; die Kanfleute erscheinen hier gegenüber den Fürsten schon als der bedrängte, bittende Teil.

sie schließlich auch das formale Recht, so nützte ihnen doch beffen Ausübung unter bem schwankenben Zustand ber Reichsverfassung mährend der Religionskämpfe nur wenig. Hier galt ichließlich nicht mehr die Stimme, sondern das Schwert; und unter beffen Berrichaft zogen bie Städte ftundig ben Kurgeren, obgleich fie die frühesten Berde der Reformation gewesen waren. Schon bei ben ersten fonfessionellen Bundesbewegungen auf protestantischer Seite traten sie in den Hintergrund 1; da sie fich in der neuen Welt dieser Vorgange nicht angesehen fanden, fo wurden sie in ihrer Haltung unsicher2; und weil fie unsicher wurden, jo hatten fie schließlich von beiden Seiten ber, von den Fürften wie von dem fiegenden Kaifer, für ihren Wankelmut zu büßen 3. Mit dem Ausgang des schmalkaldischen Krieges, noch mehr feit bem Religionsfrieden des Jahres 1555, hatten fie ihre felbständige Rolle ausgespielt; der niedere Adel, längst besiegt und sozial gesunken, hat wohl im Jahre 1564 noch einmal hier und da felbständig gemurrt; die Städte bilbeten um diefe Zeit schon ein fast ausschließlich paffives Glement der allgemeinen Entwicklung, das höchstens dann sich äußerte, wenn es fich in seinem innersten Leben getroffen fand.

War so ber große Gegensatz ber politischen Entwicklung bes späteren Mittelalters beseitigt, wie er im wesentlichen auf die besondere, rein örtlich partikulare Entkaltung der frühesten Geldwirtschaft in Deutschland zurückging, waren die Fürsten schließlich politisch allein auf dem Platze geblieben, so hatte dazu außer ihrem Siege in dem jahrhundertelangen Kampfe mit den Städten auch eine ganze Anzahl mehr untergeordneter Ursachen beigetragen. Die Geldwirtschaft war seit der zweiten Sälste des 15. Jahrhunderts auch den Territorien nicht mehr so sern geblieben, als früher; mit ihren eigenen Mitteln hatten die Landesherren die ständischen Käte zu bekämpfen gelernt. Die soziale Umsturzbewegung war seit dem 15. Jahr

<sup>1</sup> S. oben S. 385, dazu 418 f.

<sup>2</sup> S. oben S. 404

<sup>3 3.</sup> oben S. 418 f., 451.

hundert vornehmlich bänerlich-proletarisch gewesen; wurde sie unterdrückt, jo fiel Berdienst und Erfolg mehr ben ländlichen als ben städtischen Gewalten ber Nation zu. Die Reformation endlich fand wohl in den großen Städten besonders treuen Inhang, aber Luther war der Unterthan eines Fürsten, und Fürsten allein wußten die nationalen und internationalen Berbindungen herzustellen, deren Bestand die Reformation gerettet bat, seitdem ihre Durchführung ein politisches Problem geworden war.

Run waren freilich nicht alle Fürsten Protestanten, so wenig wie die Reformation in allen Großstädten Eingang gefunden hatte. Aber indem Raifer Rarl V. in dem letten Sahrzehnt feiner Regierung die Absicht, den neuen Glauben zu unterdrücken, mit dem Plane einer mehr absolutiftischen Monarcie, einer Unterdrückung folglich auch der fürstlichen Libertät verquickt hatte, waren dem Sandeln der protestantischen Fürsten auch die Sympathien der katholischen Bettern nicht vorenthalten geblieben. Man war zu einem ziemlich weitgehenden allgemein= fürstlichen Ginverständnis über die Notwendigkeit eines Rampfes gegen jeden faiferlichen Absolutismus gleichviel welchen Befenntnisses gelangt, und in dieser Form war die Errungenfchaft ber Reformation auch ben fatholischen Fürsten zu gute gefommen.

Bett war nun biefer Rampf geführt worden, und er hatte mit der Abdankung Karls V. geendet. Richts Unüberwindbares ichien jest ben fieben Kurfürsten und ben etwa achtzig Fürsten des Reiches mehr entgegenzustehen, wenn nicht ihre Uneinigkeit; föderativ erschien, ging man gemeinsam vor, die Zukunft. Ift es tropbem, bei ben bestehenden fonfessionellen Gegenfäßen wie infolge der Ungleichheit des Machtbereiches der einzelnen Fürften — das Kurfürstentum Brandenburg umfaßte 700, das Stift Worms 3 Geviertmeilen - zu einer jo glatten Löfung der Verfassungsfrage nicht gefommen, fo war doch so viel klar, daß die Wirksamkeit der Reichsgewalt von nun ab noch weit geringer bemeffen fein würde, als bisher.

In der That fallen, vom Standpunkte der letten Zeiten des alten Reiches bemeffen, die spätesten großen Lebensäußerungen ber Reichsacschaebung und Reichsverwaltung in die erste Sälfte

und die Mitte des 16. Jahrhunderts. Und hier sind wieder, trot aller politischen Erbärmlichkeit der Zeit, doch noch die Regierungsjahre Kaiser Maximilians I. die fruchtbarsten gewesen: hatten sie sich doch immerhin durch einen entschieden organisatorisch beaulagten Regenten ausgezeichnet, sowie durch Reichsstände, die als Ganzes um die Reichsinteressen noch stetig besorgt waren.

Vor allem war damals das Reichstagsrecht einigermaßen fest entwickelt worden: eine bestimmte Ordnung in dieser Hinsicht war freilich die wesentliche Voraussetzung auch föderalistischer Fortichritte. Es wurde jett zur feststehenden Ubung, daß der Reichstag vom Raifer nach Zustimmung der Kurfürsten berufen wurde; den versammelten Ständen wurden faiserliche Vorlagen gemacht, und diefe Propositionen hatten die Beratung und Beschlußfaffung der drei Rurien der Aurfürsten, Fürsten und Reichsstädte zu paffieren. Über das Endergebnis biefer Behandlung fanden bann, gang im Sinne eines biplomatischen Bin- und Herfeilschens, Verhandlungen zwischen den Kurien statt, bis darans eine Anzahl von Beschlüssen als allen genehm hervorging. Bu biefen Beschlüssen hatte barauf ber Raifer feinerseits Stellung zu nehmen: er konnte sie einzeln annehmen ober abweisen oder auch unter ihm zusagenden Anderungen zu neuer Beratung gurudweisen; er war in biefen Dingen noch ziemlich freier Berr feiner Entschluffe. Aber freilich erforderte eine Berhandlungsart in der Beife der angedeuteten ungemeine Rube und fehr viel Zeit, zumal die Stände meift nur durch Gefandte vertreten waren, die, ohne Vollmacht in wichtigeren Dingen, jede schwere Sache ad referendum nahmen. Go fonnte es bei dringenden Geschäften ichon im 16. Sahrhundert häufig vorkommen, daß ein Reichsschluß erst unter bereits veränderter Lage ber Dinge, barauf er fich bezog, zu ftande kam.

Und wie schwer war es in den meisten Fällen, das einmal Beschlossene zur Ausführung zu bringen! Der Kaiser besaßeine Berwaltung fast nur noch als Landesherr; die habsburgischen Herrscher konnten also für die Durchführung von Reichssachen nur durch ihr — übrigens häusig vermistes

landesherrliches Beispiel wirken: das Neich als folches entschrte fast jeder administrativen Sinwirkung. Was kounte unter diesen Umständen die ziemlich umfangreiche Reichspolizeigesesgebung des 16. Jahrhunderts helsen! Wesentlich nur als Borbild für verwandte Territorialgesetzebungen und, wo diese nicht einstraten oder ausreichten, als deren Ersatz wurde sie wirksam. Wurden doch dem Neiche sogar seine vornehmsten mittelalterslichen Zwecke und Nechte, Rechtssprechung und Friedenswahrung, halb und halb entzogen!

Gewiß hatte das Reich feit 1495 in dem Reichskammer= gericht ein ftarkes Organ ber Rechtspflege erhalten, beffen Husbau im ganzen mit dem Jahre 1555 abschloß. Aber es war nur mit 24, gubem meift von ben Ständen ernannten Beifigern unter dem Borfite des Kammerrichters ausgestattet, und so war nicht baran zu benken, daß diese geringe Anzahl von Richtern den Erforderniffen der oberften Rechtsfprechung auf die Dauer gerecht werden konnte: schon früh ertönten laut und lauter die Rlagen über Verschleppung und Refte. Und bas, obwohl die Rompetenz des Gerichtes ziemlich begrenzt war: nur die Berufungsfachen aus folden Ländern, die fein Privilegium de non evocando erworben hatten, standen ihm zu, dazu die Rechtssprechung bei Rechtsverweigerung in ben niederen Gerichten und bei Rlagen gegen Reichsunmittelbare. Run war allerdings fein mittelbarer Ginfluß auf die gefamte deutsche Rechtspflege und Gerichtsverfaffung nicht gering; als Appellinstanz, die nach römischem Rechte urteilte, hat es viel zur Aufnahme biefes Rechtes auch in ben unteren Inftanzen beigetragen, und der Civilprozeß ist in Hunderten von territorialen und städtischen Civilprozefordnungen zumeist nach dem Muster ber Reichstammergerichtsordnung festgestellt worben. Aber un= mittelbar politischer Ginfluß wurde durch folche Zusammenhänge für das Oberhaupt des Reiches schwerlich begründet.

Wie aber war gar die Wahrung des Friedens, die Neichssicherheitspolizei, seinen Händen entglitten! Seitdem die zu Zeiten Kaiser Marens unternommene Sinteilung des Neiches in zehn Kreise nach der Hauptmasse seiner Länder durchgeführt war, stand die Macht, den Frieden aufrecht zu erhalten, in jedem Rreife zunächft durchaus bei ben Reichsständen, die diesem Rreise angehörten; sie bildeten den Rreistag, der die Landfriedensfachen verhandelte; fie mählten fich den Kreisoberften und dessen Zugeordnete. Und war ein Kreis nicht imstande, Die Sicherheit in feinen Grenzen aus eigner Rraft aufrecht gu erhalten, fo mandte er fich feineswegs an den Raifer, fondern zunächst vielniehr an feine Rachbarfreise und bei noch größerer Not an den Erzbischof von Mainz, der dann den fogenannten Reichsbeputationstag, einen Ausschuß sämtlicher Reichsftände, in Frankfurt versammeln und durch diesen famtliche Reichstreise zur Silfe aufbieten laffen konnte; erst wenn die Gefahr die Grenzen der damit aufgebotenen Silfe überschritt, wurde der Raifer gerufen. Es war eine Depossebierung bes Raifers von jeder gewöhnlichen Ginwirkung in Landfriedensfachen; in ber Reichserekutionsordnung des Jahres 1555, durch welche die Friedensgesetzgebung im wesentlichen abgeschlossen wurde, ist fie bereits ganglich zur Thatsache geworden.

Bas follten ba bem Raifer noch finanzielle und militärische Rechte viel belfen! Es schien nur folgerichtig, wenn es zu beren gesetzgeberischer Ausgestaltung unter Raifer Max trot taufend Anläufen überhaupt nicht fam. Freilich: unter Rarl V. erwartete man fie um jo mehr. Und in diefer Boraussicht beschnitt man dem jungen Herrscher schon in der Wahlkapitula= tion bes Rahres 1519 die Flügel. Nach ihr follte ber Kaifer ohne Beiftimmung bes Reichstags ober wenigstens ber Rurfürften feinen Krieg erflären dürfen, womit benn auch fein Bundnisrecht an die Genehmigung wenigstens ber Kurfürften geknüpft ichien. Es war eine Bindung wichtigster friegsherrlicher Rechte. Und ferner follte der Raifer nach der Kapitulation ohne Bustimmung ber Rurfürsten keine heimgefallenen größeren Reichs= leben vergeben und feine neue Zollstätten errichten ober bie Bollfage ber bestehenden erhöhen durfen. Es waren Beschränfungen, die, an sich nicht unbillig, doch in die finanzielle Freibeit des Königtumes eingriffen.

Indes, hatte man in der kommenden Regierungszeit Karls V. eine neue Ara gesetzgeberischer Maßregeln zum Ausbau des

Reiches erblicken wollen, jo hatte man fich getäuscht. Für den Raifer war Deutschland nur ein Besitz neben manchem andern; es war ein Moment in seiner Beurteilung jener internationalen Lage, Die er beherrichen wollte; nur als Ganges, wie es war, in seiner Wirkungsfähigkeit nach außen, nicht als im Innern verbeffernswert mar es für ihn zunächst wichtig. Dazu famen die staatlichen Wirkungen der Reformation. In den großen Beiten bes britten Sahrzehnts murben badurch die Funktionen bes Staates überhaupt bis zu einem gewissen Grade matt gefest: fväterhin begründete ber Unterschied ber Ronfession, ber ja nicht die einzelnen Menschen, sondern nach dem Grundsage cuius regio eius religio vielmehr die einzelnen Territorien ichied, eine fo ichroffe Zweiteilung der Reichsstände in evangelische und fatholische, daß an eine große gemeinsame Gesetzgebing beiber Teile, etwa gar noch unter besonderem Ginfluß bes Raifers, um fo weniger zu denken mar, als beide konfessionellen Lager in Wechfelbeziehungen zu auswärtigen Mächten getreten waren und nicht felten die Religionsgemeinschaft der Reichsgemeinschaft vorzogen.

Unter diesen Umständen war von der Begründung fräftiger Reicksfinanzen, etwa gar der Einführung eines Reickszollwesens, wie man eine Zeitlang geträumt hatte<sup>1</sup>, nicht die Rede; es war genug, wenn sich das Reich durch Matrikularbeiträge wenigstens für die Erhaltung des Reichskammergerichts und für die Bedürsnisse vorübergehender Kriegssührung kümmerlich hinstristete. Maßgebend für die Berechnung dieser Beiträge wurde dabei die Matrikel des Wormser Reichstags vom Jahre 1521. Sie ergab als Umlageeinheit den sogenannten Römermonat von 128 000 Gulben, d. h. die Unterhaltungskosten eines Heeres von 20 000 Mann zu Fuß und 4000 zu Roß auf die Dauer eines Monats. Erhoben wurde diese Einheit oder ein gewisses Vielfaches von ihr nur auf besonderen, für einmal geltenden Beschluß des Reichstags; eine regelmäßige Einnahme ist aus ihr niemals hervorgegangen.

¹ €. 38. V ¹ €, 336 f. (V 1 ¹. ² €. 324 f.).

Wie konnte nun das Reich in dieser Lage von sich aus verwalten, ja auch nur die allgemeine Verwaltung der Terristorien beaussichtigen wollen! Es sehlten dazu alle Mittel. So mußte auch die Wohlfahrtsgesetzgebung des Reiches sich im Grunde auf wohlwollende Empfehlungen beschränken, blieb, da diese Empfehlungen nur teilweis Veachtung fanden, leicht unwirksam und schlief endlich ein. Munterer erhielt sie sich auf längere Zeit nur da, wo sie von interterritorialen, durch bloße Landesgesetzgebung nur schwer zu befriedigenden Interessen getragen ward, z. B. auf dem Gebiete des Verkehrswesens. Indes wird sich später zeigen, daß die größte Errungenschaft anch dieses Gebietes, das Reichsmünzgesetz vom Jahre 1559, dennoch gegenüber den partikularen Zielen der Landesgesetze gebungen Schiffbruch litt.

So begreift es fich, daß Reichsgesetzgebung und Reichsverwaltung nach ber Zeit Karls V. Wichtiges überhaupt fann noch geschaffen haben. Zwar wurden noch einige Entwicklungen der früheren Zeit legislatorisch jum Abschluß gebracht, und Raiser Ferdinand I. begründete im Jahre 1559 im Wettbewerb mit dem wefentlich ständischen Reichskammergericht in dem Wiener Reichshofrat noch ein oberstes, rein kaiferliches Reichsgericht, das zugleich mit den Funktionen eines Staatsrates ausgestattet war. Aber darüber hinaus die monarchische Gewalt in Gesetzgebung und Verwaltung ftärker zu betonen, mißlang. Wenn fpäter, im Jahre 1609, der junge Gießener Jurift Reinkingt die These aufstellte, das Reich sei nach Maßgabe der niemals wider= rufenen Lex regia des alten Rom eine absolute Monarchie, jo haben bem felbst in ber Zeit bes Erscheinens biefer Schrift, in den Wicgenjahren der Theoreme der absoluten Monarchie, die Stände wie die Bublizisten, vor allem Hippolithus a Lapide, mit leichtem Erfolg widersprochen.

Die nächsten Nachfolger Karls V. aber, Ferdinand I. wie Marimilian II., Rudolf II. wie Mathias, waren gar nicht in der Lage, sich praktisch zu solchen Anschauungen zu bekennen.

<sup>1</sup> S. unten S. 504.

Sie alle litten unter ber engen, mir auf Deutschland und feine öftlichen Nachbarn begrenzten Ausbehnung ihrer Bausmacht; fie waren faum ftarfer als mancher Rurfürst; die Weltmacht Rarls V. ftand ihnen nicht zur Berfügung. Ja mehr: gegenüber dem andauernden Vordringen der Türken maren fie ftandig auf die Unterstützung des Reiches angewiesen. Co galt für fie eine fonservative Politif. Gie suchten fast burchweg die perjonliche Freundschaft ber wichtigften Fürsten; fie wollten ihre Gewalt im Einverständnis mit ben Rurfürsten ausüben; die religiöse Spaltung war ihnen politisch unbequem; gern hatten fie, felbst soweit fie unduldfam waren, wenigstens im Reiche der Saupt= jache nach barüber hinweggesehen. Da bies aber nicht möglich war, jo stellten sie fich immerhin auf die vielfach trügerische Grundlage bes Mugsburger Religionsfriedens und versuchten auf ihr in ihren besten Momenten wenigstens die politischen Vertretungen der feindlichen Konfessionen gegenseitig ju nabern. Damit erhielt ihre Politik zumeist einen foberalistischen Bug, und bementsprechend traten die Sumanisten mit ihren national= monarchischen Gedanken aus bem Kreise ihrer Räte zurück; Leute von der Urt bes vermittelnden Sleidan wurden lieber gefeben; und die kaiserlichen Juriften und Staatsmänner namentlich der späteren Zeit traten leife, soweit sie nicht gar den den Fürsten gunftigen Bug der Entwicklung offen anerkannten.

Das alles hatte eine anfangs erhaltende, bald aber mühfelige, bei allem Streit im fleinen boch im gangen schläfrige Politik zur Folge. Man war im Reichstag zumeift freundlich gegeneinander, ja behaglich froh; aber die Entwicklung stockte. Es kam babin, bag ber Raifer nur freundwillige Manbate und Erinnerungsichreiben an die fürstlichen Bettern erließ, um einem Reichsabschied Befolgung zu sichern; weiter wagte er sich nicht; die Ausführung hing schließlich vom Willen der Landes=

herren ab.

So hätten die Fürsten rasch siegen und das gange Feld nationaler Entwicklung einnehmen muffen, hatten die Reichsinstitutionen nicht schlieflich boch eine gewisse Trägheitsmacht befeffen, die bedächtig überwunden fein wollte, und ware nicht

im Innern der einzelnen Territorien dem Willen des Landessherrn noch oft genug der Wille der Stände entgegengetreten. Auch die Thatsache, daß im Nordosten, wo das Neich weniger einwirfte, die weniger entwickelten Territorien lagen, während eben die fortgeschrittensten Länder den noch etwas kräftigeren Lebenscentren des alten Kaisertums angehörten, hielt die fürstlichen Fortschritte auf und gestaltete sie zugleich für den ganzen Umsang des deutschen Bodens gleichmäßiger. Daß aber diese Fortschritte im Sinne einer Stärfung aller landesherrlichen Geswalten dis zum inneren Bruche der Gesamtmonarchie eintreten würden, daran war schon um die Mitte des 16. Jahrhunderts ein Zweisel nicht mehr möglich. Erhielt sie sich dennoch in einer Beständigkeit und Lebensdauer von Jahrhunderten, so lagen die entscheidenden Gründe hierfür zum besten Teile in ganz anderen als einheimischen und politischen Entwicklungen.

## II.

Seit ber großen Reise Ferdinand Magelhaes' in ben Jahren 1519-21 kannte Europa die wesentlichen Umriffe der Erde. Diese Kenntnis murde aber handelspolitisch anfangs nur wenig nutbar gemacht. Das 16. Sahrhundert war noch weit bavon entfernt, an ben Ruften bes Stillen Oceans einen europäisch internatio= nalen Verkehr von einiger Bedeutung zu feben; ja auch die atlantischen Ruften Amerikas waren vor den ichließenden Sahrzehnten diefer Zeit im allgemeinen noch nicht in den Handel Europas einbegriffen. Aber gleichwohl hatten sich in dem europäischen Handelssystem die schwersten Umwälzungen schon vollzogen ober wenigstens brobend angekundigt. Sie bestanden im wefentlichen barin, baß an Stelle ber bisherigen internationalen Landwege foviel wie nur möglich Seewege traten: was hatte nicht die Rautik für Fortschritte gemacht, welch fühner Wagefinn war nicht jede feemannische Bevolkerung überkommen, und wie fehr wurden nicht Schiff und Schiffsgerät verbeffert! Mun war bisher das Mittelmeer das Berg bes Weltverkehrs

gewesen, und als seine Hauptschlagadern hatte man die von bort nach Often, nach ben reichen Ländern Ufiens führenden Strafen bezeichnen fonnen; benn ber Austaufch ber tropifden Produtte gegen die Güter ber gemäßigten Bone bilbete noch immer bas Thema bes internationalen Bandels ber Alten Welt. Stufenweise waren barum die Bölker, die an den Mündungsstellen der orientalischen Straßen faßen, die vermittelnden Bandels= völfer ber alten Weltteile gemefen: Phonicier, Syrer, Araber, Byzantiner, bis seit bem 12. Jahrhundert der Schwerpunkt des Levantehandels von Buzang und der Balkanhalbinfel nach Italien verlegt worden war. Bon hier hatten die Waren bann lange Zeit hindurch im wesentlichen den Überlandweg nach Westen, Rorben und Often eingeschlagen; spärlicher war, obgleich schon im 14. Sahrhundert blübend, der Vertrieb zur Gee durch die Meerenge von Gibraltar gewesen.

Jest aber, mit der steigenden Bedeutung der Seewege, nach der Entdeckung weiterhin der Fahrt um Ufrika, die energisch auf Liffabon als neuen Endpunkt asiatisch-europäischen Verkehrs hinwies, gewann biefe Straße von Jahrzehnt zu Jahrzehnt an Bedeutung: Portugal wurde zum wichtigften Lande internationalen Austausches; und mit und neben ihm wuchs der Sandel Spaniens, ber bald auch durch amerikanische Ginfuhr, namentlich von Sbelmetallen, unterftüt ward 1. Es war ein Umichwung von um fo fühlbarerer Wirkung, als den alten Transportwegen zu Lande keinerlei Berbefferungen zu gute kamen, und als noch nicht jene Abflachung der hohen Bedeutung einzelner Welthandels= straßen eingetreten war, die sich beute als Folge starker Beränderungen der Motoren und Fahrbahnen überall geltend macht und die moderne Kultur von geographischen Bedingungen bei weitem unabhängiger hinftellt, als irgend ein früheres Zeitalter.

So trat benn an Stelle bes Mittelmeers, bes mare clausum, immer mehr ber freie Ocean als allgemeines Berkehrsbecken; und damit verschob sich der Anteil, den die einzelnen europäischen Länder an den Wohlthaten des Welthandels bisher gehabt

<sup>1</sup> Bal. hierzu und zum Folgenden auch Bb. V 13 S. 62 f. (V 1. 2 S. 50 f.),

hatten. Die centralen Länder, Italien, Deutschland, sahen sich von der großen internationalen Verkehrsbefruchtung in steigendem Maße ausgeschlossen; ein Zustand der kommerziellen Verzeisung gleichsam trat in ihnen ein, wie ihn Norwegen physisch erleben würde, verlöre es die erwärmende Umspülung des Golfstroms. Und diese Folge trat für beide Länder, soweit sie sich etwa noch an oceanischen Unternehmungen zu beteiligen suchten, doppelt stark hervor, da der neue Verkehr die stärkste Anwendung von Kapitalien zu gewinnreichem Vetriebe erforderte, von Kapitalien, wie sie in genügender Höhe nur von politisch geschlossen auftretenden Nationen, nicht aber von der Bevölkerung der kleinen Teilstaaten deutschen und italienischen Charakters erzeugt und zusammengebracht werden konnten.

Die Folgen dieser einfachen Zusammenhänge waren namentlich für das deutsche Reich, das binnenländische Bergftud Europas, auf die Dauer vernichtend. Während in Portugal und Spanien, in den Riederlanden und in England Zeitalter glänzenden Reichtums anzubrechen begannen, während auch Frankreich burch feine halb oceanische Lage an den Vorteilen der neuen Entwicklung teilnahm, fo daß Jean Bobin es als eines ber wirtschaftlich blübenbsten Länder Europas rühmen konnte, versiegten für unfere Nation, mit Ausnahme der teilweis von Frankreich her befruchteten Schweiz und mit Ausnahme Hollands, alle Reich= tumsguellen, die dereinst, feit dem 12. Jahrhundert, durch die Ginbeziehung in den Welthandel erichloffen worden waren; und erft bas 19. Sahrhundert mit feiner Umwälzung ber Transportmittel und Berkehrswege, sowie mit seiner neuen politischen Einigung hat uns aus ber Bereinsamung bes 16. Jahrhunderts errettet.

Von Oberbeutschland her, aus den wohlhabenden Städten von Nürnberg bis Augsburg und Basel, hatten schon früher doppelte Straßen nach Spanien geführt: ein ausschließlich über Land verlaufender Weg durch Sübfrankreich nach Barcelona, Saragossa und anderen Binnenstädten, und ein zweiter Weg durch die Schweiz nach den französischen und italienischen Häfen und von dort nach Barcelona und Balencia. Seit Anfang des

15. Jahrhunderts waren dann Dieje Wege lebhafter besucht worden; namentlich hatte ber Safranhandel mit Saragoffa zu blühen begonnen. So war man einigermaßen vorbereitet auf die Zeit, da fich der Welthandel an den Ruften der pyrenäischen Salbinfel niederzulaffen begann. Gieht man von ben vielen deutschen Männern ab, die als Buchsenschützen und Landsfnechte, als Bergleute und Ackerbauer, als Matrofen und Steuerleute sich früh in fremdem, namentlich auch fpanischem und portnaiefischem Dienste befanden, fo bestand ichon in ber zweiten Balfte des 15. Jahrhunderts in Liffabon eine Rolonie oberdeutscher und vlaamischer Landsleute; steht doch selbst die portugiefische Malerei biefer Beit zur niederländischen im Berhältnis schulmäßiger Abhängigfeit 1. Aus biefer Kolonie wurde Jafob Burter von Brugge Statthalter ber Azoren; er hat die Gilande mit Blaamen besiedelt; bis ins 17. Sahrhundert hinein hießen fie Ilhas Flamengas. Hurter fehrte um 1500 reich und glüdlich nach Liffabon zurud; fein Schwiegersohn war ber Mürnberger Geschlichter und Geograph Martin Behaim.

Un diefe Verhältniffe fchloß fich die Thätigkeit der großen oberdentichen Raufleute an. Zunächst in Liffabon begründeten fie Filialen; die Fnager haben von hier aus ichon im Jahre 1505 einen Moluffenhandel entwickelt. Als bann ber Deutschenfreund König Manuel der Große in Vortugal 1521 gestorben und dafür ber junge Spaniertonig Karl zugleich beutscher König und Raiser geworben war, wandten sich die Deutschen mehr Sevilla zu, bis fie schließlich vornehmlich in Spanien Ruß faßten. Und hier lohnten sich nun die Dienste, welche die Fugger und Welfer bem jungen Karl beim Erwerb ber Kaiferfrone geleistet hatten. Die Fugger bemächtigten fich bes Bergwerksbetriebes in Almaden, fie suchten Anknüpfungen im Stillen Ocean und baten im Jahre 1530 um die Erlaubnis, Riederlaffungen in ben Ländern zwischen Bern und der Magethaesstraße zu gründen; die Welfer erwarben, vielfach in Berbindung mit anderen deutschen Bäufern, feit 1529 unter Aussendung eigner Ron-

¹ ⊗. Bb. V 1 ³ ⊗. 183 (V 1 ¹, ² ⊗. 171).

quistadoren die Kolonie Klein-Venedig (Venezuela) — freilich mit schließlich ungünstigem Erfolge: der letzte ihrer Machtshaber, ein Hutten, siel in der Charwoche des Jahres 1546 spanischer Tücke zum Opfer, und 1555 verzichteten die Welser auf ihre Ansprüche zu gunsten der kaftilischen Krone. Neben diesen großen Unternehmen aber standen andere, von denen wir einstweilen nur mehr oder minder slüchtige Kunde haben. So begegnet man 1531 einem Fuggerschen Faktor in Jukatan, sieht, wie Ulrich Schmiedel mit deutschen Schiffen nach dem La Plata, Hand Staden nach Brasilien fährt, sindet die Ellinger und Welser in der Pacht der Kupferbergwerke von San Domingo, die Cromberger im Besitze der Silberminen zu Sultepeque, die Tetzel im Genuß der Kupfergruben von Cuba.

Welch weitgespannte Pläne blicken aus diesen bisher vereinzelt bekannt gewordenen Thatsachen hervor! Es entspricht
ihnen, wenn sich der indische Gewürzhandel in den Jahren
1576—1580 in der Hand eines Lissadner Deutschen befand,
wenn das Regersklavenmonopol, übrigens unter Beteiligung
Kaiser Ferdinands I., ebenfalls lange Zeit Deutschen gehörte. Uber mit dem Verlauf der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts
brechen diese Beziehungen ab — fast wie eine Phantasmagorie
verschwindet das lebendige Treiben —, seit Mitte des Jahrhunderts mehren sich in Augsburg die Bankerotte, im Jahre
1614 fallieren schließlich die Welser, und 1653 liquidieren auch
die Fugger, fast als die letzten, ihr spanisches Geschäft.

Was war geschehen, ben Wandel hervorzurusen? Es hatte sich früh gezeigt, zumal nachdem seit der Berzichtleistung Karls V. auf die Kaiserkrone der unmittelbare persönliche Zusammenhang der deutschen Herrschaft mit Spanien hinweggefallen war, daß die Deutschen selbst mit größter Anstrengung
von ihrer binnenländischen Lage aus die großen spanischen
Beziehungen kaum festhalten konnten: es schien nur möglich
auf Grund altererbten Kapitals und anerzogenen Wagemuts.
Aber auch diese Vorteile reichten auf die Dauer zur Aufrechterhaltung des gewonnenen Zustandes nicht aus, als ihn besondere Ursachen noch schwieriger machten. Im Jahre 1581

eroberte Spanien Portugal. Damit begannen alle Völker, die Spanien feindlich waren und bisher ihre orientalischen Waren aus Lissabon bezogen hatten, vor allem Niederländer und Engeländer, nunmehr unter Umgehung Spaniens selhst nach Indien zu sahren; und sie siegten in dieser Nichtung seit Ende des 16. Jahrhunderts. Es war der Nuin Spaniens und Vortugals

und damit auch der Ruin des oberdeutschen, auf die pyrenäische

Halbinfel gestütten oceanischen Sandels.

Und inzwischen war auch der oberdeutsch-italienische Handel mindestens fehr zurückgegangen. Die Zeit, wo die Thatsache eines boppelten Bezugswegs orientalifcher Waren, über Liffabon wie über Italien, die Intensität des oberdeutschen Sandels aufs außerordentlichste gesteigert hatte, war jest vorüber: zwar bezog Benedig noch Karawanengüter über Aleppo, die nach Deutschland weiter gingen, aber ber Sandelsweg über bas Rote Meer war von Guben ber durch die Portugiesen geschloffen 1. Co handelte es sich im italienischen Verkehr vornehmlich nur noch um den Austausch beutscher und italienischer Erzeugnisse, und diefer fiel für den wichtigen Zweig der Luruswaren bald vor= nehmlich italienischen, in Deutschland anfässigen Säufern gu, ben Biati, Torifani und anderen. Unter biefen Umftanden. zumal bei der abnehmenden Produktionsfähigkeit Italiens unter ber fpanischen Berrschaft, faben sich die Oberdeutschen bald im ganzen auf fich angewiesen. Und ba vermochten fie allerdings noch reiche Hilfsquellen auszumnten. Gie befagen zum Teil eine außerordentlich rege Industrie, namentlich der Luruswaren. Sie hatten einen alten Metall- und Gelbhandel im Zusammenhana mit ber Bermittlung von Zahlungsausgleichungen Deutschlands gegenüber den füblichen und westlichen Ländern. Sie konnten verinden, hausinduftrielle Exportgewerbe zu begründen, zur Belebung bes handels mit ben mittelbeutschen Stäbten, Leipzig, Magdeburg, Breslau, und zur Aufnahme des Verkehrs mit dem Norden und Often. Alle diese Hilfsmittel find erichloffen worden. Aber konnten fie die Gunft früherer Zeiten erfeten? Die ober-

¹ €. 3b. V 1 ³ €. 63 (V 1 ¹. ² €. 51).

bentschen Städte gingen trogdem zurück; einige Menschenalter zehrten sie noch von ererbtem Reichtum — dann traten alle Folgen ihres Abschlusses von den Welthandelslinien erschreckend zu Tage.

Dieselben Urfachen aber, die das füddeutsche Verkehrsleben lahm legten, kamen dem Aufblühen der occanischen Küften Deutschlands im höchsten Dage zu gute. Die Riederlande vor allem genoffen bier, mit bem Beginn ber neuen Beriobe bes Welthandels, einer unvergleichlichen Gunft der Lage. Verkehrspolitisch mitten zwischen Levante und Oftsee, ben großen Welts gebieten wesentlich passiven Handels, gelegen, in ihrem Rücken das bedeutende Konfuntionsgebiet der Stromfusteme des Mheines, der Maas und der Schelde, waren fie naturgemäß zum Centrum der neuen Berkehrsverbindungen geschaffen. Und biefe außerordentlichen Borteile fielen im Berlaufe ber zweiten Salfte des 16. Sahrhunderts vornehmlich wieder nur den nördlichen Nieder= landen, befonders der Proving Holland zu. Die füdniederländischen Städte hatten, ähnlich ber niederrheinischen Großstadt Köln, ihre Blütezeit schon seit bem Ende des 14. Jahrhunderts hinter sich nur Antwerpen war als Scheldehafen feit bem 15. Jahrhundert noch in ununterbrochenem Aufblühen. War schon diese Lage für die in junger Stärfung begriffenen nordniederländischen Städte nicht ungunftig, fo murbe fie mahrend ber Rampfesjahre bes niederländischen Aufstandes gegen Spanien gang zu ihrem Borteil gewandt. Im Jahre 1585 fiel Antwerpen den Nord-niederländern in die Hände; nun wurde die Schelde gesperrt, und aller Gewinn einer einziggearteten Rüftenlage übertrug sich auf den Norden; Amsterdam wurde die größere Nachfolgerin Untwerpens. Es find die Unfänge holländischer Weltmacht zur See.

Neben Holland aber kam, wenn auch viel weniger und im wesentlichen nur mit dem einen Emporium Hamburg, auch die hentige deutsche Nordseeküste in Aufnahme. In Hamburg entsaltete sich nach der Mitte des 16. Jahrhunderts, trot aller Vernichtung drohenden Zwischengrisse der Hollander, doch ein Abglanz der niederländischen Macht. Niederländische Emigranten,

portugiestiche Juden und englische Kanfleute führten hier neue Industrien ein und begannen im Wettbewerb mit den altham= burgifchen Geschlechtern einen regen Seehandel. Schon 1597 fonnte ber Phyfifer Bofel es aussprechen, diese Stadt fei nicht eine gemeine Landstadt, in welcher Rube, Schweine und ander Biehe gehalten werden, fondern ein florentissimum Emporium totius Germaniae 1. Und nach 1648 wurde Hamburg als volfreichste Stadt Deutschlands besungen. In der That war icon in biefen Zeiten feine Stellung in Deutschland einzig und fein Handel ausgedehnt. Der alte Blandshandel ber erften Sälfte bes 16. Jahrhunderts hatte sich zu einem wichtigen nordischen Sandel überhaupt erweitert; außerordentlich hatte seit Ende bes 16. Jahrhunderts der Verkehr nach den Nieder= landen zugenommen, fo baß er um 1625 nach Schiffen und Laften rund ein Drittel ber ganzen hamburgischen Schiffahrt betrug; barüber hinaus murbe Getreibe und Kriegsmaterial nach Spanien gebracht, und ein schwächerer Verkehr führte hamburgische Schiffe auch in die Häfen des Mittelmeers und nach Brasilien.

Freilich: gegenüber ber Blüte Hollands trat dieser Haubel immerhin noch in den Hintergrund, wie denn vor ihr die gestamte mittelalterliche Handelsorganisation des Rordens, die deutsche Hanse, an sich schon im Rückgang begriffen, nun vollends in Zerfall geriet.

Mit welchen Mitteln follten sich die rheinisch-westfälischen Hanfeltädte halten, wenn die Hollander, wie sie die Schelde sperrten, so im Verlaufe ihres Kampfes gegen Spanien auch den Rhein für jeden Rivalen so gut wie unzugänglich machten? Schon die Zölle waren, abgesehen von anderen Plackereien und Erpressungen, abgesehen auch von der seitens spanischer Kriegsschiffe bisweilen drohenden Gefahr der Kaperei, ganz unerträgslich: eine Last Heringe kostete von Holland bis Köln früher 6-8, seit 1594 48-50 Thaler Joll, und die Fahrt erforderte infolge des steten Anhaltens an Zollstätten nunmehr eine Frist von

<sup>1</sup> Baafch in Zeitschrift f. hantb. Gefch. 9, S. 300.

6–9 Wochen. Unter biesen Umständen waren die Holländer fast allein Herren des Rheins, Herren damit auch des nords westdeutschen Binnenhandels dis hinauf zu den Messen Frankfurts und den Märkten Vestkfalens.

Aber auch der oftwestliche Handel Norddeutschlands, der Hauptverkehr der alten Sanse, strich vor Holland die Segel.

Sätten die hansischen Sandelsberren nicht versuchen können, fich bes neuen oceanischen Verkehrs mit zu bemächtigen, wie es, freilich nur als Raufleute, feltener bagegen als Recber, die großen oberdeutschen Sandelsfürsten seit der Auffindung des Seewegs nach Oftindien gethan hatten? Und wäre die Ration nicht berech= tigt gewesen, von ihrer Bergangenheit eine folche Initiative zu erwarten? Es zeigte sich hier mit am frühesten, daß die hansische Kaufmannschaft trot vielleicht noch gleichbleibender Höhe bes hansischen Gesamtumsates boch schon um 1500 in einer Reigung zu jenem Berfall begriffen war, ber bann ein Menschenalter später offen hervortrat; außerdem aber hatte die Sanse beim Vertrieb ihrer nordöstlichen Güter nach dem romanischen Süden niemals eigentlich die Niederländer aus der Rolle ber bevorzugten Zwischenhändler nach den spanischen und portugiesischen Säfen herausgedrängt, so daß sie jett bei jedem Borstoß in ben freien Ocean bes Subens alsbald beren übermäch= tigem Wettbewerb begegnete.

Gewiß hatten hansische Schiffe seit Ende des 14. Jahrhunderts gelegentlich den Weg über die Baye und Nochelle
hinaus nach den galicischen Häfen, nach Lissadon, später auch
nach Sevilla gefunden, indes eine bedeutendere Thätigkeit, die
etwa gar mit Unterdrückung der niederländischen Fahrten in
dieser Nichtung geendet hätte, wurde während des ganzen
15. Jahrhunderts und während der größeren Hälfte des 16. Jahrhunderts, also in der entscheidenden Zeit, niemals entsaltet.
Späterhin, in den Jahren des erbitterten Unabhängigkeitskampfes
der Niederlande, suchte dann wohl Spanien die Hanse gegen
den niederländisch-spanischen Verkehr auszuspielen; und in der
That sandte die Hanse im Jahre 1606 eine Gesandtschaft mit
großen Hossimungen an den Hoss von Madrid. Allein selbst

wenn man von dem rastlosen Widerstand der Holländer und Engländer gegen diese Verbindung absieht und außer Vetracht läßt, daß wenige Jahre darauf ein langer Stillstand in den spanisch-niederländischen Kämpsen eintrat, so zeigten sich auch sonst die veralteten Sinrichtungen und Anschauungen der Haufe leute nicht geeignet, die neuen, weiten Wege zu bezwingen. Nur der Wagemut einzelner Städte griff schließlich durch; hier lag, wie wir sahen, einer der Anlässe zum kommerziellen Aufschwung Hamburgs.

Noch früher aber als der spanische Verkehr ging den Sansen der englische Verkehr verloren 1. Die alten Brivilegien im Lande des Stahlhofs find vollständig zum lettenmal durch Schnard VI. im Jahre 1547 erneuert worden. Allein es war nicht mehr baran zu benten, daß sie erhalten blieben; gegen= über ber einstimmigen Verwahrung bes Landes mußte fie ber König schon 1552 widerrufen, und die Zölle wurden aufs Zwanzigfache erhöht. Und ichon brangen die Engländer, der Oftsce längst gewöhnt2, nun auch in die Nordseegebiete der Saufe ein. Samburg, das jett auf neuen, eigenmächtigen Pfaden zu fommerzieller Größe auch außerhalb des Bereiches der Hanse begriffen war, öffnete im Jahre 1567 ben Merchant adventurers feinen Safen; feitdem nahm der englisch-hamburgische Berkehr gewaltig zu, namentlich überschwenunten englische Tuche gang Deutschland zum schweren Schaben wenigstens der nordbeutschen Webindustrie. Und als dann das Reich, jum Teil auf Rlagen der Sanfe, gegen diefe hamburgifche Conderpolitif ungeschieft eingriff und den Engländern den Hamburger Sandel - natürlich erfolglos - verbot, da antwortete deren Beimats= ftaat mit vernichtenden Repressalien. Satte die Rönigin Elisabeth ichon im Jahre 1579 nochmals alle hanfischen Privilegien aufgehoben, so wurden jett, am 23. Januar 1598, die Banfen, auch aus ihrer uralten Gildhalle, dem Londoner Stahlhof, vertrieben: es war das lette Verzucken alten Ruhmes: "sind wir ...

<sup>1</sup> Bgl. Band IV 1-3 €. 483 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. Band IV 1-3 €, 478.

mit Betrübnis unseres Gemütes, der Albermann voran und wir andre hernacher, zur Pforte hinausgegangen, und ist die Pforte nach uns zugeschlossen worden, haben auch die Nacht nicht drinnen wohnen mögen. Gott erbarm' es!"

Aber blieb den Hansen nicht wenigstens die älteste Handelsdomäne Lübecks, ihres Oberhauptes, die Oftsee?

Anch hier hatten sich die Dinge inzwischen zum schlimmsten gewendet. Wie lange war es her, daß die Verbindung zwischen Oftsee und Nordsee vornehmlich den Überlandweg zwischen Lübeck und Hamburg gewählt hatte! Schon gegen Ende des 13. Jahrhunderts war demgegenüber der Seeweg durch den Sund, die "Umlandssahrt", gewöhnlich geworden. Er bedeutete zweierlei: die Möglichkeit viel umfangreicheren Transportes von Massenartisch und, mit dem Verweis des Verkehrs auf die offene See, den Vettbewerb der Holländer mit den bis-herigen Trägern des Handels, mit Westfalen und Ofterslingen.

Indes einstweilen hatte dieser Wettbewerd noch nicht viel zu besagen gehabt. Die nordwestlichen Niederlande waren im späteren Mittelalter noch fast durchweg kapitalarm; fast nur Fischerei und Frachtgeschäft in den Formen einer bäuerlichen Neederei wurden von ihnen aus betrieben. Gefährlich wurde diese Konkurrenz erst von dem Augenblicke an, wo die skansen als eines der wichtigsten Kampsmittel bedienten. Nun belebte sich der Sund mit zahlreichen holländischen Schiffen; Segel an Segel vers mochte man an schönen Tagen von dem Kärnan, dem alten Hanseturm Helsingborgs, auß zu erblicken; und im Jahre 1586 galt der Sundzoll längst als "des Königreichs Dänemark größte Intrada".

So hing das Vordringen der Hollander in der Oftsee vor allem von dem Verhältnis der Hanse zu den nordischen Königereichen ab. Und hier häufte sich nun Unglück auf Unglück. Wir kennen den traurigen Ausgang des waghalfigen Verssuches Jürgen Vullenwevers, Dänemark noch einmal unter das

Gebot Lübecks zu beugen1; seit der Grafensehde der Jahre 1534—1536 war die weitere Durchführung einer solchen Absicht schlechterdings unmöglich — und Amsterdam, durch den Ostseeshandel gehoben, erlebte ein erstes Aufblühen.

Für die Hanse aber konnte es sich jetzt nur noch darum handeln, wenigstens in Schweden sesten Fuß zu behalten, vieleleicht im Verein mit Schweden auch Dänemark nochmals zu fesseln. Aber Schweden zeigte keine Reigung, der Hanse entsgegenzukommen. Im Jahre 1548 wurden vielmehr alle alten Privilegien des deutschen Kaufmanns in Schweden als der nationalen Entwicklung unzuträglich unterdrückt und schließlich, trot aller Gesuche der Hansen, nur höchst unvollkommen und auch nur für die Städte Hamburg, Lübeck, Rostock und Danzig wiederhergestellt.

Dagegen trat Schweben furz nach der Mitte des 16. Sahr= hunderts in seine große baltische Politik ein, in deren Verlauf fpater Guftav Abolf auf beutschem Boben erschienen ift. Sie wurde damit eingeleitet, daß König Erich Reval einnahm und den Hansen die ruffische Fahrt nach Narwa unterfagte, um Neval in den Alleingenuß des ruffischen Sandels zu bringen: wie der Sund burch Dänemart, fo follten bie ruffischen Sandelswege durch Schweden beherricht fein. Gegen diese lette aller Bergewaltigungen führte bann freilich Lübeck, übrigens von ben Hansen fast allein gelassen, noch einmal einen großen Rrieg: fieben Jahre lang warf es sich den Schweden in verzweifeltem Ringen entgegen, und der Friede von Stettin vom Jahre 1570 sprach ihm dann thatsächlich wieder den freien Verkehr nach Rugland zu. Allein die Abmachungen wurden von den Schweden nicht gehalten; rucksichtslos griffen fie die lübischen Rußland= fahrer an und brachten sich in den Besitz der meisten livlandischen Rolonien.

Nach allebem hätte man nunmehr ein schwedisches Handelsübergewicht auf der Oftsee erwarten sollen. Allein die Schweden waren und sind kein Handelsvolk. Es fehlte an Kapital zur

¹ S. Vand IV 1-3 S. 485 ff.

Begründung von Recbereien und Sandelshäufern, es fehlte noch mehr an Aufnahmefähigkeit für eine große Ginfuhr, und ein bloger Oftsehandel von Rufte zu Rufte erschien bei ber Gleichheit aller füstenländischen Erzengnisse wenig gewinnreich. So errangen die Schweben nur die politische und militärische Obergewalt über die Oftfee, die fie in Scezöllen ausnütten: ber Handelsgewinn ihres Vordringens aber fiel ben Hollandern zu, um jo mehr, als fie fich mit dem großen polnischen Safen ber Oftsee, Danzig, aufs beste zu stellen wußten. Um die Wende des 16. Jahrhunderts waren sie darum das Handels= volk der Oftsee; ihre geistige Rultur eroberte wenigstens Dänemart - ber fogenannte Bauftil Chriftians IV. ift ein holländischer Stil; selbst ber Dom zu Roestilde, bieses ehr= würdige Denkmal deutscher Runft, erhielt hollandische Anbauten -; und im Jahre 1666 ergaben sich drei Viertel des Kapitals der Umfterbamer Borfe als im Ditfeehandel angelegt.

Was war da den Hanjen noch übrig zu thun? Zu den westlichen Verlusten jahen sie jett ihre eigenste Domäne, die Ostsee,
in fremde Hände gekommen. Es war ihres Bleibens nicht mehr.
Zwar behielt Lübeck noch einen Rest russischer Geschäfte; in
den Handelshösen zu Nowgorod, Sikow und Iwanograd, auch
in der deutschen Vorstadt (Sloboda) Moskaus sah man noch
seine Kausseute. Und einige andere Städte, vor allem das
polnische Danzig an der Ostsee und Handung an der Nordsee,
machten sogar Fortschritte. Aber sie fühlten sich wenig mehr
an die Hanse gebunden. Diese zersiel.

Indem die binnenländischen Städte den beutschen Fürstensgewalten, die Scestädte im Osten dem Druck schwedischer Hoheit oder schwedischer Flottens und Zollrechte anheimsielen, begrenzte sich die Mitgliederzahl der Hanse bald vornehmlich auf Bremen, Handurg und Lübeck; diese Städte, schließlich unter Abstreifung alles Berständnisses der großen hansischen Seinnerungen Anseestädte genannt, haben im Jahre 1630 noch einmal den alten Bund erneuert. Aber auch sie hielten kaum noch zusammen, obgleich ihnen der Westfälische Frieden noch einmal eine Bestätigung ihrer Privilegien brachte; als Bremens Reichsfreiheit

in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts von Schweden wiederholt aufs schärste angegriffen ward, hat weder Lübeck noch Hamburg sie verteidigen helfen. Unter diesen Umständen war der Hansteag vom Jahre 1669 fast nur noch eine Farce: wenige Städte besuchten ihn, ergebnislos verliefen seine Verhandlungen: es ist die letzte Tagung der Hanst gewesen.

## III.

Zichen wir die Summe der Erscheinungen, von denen soeben erzählt worden ist, so lautet sie: Verlust jeder Weltmachtstellung Deutschlands im Handel, Veherrschung seiner Küsten, ja seiner wichtigsten Flußgebiete kommerziell durch Holland, handelse politisch, wenigstens teilweis, durch Schweden. Ein trauriges Ergebnis, diese Verstopfung sast aller Poren des nationalen Körpers, das im wesentlichen dis ins 19. Jahrhundert bestehen blieb, ja zeitweis noch Verschärfungen ersuhr: sehen wir von den mißglückten Versuchen des Großen Kurfürsten zur See wie verwandten Vestrebungen anderer deutscher Mächte ab, so hat erst die Losreisung der Vereinigten Staaten von England wieder deutsche Schiffe durch den offnen Ocean gesührt.

Wir begreifen heute, in einem Zeitalter reißend wachsender Handelsbeziehungen unserer Nation nach allen Weltteilen hin, was dieser Vorgang bedeutete. Er versetzte Deutschland in die Rolle des Aschendrödels unter den Nationen; er verschüttete die Duellen seines Fortschritts seit dem 15. Jahrhundert, er begann es von neuem auf das Niveau einer spätmittelalterslichen Naturalwirtschaft hinadzudrücken, das in dem wirtschaftslichen Leben wenigstens der Großstädte der Reformationszeit sowie in dessen spialen und geistigen Folgeerscheinungen längst überschritten schien. Es war, als sollten einige Menschenalter reichsten Geschehens in der Entwicklung der Nation wieder gestrichen werden.

Der Fall bes auswärtigen Hanbels zog natürlich ben Fall bes Binnenhandels nach sich, um so mehr, als ber beutsche Hanbel noch in vielen Beziehungen Passibhandel war.

Und indem seine befreienden Wirkungen auf die politische Struftur bes Gefamtförpers ber Nation wegfielen, wußten sich die Territorien mehr, als man um die Wende des 15. Jahrhunderts je hätte vermuten können, zu eignen Wirtichaftskörpern auszubilden. Sie behielten jett ihr altes, den interterritorialen Verfehr viclfach unterbindendes Boll= instem und beffen hohe Tarife; ja fie begannen es bier und da zu einem wirklichen Schutzollinftem umzubilden, fo daß der alten, regellos verfnöcherten Rollvolitik des Mittelalters ba, wo sie ohne weitere Entwicklung fortbauerte, jogar noch ber Chrenname des liberum commercium zu teil werden konnte. Namentlich das Baus Sabsburg ift auf Dieje Weije ichon in der zweiten Sälfte des 16. Jahrhunderts zum vollendeteren wirtschaft= lichen Abschluß feiner Lande fortgeschritten. Konnte es unter biesen Umständen wunder nehmen, wenn nunmehr die wirtschaftliche Entwicklung fogar von der religiösen Bewegung geschäbigt ward? Indem der Grundsatz cuius regio eius religio in fatholischen Territorien vornehmlich gegen die protestantischen Stadtbürger angewandt wurde, fam es, namentlich in Bayern und Öfterreich, zur Vertreibung der Kaufleute und Sandwerker: bis auf die einzelnen Versonen berab griffen die Landesgewalten in ben freieren wirtschaftlichen Fortschritt ein.

So begreift es sich, wenn gegenüber der städtischen Blüte und dem Sechandel der früheren Generationen jest vor allem die Vinnenländer hervortreten: Österreich, Pfalz, Sachsen gelangen an die Führung der deutschen Geschiese. Und gleichseitig, schon um 1550, ertönen die Klagen über Verarmung in den Städten, über Verfall der Kausmannschaft und über Versöhung der Landstraßen. Fremde Importhändler ziehen ein Augsdurg und Wien, in Nürnberg und Leipzig; das großstädtische Transportgewerbe frampst sich in enge Genossenschaften nach dem Vorbilde der verknöcherten Zünste zusammen; die städtische Nechtsentwicklung büßt den geldwirtschaftlichen Zug des 15. Jahrhunderts teilweis ein, und auch in den Territorien bemerkt man den Rückgang der Hantierungen troß auter Gelegenheit und schiffbarer Klüsse.

Schon in den siebziger und achtziger Jahren des 16. Jahr= hunderts fieht man dann mit Schrecken, wie gang allgemein die Grundlagen naturalwirtschaftlicher Rultur wieder zu Tage treten '. Waren die einsichtsvollen Müngschriften der fächsischalbertinischen Linie in der ersten Sälfte des Jahrhunderts wie auch noch der treffliche fächfische Rat Melchior von Offe in feinem politischen Testament vom Jahre 1556 ber Meinung gewesen, das Geld vermehre den Handel und verhüte die Absablosiakeit der erzengten Waren, so konnten jest die Befoldungen wiederum fast nur noch in Naturalien, in einzelnen Territorien auch in Bergwaren (Calz, Metallen, Buttenprodukten) gemährt werden; in Brandenburg hat noch unter dem Großen Rurfürsten jede nicht geldwirtschaftliche Gehaltszahlung gestockt, bis erst etwa das Jahr 1683, noch mehr bas Jahr 1713 eine Befferung brachte. Und auch die Fürsten felbst sehen wir im blogen Taufchhandel für ihren Sofbedarf; fie faufen mit Naturalerzengniffen, und für größere Landesausgaben, für Ranal- und Wegbau, für Kriegsführung und Friedensvolitif muß das Geld im Auslande gesucht werden. Es ift der unglüchselige Zustand, der unsere Fürsten auf viele Menschenalter hin den Tributzahlungen der westlichen Geldmächte. Frankreichs, Hollands, Englands, nur zu geneigt gemacht hat.

Will man sich ein eingehenderes Bild von dem zeitlichen Fortschritt dieses unglücklichen Verlaufes machen, so führt hier, zumal bei der Lage der heutigen Forschung, kaum eine andere Entwicklung deutlicher ein, als die des Geldwesens.

Mit dem außerordentlichen Aufschwung des Verkehrs im 14. Jahrhundert war in Deutschland nach Florentiner Vorbild der Goldgulden entstanden, zunächst als Handelsmünze?: dieselben Motive im kleinen hatten seine Prägung veranlaßt, die unsere Tage auf den Weg der Goldwährung des neuen Reiches und Österreichs geführt haben. Der reiche Silberbau des 15. und 16. Jahrhunderts — Deutschland war einst, zur Römerzeit,

<sup>1</sup> Bum Gegensaty vgf. Bb. V 1 3 C. 106 (V 1 1, 2 C. 94),

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ⊗. 35. V 1 <sup>3</sup> ⊗. 67 (V 1 <sup>1</sup>, <sup>2</sup> ⊗. 55).

ein ungemein sitberreiches Land gewesen und barg auch damals noch große Schäße — hatte dann den Goldgulden im Verkehr wieder fast verschwinden lassen: in Vayern kam seit den dreißiger Jahren des 16. Jahrhunderts für alle größeren Jahlungen die stehende Formel auf: so und so viel Gulden (rheinisch) in Münß, d. h. in Silber; und bereits im Jahre 1486 hatte der Herzog Sigmund von Tirol silberne Gulden prägen lassen, worauf die Grasen von Schlick zu Joachimsthal, seit 1520 mit Münzen,t ausgestattet, in der Prägung verwandter Münzen, der späteren Thaler, gefolgt waren 2.

Dieje Bewegung zu gunften bes Silbers suchte nun die Reichsgesetzgebung noch einmal zur Ginführung einer allgemeinen Münze zu benuten. Im Jahre 1524 wurde zu Eklingen eine Reichsmünzordnung auf Grund des Thalerfußes beraten, freilich schließlich ohne Erfolg: es gelang nicht, zwischen ben südwestbeutschen und Donaumungen und bem rheinischen Gulben einen genügenden Ausgleich berzustellen. Auch eine weitere Beratung der Angelegenbeit im Sabre 1551 führte schließlich zu keinem Ergebnis; erst die Reichsmünzordnung vom Jahre 1559 brachte, wenigstens auf dem Papiere, eine Verständigung. Von nun ab follten im gangen Reiche Mingen auf der Grundlage des Müngfußes der füddentschen Währung geprägt werden; die Müngstätten follten auf die Reichsftande beschränkt werden, die Gilberbergwerke befäßen; und die Organe der Reichsfreisversaffung sollten die Ausmünzung beaufsichtigen.

Es war ein im ganzen gutes System, und man wußte es durch eine eingehende Probierordnung noch glücklich zu ergänzen. Aber freilich: "Alles will an der Crekution gelegen sein," schrieb Kurfürst August von Sachsen an den Kaiser — und hier kam es, soweit es sich um Ginführung der vollen Maßregel handelte, zu geringen Erfolgen. Es half nichts, daß man die Sache zur Durchführung an die Kreise verwies; die

<sup>1</sup> Schmeller I S. 899.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. bazu Bb. V 1 <sup>3</sup> S. 66 (V 1 <sup>1</sup>. <sup>2</sup> S. 54).

im Jahre 1571 beschlossene Errichtung von Kreismunzhäusern blieb ohne Ergebnis, und die Kaiser dachten für ihre Erblande am wenigsten daran, die Reichsordnung einzuführen.

Indes wurde doch soviel, namentlich insolge eines Reichsschlusses vom Jahre 1566, erreicht, daß die groben Münzsorten, namentlich die Gulden und Thaler, in der allgemein gültigen Relation von 68 Kreuzern auf den Thaler aussgeprägt wurden, wenn auch einige Territorien in der bisher bestehenden Prägung von 72 Kreuzern auf den Thaler fortschihren. Und damit schien immerhin die notwendigste Stetigsteit des Münzwesens gewährleistet.

Allein es kam anders. In der Intensität des Kleinverstehrs lag so wenig Zwang mehr zur Aufrechterhaltung guter Münze, daß man schon früh den Feingehalt der Teilmünzen der groben Sorten, der Kreuzer, Helser u. s. w., zu verringern begann. Auf der Franksurter Messe des Jahres 1585 stand der Thaler bereits zu 74 Kreuzern, Dezember 1594 in Straßburg zu 84 Kreuzern. Im Jahre 1614 war das Verhältnis dann auf 1:92 gesunken, und nun ging es reißend abwärts, 1619 auf 1:188—124, 1620 auf 1:124—140, 1621 auf 1:140—170, 1622 bis auf 1:600 1!

Und wenn um wenigstens der Feingehalt der groben Sorten festgehalten worden wäre! Allein der geschilderte Berlauf hatte eine Steigerung wie der Preise so des Neumwerts num auch der groben Münzen zur Folge. Und da diese in ihrem wahren Werte durch keinerlei Bürgschaften eines großen inneren wie internationalen Verkehrs gehalten wurden, so begannen sie außer Landes zu gehen, nach dem Südosten und den Niederlanden besonders, und an ihre Stelle traten zunächst leichtere niederländische, spanische, ungarische, polnische Gepräge. Welche Versuchung aber lag hierin für die deutschen Minzeherren, num auch ihrerseits leichter auszumünzen, zumal es zu den staatsmännischen Grundsätzen der Zeit gehörte, Münzver-

<sup>1</sup> Roscher, Geschichte ber Nationalöfonomik S. 172. Doch darf bezweifelt werden, daß diese Zahlen völlig sicher und überall gleichmäßig zutrafen.

ringerungen zur Verhinderung der Geldansfuhr vorzunehmen 1. Schon um 1576 begann man über Beschneidung von Schrot und Korn zu klagen, und 1609 wandte sich der Wirtschaftstheoretiker Obrecht dagegen auß schärsste. Da aber mit diesem Vorgehen für die Münzherren zugleich ein starker Gewinn verbunden war, so überwogen die siskalischen Gesichtspunkte alle etwa auftauchenden volkswirtschaftlichen Bedenken. Es kam zu einem allgemeinen Ruin des Münzwesens; seder Reichsstand münzte minderwertig aus — je kleiner er war, um so mehr; und schon wurden Kesselschmiede und Schlosser als Münzmeister eingestellt.

Jest bedurfte es, unter immer stärkerem Absunse des guten alten Geldes, nur noch der Furcht vor kriegerischen Ereignissen oder gar des Eintretens solcher, und eine schwere Krisis war unwermeidlich. Dieser Augenblick kam nach verhältnismäßig friedensseligen Jahren erst spät, im Jahre 1618. Um so surchtbarer war die Wirkung. Jest zogen die Kapitalisten ihr letzes Geld aus dem Verkehr zurück, gutes Geld war kaum noch zu haben, und die Preise stiegen bedrohlich.

Diefe fritische Lage machten sich mm die in ihrem Gewissen inzwischen unsicher gewordenen Münzherren erst recht zu nute. Sie begannen bem Bedürfnis nach Geld durch eine faft unglaubliche Schlecht- und Falschmunzung zu Silfe zu kommen; in gablreichen Müngstätten ließen fie schließlich Silbermungen aus Rupfer, Meffing, ja Glockenfpeise ausbringen. Der Raifer, Ferdinand II., ging damit billigerweise voran. Allein die Wiener Ruden, die die leichte Münze in den Berkehr brachten, zahlten ihm wöchentlich 19000 Gulben; das mährische und böhmische Münzwesen brachte ihm in anderthalb Sahren 6 Millionen Gulden Vor allem aber war der Wahnwit in Mittelbeutschland ein. und Niederfachsen, befonders Braunschweig, zu Hause, während die Gebiete, denen ein leidlicher Handel noch die erreichte Sohe der Geldwirtschaft ziemlich aufrecht zu erhalten gestattete, am weniasten litten, fo der Niederrhein, die Sanfestädte und die Oft-

eully, Mémoires C. XIII.

secländer, sowie die Reichsstädte Oberdeutschlands mit Ausnahme von Augsburg und Aürnberg, wo örtliche Ursachen partikulare Verheerungen herbeisührten.

Während so die Volkswirtschaft im allgemeinen aufsschwerste litt, nahm der Handel mit Edelmetallen einen wundersamen Aufschwung. Schon die Messen der Jahre 1618 und 1618 zeigten das. Bald aber sah man Sinzelhändler in Dorf und Stadt umherschleichen, um alle guten alten Thaler, ja Dreikreuzerstücke und Halbbaten zur neuen Falschmünzung aufzukausen: schließlich wurden auf die Mark schweres Geld zu 7 Gulden 4 Gulden Aufgeld gegeben; an 100 Gulden waren dem Nennwert nach 57 Gulden 3 Groschen zu verdienen, und alles Volk, Junker und Pfasse, Jude und Christ, suchte das Mannah: es war die hohe Zeit der Kipper und Lespper.

Die Folgen des Barorysmus ließen nicht auf fich warten. Bald wies ber Verkehr alles frembe, ichließlich fogar bas ein= heimische Geld zurück; die Kaufleute lieferten nur auf auten Rredit, die Sandwerker nur auf Tausch; für Beamte, Die in Geld bezahlt waren, mußten öffentliche Sammlungen veranstaltet werden; die Rapitalisten erlitten unglaubliche Verluste burch Schuldabtragung in ichlechter Minge. Schließlich fam es da und dort zu Aufruhr, so namentlich in Magdeburg, und männiglich fürzte fich auf die Geldvertreiber und Müngpachter, während die Müngherren felten genannt wurden. Taufend Schimpfnamen wurden auf die betrogenen Betrüger erfunden und angewandt: Erzfipper und Schandfunte, Rauberer und Geldwanft, Schindfaffel und Galgenhuhn flang noch gemäßigt. Daneben ichof eine unfäglich unflätige und geiftlose Litteratur von Pamphleten auf; in einem berfelben nennt Lucifer feine Lieben und Getreuen: Junker Wolf von Kipperg, Laux von Wipperheim, Wucherhausen und Schindeberg, Ruchs von Gebhart und Bebfest und die wohledlen Berren und Brüder von Schacherhausen und Münzberg.

Wie aber nun helfen? Auch vernünftige Männer schlugen als Rettungsmittel allgemeinen Aufruhr gegen die Obrigkeit, Judenschlachten, Gütergemeinschaft und das Erwarten des

tausendjährigen Reiches vor. Am klügsten waren die Kaussteute; sie begründeten die Girobanken zu Hamburg (1619) und Nürnberg (1621). Aber auch die Münzherren hatten ein Sinsehen. Nachdem schon in Münzbedenken der Reichstreise aus den Jahren 1603 und 1607 der Vorschlag eines Verdotes der Geldaussuhr aufgetaucht war, erschien schließlich die Rückster zur alten Reichsmünzordnung als das Beste. Sie wurde zuerst, schon im Herdstreiburg, Vischof von Winden, unter Reduktion der schlechten gangbaren Münzen angebahnt. In den solgenden Jahren half man sich dann auf diesem Wege ziemlich allgemein weiter; claudite iam rivos, pueri, sat prata diberunt, wurde wohl einem Fürsten zugerusen; 1624 war der Taumel zu Ende 1.

Was blieb, das war ein außerordentlicher Verlust an Nationalvermögen und die Thatsache, daß man sich in der vollsten Ebbe der großen geldwirtschaftlichen Vewegung des 15. und 16. Jahrhunderts angelangt sah.

Die Konfequenzen dieser Lage aber waren inzwischen auch nach anderen Seiten hin gezogen worden.

Die Bergwerke waren in Verfall geraten. Hatte man im 14. und 15. Jahrhundert mit Tagesschürfen eifrig begonnen und war man darüber hinaus bald zum Stollenbau vorgeschritten, so sehlte jett das Kapital zu diesem kostspieligeren Betrieb, und das Steigen der Arbeitslöhne machte die Aussbeutung noch schwieriger. Schon mit den zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts ließ darum der Abbau hier und da nach, vornehmlich wohl in Sachsen; anderswo, in Böhmen, in Tirol, schleppte er sich unter dem Bankbruch der großen Bergs

<sup>1</sup> Die Geschichte ber Preisrevolution bes 16. Jahrhunderts in eine allgemeine Darstellung ber deutschen Geschichte, ja auch nur in die Geschichte des Gelds und Münzwesens einzuführen (obwohl die letztere zweisellos von ihr beeinflußt worden ist), halte ich auch nach dem trefslichen Buche Wiedes (Zur Geschichte der Preisrevolution des 16. und 17. Jahrhunderts; Leipzig 1895) noch immer für ein gewagtes Unternehmen, dem noch sehr intensive Studien vorausgehen müßten.

werksgesellschaften wohl noch ein Menschenalter langsam dahin; doch schon um 1570 konnte er in einer Anzahl von Bergwerten nur noch mit Berlust fortgeführt werden.

Über den Bergbau hinaus aber litt die gesamte Industrie. Daß die Industrie der Massenartikel durch das Sinken des Aussinhrverkehrs hart getroffen wurde, liegt auf der Hand. Aber auch die Erzeugung gangbarer Artikel für den einheimischen Berbrauch wurde durch den steigenden Abschluß der Territorien unterbrochen. Lebenskräftig blieb auf längere Zeit nur noch die Industrie der Luzus- und Galanteriewaren — noch weit und breit sprach man dis zum Schlusse des 16. Jahrhunderts von den Kürnberger geschwindigen Fünden —, dis auch diese Gewerbe dem Kückgang der sich verzehrenden Kausstraft der Nation zu unterliegen begannen.

Und mit der Erzengung versielen die gewerblichen Betriebsformen. Die mittelalterlichen Zünfte hatten noch bis ins
16. Jahrhundert hinein ihre Lebensfraft in der Fortbildung
der ihnen eigentümlichen Arbeitszerteilung bewiesen: Schmiede
und Schlosser, Klingenschmiede und Messerschmiede, Gürtler
und Spengler, Drechsler und Tischler, bisher vereint, waren
in eigne Zünfte auseinandergegangen. Jeht aber zeigte sich,
daß die weitere Durchbildung dieser Entwicklung zu stocken begann.
Wo es zu neuen Teilungen kam, da erschienen sie den Verbrauchsbedürfnissen der Nation, die ihnen nicht mehr folgten, als künstlich
und unpraktisch; überall erhoben sich kleinliche Kämpse um die
gegenseitige Abgrenzung der Erzengungsgebiete: und die alte
Gewerbeverfassung erwies sich gegenüber diesen inneren Kämpsen
nicht mehr elastisch genug; ja in vielen Fällen zerbrach sie.

Zugleich aber führte der Rückgang des Absates vornehme lich in den alten Zünften auf verhängnisvolle Bahnen. Die Zünfte begannen die Preise willkürlich zu steigern; sie bildeten Berkaufsringe!; keine Spur fast ihres früheren gemeinnützigen Charakters blieb übrig. Und wenn ihr Verfahren öffentlicher Kritik unterworsen ward, so schlossen sie sich nur um so

¹ ⑤. ℬb. V 1³ ⑥. 76 (V 1¹. ² ⑥. 64).

enger ab. Die Schwierigkeiten ber Zulassung von Meisterfandibaten wurden erhöht, die Zahl der Meister selbst begrenzt, die Gesellen durch stärkere Anspannung ihrer Arbeitäkraft dis zu sechzehnstündiger Tagesbeschäftigung ausgemergelt und gestnechtet: rücksichtslos trat der Egoismus der Meister zu Tage. So gingen ihre Genossenschaften den Weg des Verfalls und verloren das öffentliche Vertrauen: die Reichspolizeiordnung vom Jahre 1530 hatte Handwerkshändel noch vor die einsichlagende Zunft zum Austrag verwiesen; die Ordnung vom Jahre 1577 setzt seit, daß alle solche Händel allein von der Obrigsteit geschlichtet werden sollen.

Indem aber die Bunfte verfnöcherten, jog fich das städtische Leben überhaupt in fich zurück und veraltete; benn von wem war es in seinen älteren und tieferen Grundlagen mehr getragen, als eben vom Handwert? In der erften Balfte des 16. Jahrhunderts hatte es wohl scheinen können, als ob die Trennung von Stadt und Land, wie fie fich feit bem 13. Jahrhundert ausgesprochener entwickelt hatte, von einer glücklichen Durchbringung itädtijder und ländlicher Intereffen abgeloft werden könne. Bürgerliche Sändler hatten die Landeserzeugnisse auf den Dörfern aufzufaufen begonnen, Sausierer vertrieben hier die städtischen Manufatte; in den Anfängen der Hausindustrie zog sich städtischer Betrieb felbst teilweis auf bas platte Land; und in den Dörfern ergab fich eine lebendige Preisbildung felbst für die Lohnaniprüche bes täglichen Arbeiters. Wie später die großen Bandels= fompagnien bes 17. Jahrhunderts bie alte Stadtwirtschaft thatsächlich gesprengt haben, so ließ sich eine solche Wirkung

Jest, mit dem Rückgang der Volkswirtschaft, blieb sie aus. Schroffer wie je trennten sich Stadt und Land. Es kam soweit, daß bewaffnete Mannschaften der Zünfte gegen die Bönhasen auf dem Lande zu Felde zogen, daß sie ländliche Verkehrs- und Gewerbsanlagen zerstörten, ja daß sie die Niederlegung der eignen Vorstädte vor den Mauern erzwangen. Selbstverständslich, daß demgegenüber das platte Land auch den Handel der

ichon burch ben bauernden Beftand ber Monopolgesellschaften

des 15. und 16. Jahrhunderts erwarten.

Städte nicht mehr zulassen wollte. An Stelle der heimischen Hausierer sah man lieber fremde Tabulettkrämer, Schotten und Savonarden; und der Abel, auf den Absatz seiner Landesprodukte bedacht, wandte sich namentlich im Nordosten gegen das Monopol bürgerlichen Auftauses und zeigte ihm gegenüber freihändlerisch Reigungen.

Vor allem aber wandten sich die führenden Klassen des Landes wie der Stadt mit gleich eindringlicher Vitte an das Neich wie namentlich die Territorien, sie in ihren hergebrachten Nechten zu schützen: die Gesetzehung der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts ist von diesen Tendenzen vollkommen durchsetzt. Und in der That erreichte man, was man bezweckte: mit einer unerhört scharsen Scheidung der Stände, soweit es sich um die Abgrenzung ihrer Beruse handelte, schloß das Jahrshundert.

Es war eine Entwicklung, die dem platten Lande so wenig fast als den Städten zu gute kommen konnte.

Zwar sollte man glauben, die naturalwirtschaftliche Renktion, wie sie um die Wende des 16. Jahrhunderts sogar die deutschen Wirtschaftstheoretiker zur Anerkennung eines wesentlich naturalwirtschaftlichen Gesantzustandes der Nation zwang<sup>2</sup>, hätte für das platte Land Vorteile bringen müssen. Indes das war in keiner Weise der Fall. Vielmehr vereinten sich die Folgen der absterbenden geldwirtschaftlichen Periode mit den Wirkungen der zurückschenden Naturalwirtschaft auch für den Landmann zu besonders schwerer Schädigung. Freilich geschah das in den alten mutterländischen Gegenden und in den Gebieten der seit dem 12. Jahrhundert erschlossenen Kolonialsländer wenigstens des Nordostens in wesentlich verschiedener Weise.

Im Mintterland hatte der geldwirtschaftliche Aufschwung des 15. und 16. Jahrhunderts mehr oder minder zur Sprengung

<sup>1</sup> S. unten S. 551 f.

<sup>2</sup> Besonders klar ist das bei dem in Danzig lebenden, 1609 gestorbenen Keckermann. Er kennt zwar die Geldwirtschaft als höhere wirtschaftliche Lebensform, steht aber gleichwohl auf dem Standpunkte der Naturalwirtschaft; Noscher, Geschichte der Nationalökonomik S. 147.

wichtiger Grundlagen und Bindeglieder der alten Markgenoffenichaft geführt. Die alten hufen waren mit steigender Bevölkerung immer mehr zersplittert worden; für einzelne Gegenden nahm man schon eine unsern Verhältnissen ähnelnde Verteilung des Bodens mahr; jedenfalls war in den meisten Fällen die Vollhufe als Substrat bäuerlicher Wirtschaft nicht mehr vorhanden. Dementsprechend war die foziale Gliederung mannigfaltiger, aber die foziale Haltung auch ärmlicher geworden; neben reicheren Bauern ftand eine Rulle burftiger Glemente, und fie verftärfte fich gern noch durch nichtshäbige Ankömmlinge. Damit kam es zum Bruche des alten markaenöffischen Syftems als maßgebender Grundlage ber einheitlichen Dorfwirtschaft. Entweder hielten die reicheren, auf alten Sufen sitenden Bauern unter Ausschluß der fleinen Leute an den alten Formen fest : dann begannen fie eine Realgemeinde absterbenden Charafters innerhalb der neuen Berjonalgemeinde zu bilden -, oder aber fie nahmen alle Ginwohner des Dorfes als mehr oder minder vollberechtigt in die Genoffenschaft auf: bann erfuhr diese grundstürzende Anderungen ihrer Struftur und ftarke Verschiebungen ihrer wirtschaftlichen Bebeutung. Auf alle Källe aber ichwand ber bisher fo feste Horizont bäuerlichen Thuns, ging das Umterwesen der Gemeindeverwaltung zurück und wurden die gemeinsamen Allmendebezüge so dürftig, daß Hader unter den Gemeindegenoffen einzog. Hub indem diese unerquicklichen Zustände nun vom Hauche eines gewissen Verkehrs getroffen wurden, ohne boch in diefen aufgehen zu fönnen, gerieten sie erst recht in verderbliche Richtung. Maffenhaft löften fich jett fleine Leute vom heimatlichen Boben; bas ländliche Gefindel nahm überhand; in ganzen Banden zog es herum, gundete Dörfer an und hielt ben Abel in Schrecken. Gingen die Territorialordnungen bagegen an, so schreckten es auch Todesandrohungen durch Strick, Schwert und Rad nur vorübergehend; es überdauerte die Bauernfriege, es schwoll ins Unerträgliche an feit ber Mitte bes 16. Jahrhunderts. In ber Absicht, es zu unterdrücken, kam man wohl gar zu dem verzweifelten Entschluß, alle freie Lohnarbeit auf dem platten Lande zu ver= bieten; jo bestimmte die bayrische Landesordnung von 1553, es sollten "alle ledige Manus» und Weibspersonen, die ihrer Leib halben zu dienen geschickt, häuslich nicht angesessen noch von ihrem eigenen Gute oder sonderer Handtierung so viel Nahrung haben, sich selber zu nähren, bei Leibesstrafe sich füran zu Diensten verdingen und nicht mehr im Taglohn arbeiten".

Die naturalwirtschaftliche Wendung war also bem lände lichen Proletariat keineswegs günstig. Wie hätte das auch mögelich sein sollen, da dies Proletariat schon nicht mehr über Grund und Boden verfügte? Sie war es aber auch nicht für den Bauer.

Zwar in benjenigen Teilen bes Mutterlandes, in benen der große Aufstand der Jahre 1525-1526 getobt hatte, ver ichlechterte sich seine Lage nur langsam; und hier und ba fam es wohl gar zu kleinen Reformen. Im ganzen aber ergab fich boch ein Stillstand; die Reichsgesetzgebung, die im Jahre 1526 für ben Bauern eingetreten war2, fdwieg feitdem fast ein Menschenalter hindurch beharrlich. Und als fie wieder sprach, zeigte sie gang veränderte Grundlagen der Anschauung: im Sahre 1555 gewährleistete sie den Grundherren die Leibeigen= schaft und alle daraus flickenden Rechte3. Es war die erfte allgemeine amtliche Kundgebung einer Unsicht, die den Bauern überhaupt als Eflaven zu betrachten begann; im Jahre 1629 war fie fo weit entwickelt, daß der Jesuit Congen in seinem Buche Politica ber bäuerlichen Eflaverei aus Gründen ber Wohlfeilheit, ber Arbeitswirksamteit, ja felbst ber Staatsfinangen ein aufrichtiges Lob singen konnte. Gben dies war die Rolge des bäuerlichen Stillstands, der auf die Dauer den Rückgang bedeutete, fowie der alten, längst verhaltenen revolutionaren Garungen. Schon 1534 ichilbert Sebastian Frank die Bauern als jedermanns Rußhaber und als mit Fronen, Scharwerken, Binfen, Gülten, Steuern, Böllen hart beschweret und überladen und bemerkt zugleich, daß sie deshalb doch nicht "dester frümmer,

<sup>1</sup> Daneben mag in dieser Bestimmung sich auch bas Interesse aussiprechen, ben Tageslohn auf bem platten Lande billig zu halten.

² €. 35. V 1 ³ €. 363 (V 1 ¹, ² €. 351).

<sup>3</sup> Es handelt sich hier um den mutterländischen, seit dem 14. Jahrs hundert tangsam entwickelten Begriff der Leibeigenschaft; f. 28. V 1 3  $\gtrsim$  95 (V 1, 2  $\otimes$  83).

auch nicht, wie etwan, ein einfältig, sondern ein wild hintersliftig ungezähmt Volk" geworden seien. So lagen neue Aufstände in der Luft; und mindestens in vereinzelten Totschlägen und Leibesquälereien adliger Bedrücker trat die allgemeine Mißkimmung zu Tage.

Barter aber verlief die Entwicklung in Öfterreich; hier kam es zu offenem Anfrnhr. Ferdinand I. hatte zwar noch in den Jahren 1541, 1542, 1552 Ordnungen zum Schutze ber Bauern vor abliger Bedrückung erlaffen. Aber im Jahre 1563 rangen die Stände der Berrichaft Zusagen dabin ab, daß fie sich um die Gemessenheit der Fronden nicht weiter kummern wolle; und nun wurden überall die Leiftungen ins Unerträgliche gesteigert, wurde der Grundsatz des Gesindezwangsbienstes aufgestellt, wurde den Bauern die freie Autung des hergebrachten Besites wie die ruhige Rührung grundholder Selbstverwaltung unterbunden: in Ober- und Niederöfterreich zergeht die reiche Blüte der Weistümer seit der Mitte des 16. Sahrhunderts. Die Folge waren Aufftände. Im Sahre 1573 brachen die Bauern in Untersteiermark, Krain und Kroatien los; mit blutigen Köpfen wurden sie heimgeschickt. Biel gefährlicher war der ober- und niederösterreichische Aufruhr ber Sahre 1594-1597; wir werden ihm in der politischen Geschichte dieser Zeit noch begegnen 1.

Erhob sich so grade in Österreich die Bedrängnis der Bauern zu offener Empörung, so mag dazu wohl auch die Thatsache mit gewirft haben, daß dort einige der geschichtlichen Boraussischungen für die Wirtschaft des platten Landes ähnlich lagen, wie in den Kolonialgebieten des Nordens. Namentlich wird man annehmen dürsen, daß der österreichische Abel nicht anders als der nordische sich im Gegensatz zu dem Abel des Mutterslandes im Besitze größerer Ländereich sah, deren gesteigerter und erweiterter Andau sich nur unter immer stärkerem Heranziehen bäuerlicher Arbeitskräfte durchsehen ließ

Kam es indes in dem kolonialen Nordosten zu einer noch viel stärkeren Bindung der Bauern, ohne daß sich doch vor dem

<sup>1</sup> S. unten im britten Kapitel unter Dr. V.

Ende des 18. Jahrhunderts Aufstände erhoben hätten 1, fo liegt der Grund hierfür in den abweichenden Entwicklungsbedingungen. die bier aus dem Mittelalter in die neuere Zeit mit berübergenommen worden waren 2. Im Mutterlande hatte sich das grundherrlich-grundholde Verhältnis von unten her entwickelt: eine ursprünglich unfreie oder hörige, überhaupt abhängige Bevölferung war von den einzelnen Adligen in grundherrlicher Dragnifation zusammengefaßt worden. Im Siedlungsgebiet bagegen faß ber Landjunker ursprünglich über freien Bauern; aber er hatte allmählich die Ausübung fast aller staatlichen Rechte in seinem Dorse an sich gebracht und nutte sie nunmehr in privatrechtlicher Form zu seinem Vorteil. Im Mutterlande fand bemgemäß die Grundholdengemeinde jedes grundherrlichen Fronhofs von sich aus ihr Recht und ihre Pflicht gegenüber dem Berrn: dieser war in feiner Gewalt burch die Standegrechte der Grundholden beschränkt. Im Siedlungsgebiete bagegen hatten bie unterthänigen Bauern keinerlei gesichertes Recht gegenüber bem Butsberrn ihres Dorfes: diefer regierte über sie fast ununichränft, fraft der Derivation fürstlicher Gewalten.

Aber wenn damit auch für die Kolonialgegenden die rechtliche Möglichkeit schwerer bäuerlicher Bedrückung gegeben war, so hat doch schließlich die wirtschaftliche Blüte ihres Bauerntums noch lange vorgehalten. Von Pommern erzählt noch Kanhow<sup>3</sup>: "die Pauren stehen in diesem Lande wohl . . . , daß offte ein armer Edelman einem reichen Pauren siene Tochter gibt und die Kinder sich darnach halbedel achten." Dabei galten die pommerschen Bauern noch nicht einmal für am besten gebettet; die märkischen 3. B. waren glücklicher daran; von ihnen meinte man noch im dritten Viertel des 16. Jahrhunderts, daß sie über der Durchschnittswohlhabenheit des Mutterlandes ständen.

Dennoch drohte diesem reichen Bauernstande, der sich an feinem Aufstand ber zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts

<sup>1</sup> Auch bamals traten sie wohl nur in Kursachsen, Holstein und Livland ein.

<sup>2</sup> Bgl. Band III S. 417 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Pommerania II, 433; 1536.

Lamprecht, Dentiche Geschichte. V. 2.

beteiligt hatte, bald die Vernichtung; schon um die Mitte des 16. Jahrhunderts äußert sich ein vorurteilsloser Verichterstatter über das Verhältnis der pommerschen Gutsherren zu den Bauern mit den Vorten: "Izund deit men, wat men will". Voher dieser Umschwung?

Der Abel der Kolonialgebiete war von jeher auch wirtschaftlich anders charafterisiert gewesen, als ber mutterländische. Er hatte früh ichon verhältnismäßig viel Land felbst gebaut, hatte niemals bloß von Raturalleistungen seiner Untergebenen geleht: wie wäre diese Urt des Unterhalts unter den freien und gering zinsenden Bauern der Siedlungsperiode denkbar gewesen? Und einmal wirtschaftlich thätig, hatte er sich gelegentlich auch den bürgerlichen Geschäften der Kaufmannschaft zugewandt. Daneben freilich war er vor allem Ritter, b. h. Krieger gewesen, und aus seinem reifigen Leben war ihm nicht bloß Ginfluß, sondern auch reicher Erwerb zugeflossen. Aber in dieser Hinsicht trat nun seit Verlauf des 15. Jahrhunderts eine Underung ein. Die Zeiten wurden, soweit kleine Achden zu führen waren, unter dem zunehmenden Walten der Landesfürsten immer friedlicher; im großen Kriege aber wurde das Ritterheer durch Söldner zu Fuß erfest. Und auch die Kaufmannschaft verfagte bei dem engeren Abschluß der Städte vom platten Land. blieb die Landwirtschaft als Grundlage des Unterhalts übrig; der Sbelmann wurde Krantjunker. Bedingte diefer Umschwung schon den Versuch, die bäuerlichen Unterthanen der neuen Lebensweise dienstbar zu machen, so wurde die Reigung hierzu durch weitere Momente verstärft. Die Bermehrung der Geichlechtszugehörigen von Generation zu Generation trieb zur Teilung der Güter, die Reformation beseitigte die vielen Pfründen, in denen man Nachgeborene des Haufes untergebracht hatte: da mußte durch neuen Landerwerb und straffere Bewirtschaftung geholfen werben. Konnte man nun aber Land aus ben Säfulari: fationen des Kirchenautes, hier und da, 3. B. in Pommern, auch aus der Zerschlagung fiskalischen Besitzes sowie durch

<sup>1</sup> Normann bei Fuchs S. 63

eigne Robung baheim noch verhältnismäßig leicht erwerben, so sehlten doch die Arbeitsfräste zu seiner Bestellung, wenn man nicht an die bäuerlichen Unterthauen griff. Gben dies vor allem nuchte darum geschen. Und hatte man nicht über sie zu bestehlen?

In dem kurfürstlich fächsischen Vorwerk Stolpen sinden sich um 1570 nur drei Pferde, in dem Vorwerk Holnstein keines; Knechte werden nur zur Schäferei und zur Pflege des Rind- viehs erwähnt, außerdem ist noch von einem obersten Verwalter und einigen die Arbeit beaufsichtigenden Vögten die Nede — alles andere beim Vetriebe beider Vorwerke haben die Untersthanen zu leisten. Es ist ein vollendetes Vild der Maßregeln, welche die Gutsherren des Nordostens seit etwa einem Jahrshundert zur Durchführung ihrer erweiterten Landwirtschaft vorgenommen hatten. Wie waren sie im einzelnen beschaffen?

Bunachst beschränkte man die Freizugigkeit ber Dorfunterthanen; es galt, fie dienstaewärtig an die Scholle zu feffeln. So ift in Brandenburg nach Versuchen, die bis ins Sahr 1484 zurückreichen, in den Landtagsabschieden der Jahre 1536, 1538, 1539, 1572, 1602 die Schollenbindung gur ftrengften Wirklichfeit geworden. Den fo festgelegten Bauern begann man bann die Dienste ins Ungemeffene zu erhöhen; es gelang wesentlich unter dem Ginflusse des römischen Rechts2, das noch bis tief ins 17. Sahrhundert als ratio scripta galt und überall die Prajumtion unbegrenzter Dienste aufstellte. Um die Mitte des 16. Jahrhunderts war diese Bewegung schon weit fortge= schritten; im Jahre 1580 hielt ber sächsische Rurfürst schon folgende Verfügung für nötig: "Die armen Bauersleute, die man fonft wohl in der Woche brauchen kann, follen am Conntag nicht mit Fronen, Diensten und anderem beladen werden. ba man auch das Vieh und die Ochsen am Reiertage ruben läßt." Dabei handelte es sich bald nicht mehr bloß um Ackerfronden im alten Sinne; in dem Gefindezwangsbienft, wonach jeder eingeborene Dienstbote sich zunächst der Berrschaft (aufangs gegen

<sup>1</sup> Falke, Kurfürst Angust €. 61.

<sup>2</sup> S. dazu oben S. 103.

Lohn, später unentgettlich) zu Dienste stellen solle, ergriff man die ganze Person des Unterthanen: es war eine neue Leibeigenschaft.

Natürlich waren diese Maßnahmen nicht möglich ohne stärtste Verschlechterung der gesamten Rechtslage der Vauern — die Patrimonialgerichtsbarkeit und die mit ihr gegebene Polizeisgewalt griffen jetzt unter Konnivenz der Landesherren nach allen Seiten fräftig durch: im Jahre 1517 hat Kurfürst Joachim I. von Brandenburg der Ritterschaft versprochen, dem Vauern kein Gerichtsgeleit zu geben, ehe er nicht den Sbelmann gehört habe.

So gewann denn der Abel auf einfachste Weise das Arbeiterpersonal, dessen er bedurfte. Ja er sah die Möglichkeit stärkerer Arbeitsleifungen vor sich, als er zunächst bedurft hatte. Wie nahe mußte es ihm da liegen, diese Möglichkeit durch Erwerb weiteren Grundes und Bodens zu verwirklichen!

Schon im 14. Jahrhundert war es, wenigstens in Brandenburg, vorgekommen, daß einzelne Adlige Bauernhufen, meist wohl unbesetzte, zu ihrem Lande eingezogen hatten 1. Das wird nun, unter Unwendung der Lehre des romischen Rechts von der Expropriation, schon seit etwa 1500 an einzelnen Stellen gewöhnlicher; seit etwa 1540 spricht man allgemein davon; in der zweiten Sälfte des 16. Jahrhunderts wird dabei in Brandenburg "großer Mißbrauch und Unordnung gespuret"2, und der Jurist Roeppen meint um 1600: constat rusticos "plus aeque compelli, ut praedia sua dominis vendant". Sind nun auch in einzelnen Gegenden, z. B. in Sachien, weniger Bauernaüter gelegt worden, und begriffen die Landesherren ichon in der zweiten Sälfte des 16. Jahrhunderts insoweit das Verderbliche des Vorganges, um, freilich sehr vereinzelt und ichüchtern, mit Verboten bagegen einzuschreiten, jo steht doch andererseits fest, daß 3. B. in der Mittelmark das autsherrliche Areal in den letten zwei Generationen vor

<sup>1</sup> Desolatio; f. Dronfen, Breug. Politif I2, S. 51.

<sup>2</sup> Großmann S. 27 Anm. 5: Rezeß von 1606.

dem dreißigjährigen Kriege um die Hälfte seines bisherigen Bestandes gewachsen ist, und daß in einzelnen Gegenden Holsteins und namentlich Lommerns fast von einer Ausrottung der Bauern zu sprechen war.

Fast noch schlimmer aber waren die rechtlichen Wirkungen des Vorganges. Indem man einzelne Bauern abmeierte, kam man zu der Meinung, offenbar seien ursprünglich alle Vauern auf Nitteracker angesetzt worden, also deren homines proprii et coloni gledae adscripti — mithin einsache Sklaven. Es waren Ansichten, denen der mecklenburgische Jurist Husanus in seinem Buche De hominibus propriis (1590) die gelehrte Unterlage gab, und die der auf Husanus fußende praktische Jurist Cothmann zu dem Nechtsgrundsatz verdichtete: schon die Thatsache, daß jemand ein Bauer sei, genüge zum Beweise seiner Leibeigenschaft.

Der Bauer der Kolonialgebiete war mit diesem Entwickstungsgange zum vollsten Paria der gesamten bänerlichen Entwicklung der Nation herabgedrückt. Aber der nordostbeutsche Abel stieg um so höher; in diesen Zeiten legte er den Grund zu jener besonderen Stellung, die er in den folgenden Jahrshunderten entwickelte und heute noch teilweise einnimmt. Er allein sast von allen sozialen Schichten der Nation hat aus der naturalwirtschaftlichen Neaktion der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts Vorteil gezogen — neben ihm kam der Versall teilweise nur noch den Fürsten, überhaupt der Steigerung der Territorialgewalten zu gute.

## IV.

Der Verlauf der großen geistigen Bewegung der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts hatte auch den Fürsten ein höheres geselliges und geistiges Dasein gebracht. Die Schriften der Humanisten über Fürstenerziehung von Aeneas Sylvins dis auf Konrad Heresbach waren nicht ohne Erfolg geblieben; und mit ihnen hatten sich die Mahnungen der Resormatoren vereint, um eine gewisse Geistesbildung, Kenntnis

des Lateins, des Nechtes, der Geschichte, vor allem auch theologisches Wissen als notwendige Voranssetzung fürstlichen Lebens erscheinen zu lassen. Freilich standen dem auch in der Höhezeit des Humanismus und der Resormation noch starke gegnerische Strömungen gegenüber. "Wenn ein Fürst die lateinische Sprache lernt und studiert," meinte Luther einmal¹, "so fürchten die vom Abel und Necht, er werde ihnen zu gelehrt und klug, und sagen: Pot Marter was? Will Guer sürstliche Gnaden ein Schreiber werden? Guer Gnaden müssen ein regierender Fürst werden, müssen weltlichen Handel lernen und was zur Neiterei und zum Kriege gehört, damit Land und Leute geschützt und erhalten werden u. s. w.: das ist, ein Narr bleiben, den wir mögen mit der Rase herumführen, wie einen Bär."

Indes war boch seit dem Aussommen der zweiten Fürstengeneration des 16. Jahrhunderts, seit den dreißiger und
vierziger Jahren, ein wenig gelehrte Bildung für den Fürsten
fast unerläßlich; später, um die Wende des 16. Jahrhunderts, haben einmal in Ingolstadt gleichzeitig 7 Reichsfürsten, 36 Grafen und 45 Freiherren studiert. Und zur gelehrten Bildung kam dann als zweites Erziehungselement der
Aufenthalt an fremden Hösen, am deutschen Kaiserhof etwa
oder am französischen, gelegentlich auch am spanischen Hose.

Dementsprechend finden wir seit spätestens der Mitte des 16. Jahrhunderts eine große Anzahl gut gebildeter Fürsten, so die Brüder Moritz und August von Sachsen, die ernestinischen Fürsten, Albrecht von Bayern, Christoph von Württemberg, Wilhelm von Heisen, Julius von Braunschweig, Joachim von Brandenburg. Und eine jüngere Generation ging noch über sie hinaus: die bayrischen und österreichischen Serrscher wurden zu Kunstmäcenen; die landesfürstlichen Architekten lösten an ihren Hösen die mittelalterlichen Dombaumeister der Städte ab, und unter den protestantischen Fürsten wurden einige seine Naturen sogar geistig höchst produktiv: der Herzog Heinrich Julius von

<sup>1</sup> Tijchreden 2759,

Braunschweig Wolfenbüttel war ein gelehrter Jurist und dabei bentscher Komödienschreiber; der Landgraf Morit von Hessen siebte Philosophie, Musik und Dichtung und hat neben Gesangskompositionen, neben einer Ethik und Metrik auch lateinische Schauspiele versaßt. So blühte an fürstlichen Hösen ein nicht unbedeutendes geistiges Leben empor; seinen Höhepunkt erreichte es in der Stiftung und Ausbreitung der Fruchtsbringenden Gesellschaft seit dem Jahre 1617.

Allein wie falsch würde es doch sein, wollte man aus alledem für die Rürften der zweiten Balfte des 16. Sahr= hunderts schon ein völlig individualistisch gehobenes Dasein ableiten! Sie lebten im ganzen boch immer noch im alten Stil, ja fie fielen in die Lebenshaltung des Mittelalters gurud. Unumidrankt herrichte an ihren Sofen der naturalwirtschaft= liche Lurus maßloser persönlicher Konsumtion; niemals hat ber Trinfteufel in Deutschland größere Opfer geforbert; auch Frauen unterlagen der Trunffucht, und unglaubliche Böllerei, Delirium, ja töbliches Siechtum infolge Trinkens waren in fürstlichen Kreisen nicht seltene Erschemungen: — hat sich doch im Jahre 1561 der Rheingraf Philipp Franz an Malvafier fogar akut zu Tobe getrunken. Daneben ftand eine nicht minder große Böllerei im Gffen; fieben bis acht Stunden bes Tages faß man an ber Tafel; gute Röche ichienen bisweilen gefuchter zu fein, als gute Rate. Dabei berrichte, um bicje Launen zu finanziell vollends verderblichen zu machen, noch der alte Gefolaslurus des Mittelalters; am weimarifchen Sofe, beffen Gebiet 77 Geviertmeilen umfaßte, freisten um 1560 täglich an 50 Tischen etwa 400 Personen; ber bayrische Sof hatte 1588 täglich etwa 771 Personen zu verköstigen, und bas Gefolge bes Winterkönigs auf seiner Brautreise nach England im Sabre 1613 betrug 191 Personen. Was half es ba, wenn die Frauen noch nach guter alter Weise selbst zum Rechten saben, die Rüche felbst mit bestellten, perfonlich die Stoffe zu ihren Rleidern wählten? Die Bofe verschlangen mehr, als die Länder ertragen konnten; fast alle Fürsten waren schwer verschuldet.

Das um fo mehr, als sich in ihren mittelalterlichen

Mufwand nun doch auch moderne Clemente mischten. Es kam wohl noch vor, daß man bei Festen nur Schalksnarren, Sänger und Spielleute, das alte Bolf ber Fahrenden, vorführte und mit bem blogen Borzeigen von Schabstücken prunkte; noch um die Wende des 16. Jahrhunderts hieß der Bischof von Bamberg bei Gelegenheit eines Besuches des hessischen Landgrafen feche Selfnaben mit großen goldenen Retten während der Mahlzeit hinter sich stehen, die nichts anderes zu thun hatten, als die Retten stracks vor sich zu halten. Im gangen aber mar man über diese Art bes repräsentativen Lurus hinans. Narren und Zwerge waren nur dann noch zuläffig, wenn fie im ständigen Solde des Fürsten standen; die alten Kahrenden waren verpont. Statt beffen suchte man fremde Meister zu gewinnen, die fich auf "Inventionen", allerlei beforative und teilweis lascive Aufzüge von Zanberern und Reen, von antifen Göttern und Göttinnen im Renaiffancestil verstanden, bis sich neben ihnen feit Ende des 16. Jahrhunderts auch der frangösiiche Balletmeister einfand. Und darüber hinaus wurde man mohl auch felbst thätig. Baren noch immer Rampffpiele und Tiergefechte, namentlich Barenkampfe, beliebt, fo traten jest neben sie doch immer mehr teilweis selbstgespielte dramatische Aufführungen, etwa der Historie der Königin Tompris, wie fie des Cyrus Haupt in einen Zuber voll Blut stößt, ober des Rambnies, ber einen ungerechten Richter zu schinden gebietet. Der Sunfretismus mittelalterlicher und humanistischer Reigungen beherrichte diefe Feste.

Der gleiche Synkretismus zeigt sich auf den ernsten Gebieten der Wissenschaft. Selten waren hier Fürsten, die vertieftes, nur der Sache selbst lebendes Interesse besaßen. Fast alle dagegen liebten an den Wissenschaften, was auffällig, neuartig, allenfalls nebenher auch nütlich war; so kamen sie über ein mittelalterliches Stannen nicht hinaus, es beherrschte sie der Zauber des Kuriosen. Darum lassen sie sich in ihre Tiergärten zu den gewohnten Bären, Slentieren und Auersochsen jetzt Affen und Papageien kommen, sammeln Selekte von Misgeburten und absonderliche Geweihe, zeigen Interesse

an mechanisch-wissenschaftlichen Arbeiten, Aftrolabien, Duabranten, Globen, Rompassen, sind auch wohl selbst mechanisch geübt: fo Karl V. und Kurfürft August von Sachjen. Bor allem aber haben sie es mit den geheimen Wiffenschaften zu thun: ein Aftrologe barf in einem größeren fürstlichen Sofstaate so wenig fehlen, wie ein Alchmuift. Da läßt man sich Die Nativität, Die Geburts-Ronftellation, feiner Freunde und Feinde, ja aller großen Männer, felbst Chrifti stellen, vor allem natürlich die eigene, und handelt nach der orafelnden Musfunft. Da verwendet man Wochen und Monate auf die Gefellschaft und die Erperimente glücksritterlicher Chemisten; aller Spott aufgeklärter Zeitgenoffen hat die Bofe von Gottorp und Brandenburg, von Dresden und Prag, von Paffau und Beidelberg, von Mainz und Köln nicht abgehalten, schwere Summen für Goldmacherei zu opfern, weniger eifriger Sofe nicht zu gedenken.

Freilich nahm nun dies Interesse am Halbwissenschaftlichen, Ruriofen nicht felten eine Wendung jum Huten bes Landes: verfönliche und landesväterliche Intereffen verbanden fich babei ju einer für die Zeit hochft bezeichnenden Mifchung. Co aab es Fürsten, die in den Prozessen der Verhüttung rationell und erfolgreich experimentierten; andere wieder beschäftigten fich mit ber Erfindung neuer Geräte und Schmuckgegenstände für Grauß und Schmiebe. Bor allem aber mandten fich bieje Intereffen ber Landwirtschaft zu. Sier mar feit bem Beginn bes Sahrhunderts eine reiche, durch die Schriften der Alten befruchtete, freilich teilweis auch burch sie gehemmte Fach Litteratur ent= standen; eifrig wurde sie gelesen, und überall machte man Bersuche mit Pfropfen und Ofulieren, mit Bucht neuentbeckter Pflanzen, mit Kreuzung bes Viehs; und barüber hinaus wurden die Fragen bes Betriebs aufgeworfen: ob man beffer in Lacht ober Megie wirtschafte, ob Borwerte und Beundenland zerschlagen werden follten ober nicht, ob neue Kontrollfusteme für Schöffer und Meier Nachteile ober Vorteile bringen würden.

Über all biese Fragen aber, ja über bas ganze Leben und Treiben an ben Hösen bis hinauf zur Aussprache über bie

höchsten politischen Aufgaben des Reiches entspann sich zwischen den Kürsten ein reger, wenn auch zumeist durch Kanzleisefretäre geführter Briefwechsel. Merkwürdig mischen sich in ihm schwerlastende Kurialien und herzliche, oft sonderbar offene Tone; stets aber ist er durchwoben von dem lebendigsten Standesbewußtsein, mag es fich um die Vorbereitung eines diplomatischen Feldzuges am Reichstag handeln ober um ben naiv geäußerten Bunich nach Übersendung von Erzstufen ober um die Mitteilung irgend einer mechanischen Erfindung. Und zu Tage tritt überall, daß diefe Fürsten felbst zugreifen, mahr= hafte Berricher ihrer Länder. "Ginem Berrn zu driftlicher glückseliger Regierung ift von Nöten," fagte Melchior von Dije 1556, "daß er für sich felbst ein verständiger Mann sei und alle Gelegenheit seiner Regierung und Laude erkunde, damit er, mas jedes Falles zu thun, felbst wissen moge und nicht alle Wege mit fremden Mugen feben und leiden dürfe, daß er wie ein Bär ober auder unvernünftig Tier von andern und von denen geleitet und regiert werde, die allein was für sie, und nicht was dem Berrn oder gemeinem Rut zuträglich ift, bedenken und suchen."

Rad diesen Grundsätzen handelten die tüchtigen Fürsten der Zeit. Rurfürst August von Sachsen, Diefer Musterherricher, ber Friedrich Wilhelm I. des 16. Jahrhunderts, hatte die Regierung seines Landes nicht mit voller Kenntnis der finanziellen Lage angetreten. Da legte er sich 1563 schriftlich Rechnung. "Wie ich ins Regiment kommen bin, find Schulden gemesen 1067078 fl. 12 gr. 4 pf.; jest find Schulden Was ich mich damit gebeffert 2000000 und barüber. habe? Nichts! Wo es hin ift kommen? Das weiß Gott!" Und so begann er selber genau zum Rechten zu sehen. In den Jahren 1583 bis 1585 brachte er es auf durchschnittlich 666967 Gulben 15 Groschen Einnahmen bei nur 401263 Gulden 13 Groschen Ausgaben; bei feinem Tode im Jahre 1586 hinterließ er einen Schat von 1825 000 Gulben (etwa 10 Millionen Mark in unferem Münzfuße)1. Derfelbe

<sup>1</sup> Faife, August, S. 21-26.

Herrscher bereitete seine Maßnahmen statistisch aufs sorgjamste vor. Im Jahre 1571 veranstaltete er vor Erlaß einer Getreibeordnung eine Untersuchung über die Voraussetzungen, die für die Verpslegung seines Landes bestehen möchten; dabei wurde jeder Schösser verpslichtet, die Handlungen seines Vezirks nach Zahl, Alter, Hantierung der Männer, Frauen und Kinder aufs genaueste anzugeben, bei 10 Gulden Strafe für jede ausgelassen Verson.

War es nicht selbstverständlich, daß Fürsten, die sich bei allen Schwächen einer noch halbmittelalterlichen Lebenshaltung so sehr den Interessen ihrer Länder hingaben, diese Länder auch voll zu beherrschen trachteten? Und längst kam ihren Ansprüchen in dieser Hinsicht eine von den Anschauungen des Mittelalters weit abweichende politische Theorie entgegen.

Gewiß hatte schon das späteste Mittelalter die Teilung der kirchlichen Gewalten zwischen Papit und Landesfürst angebahnt und damit die staatlichen Aufgaben grundsätzlich auf das Gebiet der Kultur erweitert. Aber erst Luthers Lehre hat doch den damit eröffneten Weg ganz eingeschlagen; erst ihm war die Fürstengewalt thatjächlich weltliche Vorsehung1; und mit Recht konnte er behanpten, daß "feit der Apostel Zeit das weltliche Schwert und Obrigfeit nie fo flärlich beschrieben und herrlich gepreist sei", als durch ihn. "Das weiß ich wohl," fagt er schon 1520 in dem Traftat De captivitate babylonica ecclesiae, "baß fein Staat burch Gefete gut regiert werden fann. Denn ift die Obrigkeit verständig, jo regiert fie alles besser nach natürlichem Rechtssinn, als nach Gesetzen . . . Darum ift in den Staaten mehr dafür zu forgen, baß gute und verständige Männer an der Spite stehen, als daß Gesete gegeben werden, denn dieje felber werden die beften Gefetze fein, da sie alle Mannigfaltigkeit einzelner Fälle nach lebendigem Rechtsfinne zu beurteilen wissen werden." Und im felben Jahre führt er aus: "Gin Fürst bes Landes flößt in feine Unterthanen alles ein, was er in feinem Willen und Sinn

¹ S. dazu Bd. V 1 ³ S. 378 (V 1 ¹, ² S. 366).

hat, und macht, daß alle seine Unterthanen ihm einen gleichen Sinn und Willen empfangen, und thun also das Werk, das er will".

Bei folder Auffassung 2 war ber Absolutismus gegeben, und es fragte fich nur, welchen sittlichen Inhalt er empfangen follte. Run waren die Jahrhunderte der Territorialbildung gewiß von roher Gewaltthat erfüllt gewesen, Landerwerb war als Hauptzweck ber Politik, ja als Gelbstzweck erschienen: ohne fittlichen Sfruvel war man ihm nochgegangen; das bofe Wort Ludmias XI. Dissimulare est regnare hatte in gemiffem Sinne auch für Deutschland gegolten. Indes baneben war boch ein anfänglicher Besit fürstlicher Tugenden in den landesherrlichen Geichlechtern weiter gemehrt worden; mahrend die alte Schulung im faiferlichen Dienste, die treue Pflege belegierter Ge= walten noch keinesweas vergessen war, hatten sich beimatlichlandesväterliche Gefühle gebildet, und von Sahrzehnt zu Sahrzehnt wirkte mehr die foziale Bucht standesgemäß fürstlicher So war schon in den ersten Jahrzehnten bes 16. Jahrhunderts ein Fürstengeschlecht herangewachsen, beffen absolutistische Triebe begünftigt, weil veredelt werden konnten.

Und auch hier war Luther entscheidend. Er führte in seiner Schrift "Bon weltlicher Gewalt" (März 1523) aus, der Fürst müsse sich nach vier Seiten hin bewähren, zu Gott in rechtem Vertrauen und herzlichem Gebet, zu seinen Untersthanen mit Liebe und christlichem Dienst, gegen seine Räte und Gewaltigen mit Vernunft und ungefangenem Verstand, gegen die Übelthäter mit verständigem Ernst und mit Strenge. Und er gab über diese allgemeinen Sähe hinaus ein reich gerütteltes Waß von Vorschlägen im einzelnen, denen ein frommer Fürst folgen solle; hat er doch gelegentlich die stärksten sozialen Verpflichtungen des Fürsten gegenüber den Unterthanen aus dem siebenten Gebot abgeleitet, denn dieses heische die altsgermanische Herrentugend der Milde.

Ein grundsätzlicher Abfolutismus, boch von driftlich=

<sup>1</sup> Bom Papfttum zu Rom, 1520, Weimarer Ausgabe VI. 298, 8,

<sup>2</sup> Rgl. auch 38 d. V 13 €. 276 (V 11, 2 €. 264).

patriarchalischer Färbung: das ward somit zur Forderung der deutschen öffentlichen Meinung gegenüber den Fürsten in eben jener Beit, da Macchiavelli seinen Principe schrieb. Und diese Forberung hat Bestand gehabt bis tief hinein ins 17. Jahrhundert, folange noch die großen religiösen Impulse bauerten. Weber die dem römischen Recht zu Grunde liegende Idee des Absolutismus, noch die antimonarchischen Strömungen Frantreichs, Spaniens und Schottlands, wie sie in der Lehre der Monarchomachen gipfelten, noch die Theorien der Calvinisten von einem Bertrage zwischen Fürst und Bolt, eines Languet etwa ober Hotman, haben bei uns Gingang gefunden. Zwar vergaß die Nation gelegentlich nicht, das fürstliche Treiben an der Sand ihrer religiojen Auffaffung des Absolutismus zu fritifieren, und fürstliche Rate, welche in diesem Sinne freis mutig auftraten, wie bie Bergog Albrechts V. von Bayern, find allgemeiner Sympathien ficher gewesen. Aber babei blieb boch die Idee des Fürstentums, ja des fürstlichen Absolutismus an fich unerschüttert; und es fand ben Beifall ber Unterthanen, wenn ein Fürst, wie etwa Bergog Julius von Wolfenbüttel, fich ausbrücklich als Bater bes Baterlandes befannte.

Diese Auffassung wird freilich erst voll verständlich, wenn man sich vergegenwärtigt, wie außerordentlich im Verlause des 16. Jahrhunderts die fürstlichen Hoheitsrechte erweitert wurden.

Der Kurfürst Morit von Sachsen hat einmal ben Grafen und Herren scines Landtags erklärt: "Ihr wisset, daß wir in unserem Lande, soweit sich das in seinen Berainungen erstreckt, der Landessürst und deshalb schuldig sind, Achtung zu haben, daß darinnen die Unterthanen mit Ruhe und Frieden wandeln und leben, und Gleichheit zwischen ihnen erhalten werde". Sift die vollendete Proklamation des mittelakterlichen Staatsideals unter dem Bewußtsein, daß dies Ideal im wesentlichen verwirklicht sei und die Mindesksorderung staatlichen Lebens bilde; und diese Proklamation ersolgt auf Grund der Thatsiache, daß das landessfürstliche Gebiet in sich abgeschlossen sei,

<sup>1</sup> p. Langenn 2. 7.

ein Staatsgebiet bilde. In der That, das Territorium Staatsgebiet: bas war eins ber Endziele ber mittelalterlichen Entwicklung gewesen. Und was noch baran gefehlt hatte, es zu erreichen, das wurde im 16. Jahrhundert beigebracht. Alle Fürsten größerer Territorien setten es jett durch, daß jeglicher Rechtszug an die alten Oberhöfe außerhalb des Landes bin= wegfiel: fo wurde der jurisdiktionelle Abschluß nach außen hin gewonnen und damit die reale Ginheit des Landes ausgesprochen. Und ihr trat die personale Ginheit zur Seite. Wo noch feine Erstgeburtsordnungen eingeführt worden waren, da kamen sie jest zu stande, aufangs noch auf Grund kaiserlicher Privilegien, ipater autonom, burch Sausordnungen bes regierenden Geschlechts, zu denen nun noch die kaiserliche Bestätigung eingeholt ward. Und wenn auch der Inhalt diefer Sausordnungen auf Unregung bes regierenden Fürsten und unter Unhörung der Agnaten und männlichen Descendenten noch gewiffen Abanderungen unterlicaen konnte, jo standen doch die prinzipiellen Bunkte, und unter ihnen vor allem das Erstgeburtsrecht, im allgemeinen gegen jeden Widerspruch fest; die Versonaleinheit der Regierung, die volle Einheit des Territoriums als fürstlichen Landes war aesichert.

Und wie hatte sich innerhalb dieses Territoriums der Umfang der staatlichen Zwecke vervielfacht und damit Bereich fürstlicher Ginwirkung erweitert! Gewiß hatten ichon im 15. Jahrhundert die Landesherren mehr oder minder die Besetzung der geistlichen Amter, die Bisitation und Reformation der Klöster, gewisse Rechte des Gingriffs auch in die Pfarreien beaufprucht. Allein erst die Reformation rief die weltlichen Gewalten zur Ordnung der firchlichen Verhältnisse überhaupt zu Silfe. Und wie verändert trat diesen Gewalten nunmehr wenigstens die protestantische Kirche entgegen! Die Bischöfe und geiftlichen Korporationen waren fast gang aus ihr cusaeschieden; die monarchischen und aristokratischen Glemente der Kirche waren verschwunden; übrig geblieben war allein die lokale, bemokratische, unbeholfene Gemeindeverwaltung. Go bemächtigte fich der Staat der Aufficht über diese Verwaltung; und da die Kirche unvermögend erschien, aus sich über sie binaus höhere Verfassungsorgane zu entwickeln, so nahm ber Staat junächst provisorisch, bann endgültig ben Aufban folcher Draane, nunmehr aber natürlich im Sinne ftaatlicher Inftitute, in die Hand. Die Konsistorialverfassung wurde entwickelt; als ihre Krönung erichien ber Summepiffopat des Landesfürsten.

Es war eine Entwicklung, die gunächst nur den protestantijchen Fürstenhäusern zu gute zu kommen schien. Allein ihre Wirkungen reichten weiter. Neben bie Kirchenherrschaft trat die Glaubensherrichaft. Denn indem überall zwei ftreitende Ronfessionen gegenüberstanden, ihr Rebeneinander im Ginne individueller Tolerang für die einzelnen Bersonen aber der Zeit nach undenkbar erschien, wurde die Frage, welcher Ronfession bas einzelne Land angehören folle, Sache fürstlichen Entscheibes: "Ein jeder glaubt der Obrigfeit zu Lieb und muß den Landesgott anbeten," fagt ichon Cebaftian Franck. "Stirbt ein Fürst und kommt ein anderer Unrichter des Glaubens, so wechselt auch bald das Gotteswort." Co fiel den Fürsten der volle Religionsbann, das ius reformandi, zu; erft feine Proflamation gab den lutherischen Bekenntnissichriften den Charafter von Sym= bolen, und fein Beftand machte auch den fatholifchen Fürften jum Glaubensherrn feines Landes.

Welch außerordentlicher Zuwachs aber an Rechten und Aufgaben fam bamit an die fürstlichen Gewalten! Im Mittelalter war die Kirche die einzige Kulturmacht gewesen. Geistige und moralische Vildung waren vor allem von ihr ausgegangen; jest fielen Universitäten, mittlere und Schulen niebere staatliche Hand. Alle foziale Fürsorge weiter für sittlich und wirtschaftlich Verwahrlofte hatte in firchlicher Sand gelegen; iett wurden die Fürften aufgefordert, bas graufame Wefen bes Freffens und Caufens abzuthun, den wuchersüchtigen Zinstauf ju unterdrücken, die Frauenhäuser zu sperren, und schon die Reichspolizeiordnung des Jahres 1530 fette ihre Aufficht über die Hospitalverwaltungen als allgemein bestehend voraus.

<sup>1</sup> Bal. 35. V 1 3 S. 199 f. (V 1 1, 2 S. 187 f.).

Und damit nicht genug. Die Reformation hatte mindestens den protestantischen Fürsten, doch mittelbar vielsach auch den katholischen durch Einziehung von Kirchengut oder Überweisung sirchlicher Einnahmen wesentlichen Zuwachs an materiellen Mitteln gebracht. Das war, bei den erweiterten Aufgaben des Staates, selbst da der Fall, wo für die Berwendung der überstaates, selbst da der Fall, wo für die Berwendung der überstaates, selbst da ker Kulturzweck der alten Kirche, der Ausstau von Schulen, Kirchen, Hospitälern, im Auge behalten wurde. Um wie viel mehr aber tras es für solche Territorien zu, wo man die eingezogenen Güter einfach zum Fiskus schlug und die Renten zu landesherrlichen Zwecken im engeren Sinne verswandte: so hat z. B. in Brandenburg erst die Säkularisation wieder ein größeres Domanium geschassen.

So materiell wie geistig gestärkt gingen die Territorien und ihre Herrscherhäuser der zweiten Hälfte des 16. Jahrshunderts entgegen. Es bedurfte jest nur energischer Entwickslung des Machtwerkzeuges der Landesverwaltung, und ein bemerkenswerter Aufschwung der Landesgewalt mußte erreicht werden.

## V.

Die fürstlichen Lokalverwaltungen des späteren Mittelalters waren da, wo sie den vorschwebenden Zielen entsprechend sunktionierten, an sich nicht schlicht gewesen. Allein bei dem sast völligen Versagen des öffentlichen Kredits waren sie nur zu häusig durch Anleihen der Fürsten bei ihren Beamten gestört worden; Amterverpfändung und Verselbständigung der Ümter in den Händen der Pfandinhaber waren dann die Folge. Diese Plagen blieben auch im 16. Jahrhundert noch in schlecht verwalteten Territorien bestehen; daneben kam die etwas weniger verderbliche Amterverpachtung auf; noch in den Jahren 1616 bis 1619 rieten die märkischen Stände dem Kursürsten wiedersholt, die Amter nach Vorgang anderer Regierungen zu verspachten. Und wie die Möglichkeit der Verpachtung und noch mehr der Verpfändung im tiessten Grunde auf der Basis naturals wirtschaftlicher Decentralisation beruhte, so war auf eben dieser

Basis das Rechnungswesen, eines der wesentlichsten Momente in der Ausbildung eines technischen Beamtentums, noch wenig ent-wickelt worden; noch um 1530 war es die gemeine Ansicht, daß "kein Zöllner seiner Oberkeit Rechnung anders schuldig sei, denn im Jahr einmal".

Diesen Mängeln war nur burch Ausbildung eines fonssequenten Besoldungssystems und eines daraufhin möglichen strengen Amtsrechts abzuhelsen. Allein hierfür sehlten am Ende, nach einem kurzledigen besseren Anlauf in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts, die volkswirtschaftlichen Boraussetzungen. Die Versuche Herzog Georgs von Sachsen, Herzog Heinrichs von Braunschweig, auch späterhin Christophs von Württemberg und Augusts von Sachsen, die Beamtengehälter ganz zu regeln und womöglich in Geld zu zahlen, blieben erfolglos; auch sonst wurde das Ziel nirgends erreicht, und in vielen Territorien ist es überhaupt erst viel später energisch aufsgenommen worden.

So blieb auch die Ausbildung des Amtsrechts für die Lokalverwaltung im wesentlichen auf spätmittelalterlicher Stufe stehen. Hatte für die Beauten des früheren Mittelalters der Begriff nicht des staatlichen Berufes, sondern des königlichen Hausdienstes die Grundlinie des ganzen Rechtsverhältnisses abgegeben, so dauerte die Erinnerung an diese Konstruktion noch immer fort und fand in den Amtseiden, die freilich für die einzelnen Beamten typischer zu werden ansingen, durch das ganze 16. Jahrhundert hindurch Ausdruck.

Dennoch blieb die Verwaltung nicht ohne jegliche Versbesserung. Die vermehrten Geschäfte konnten nur bei weiterer Arbeitsteilung erledigt werden; hatte wenigstens in kleinen Territorien hier und da der Amtmann bislang alle Geschäfte in seiner Hand vereinigt, so wurden nun seine Untergebenen, namentlich die Finanzbeamten, die Kellner, Schösser, oder wie sie sonst hießen, selbständiger hingestellt. Und zugleich trat in besonders gut verwalteten Ländern, z. B. in Kursachsen, die

<sup>1</sup> Reformation Raifer Friedrichs III. 8b. Lamprecht, Deutsche Geschichte. V. 2.

Frage auf, ob man denn den mittelalterlich ungelenken Amtmann zu gunften einer besseren, rein technischen Verwaltung nicht überhaupt entbehren könne 1. Der Amtmann bes 14. und 15. Sahr= hunderts war zunächst noch Grundherr und Ritter zu eignem Dasein gewesen; die Verwaltung war von ihm nebenbei, als eine Ergänzung eigner Ginnahmen und eignen Ginfluffes, übernommen worden, und er hatte sie noch immer gern von den militärischen Gesichtspunkten bes alten Burggrafen aus geführt. Aber wie hatten sich seitdem die Zeiten geändert! Mit steigendem Land= frieden waren die militärischen Funktionen zu einfach polizeilichen geworben; einige Landreiter ftatt der alten Sähnlein und Gleven genügten zur Aufrechterhaltung ber Rube. Und gleichzeitig waren die eigentlichen Verwaltungsfunktionen, mar der schrift= liche Verkehr mit den Vorgesetzten weit mehr entwickelt worden. Waren nun die Herren vom niedern Adel, aus denen die mittel= alterlichen Umtleute fast ausschließlich hervorgegangen maren2, die geeigneten Rräfte, diesen Wandel durchzumachen und zu erleichtern? Man bezweifelte es; und in einigen Territorien find die Amtleute vom Adel thatsächlich zu bloßen Titularen und Sinecuriften geworben.

Im ganzen aber paßte sich der Abel doch den unvermeidlichen Fortschritten an und suchte nunmehr seine Vordildung auch für die lokale Amtsverwaltung mehr auf der Universität als im Marstall und auf dem Fechtboden. Und dieser Wechsel gestattete denn doch nicht unwesentliche Verbesserungen der Verwaltung überhaupt und namentlich der Nechtspflege, wenn sie auch keineswegs gleichzeitig eintraten und allen Territorien in gleicher Weise zu gute kamen.

Auf folonialem Gebiete zunächst hatte die Gerichtsverfassung sich wenigstens im Nordosten meist in so stark absteigender Linie bewegt, daß das 16. Jahrhundert nur mit äußerster Unstrengung dem Versall Sinhalt thun und einige Versuche der Vesserung unternehmen konnte. So war z. V. in Vrandenburg schon

Meldior von Offe (1556) ed. Thomasius S. 188 sf.; s. dazu Rosder, Gesch. b. Nationasök. S. 117; Schmosser, Acta borussica I S. (99).
2 S. Band IV <sup>1=3</sup> S. 313.

seit Ende des 14. Jahrhunderts die alte Gerichtsversassung völlig aufgelöst: von den alten Bogtdingen, den öffentlichen Gerichten der Amtsbezirke mit ihren sechswöchentlichen Gerichtstagen, war kaum noch die Rede. Statt dessen hatten gewisse ablige Geschlechter, so namentlich in der Altmark die Alvenseleben, Schulenburg, Anesebeck, aus Splissen alter Gerichte, die ihnen zugefallen waren, patrimoniale Gesantgerichte aufgebaut; daneben hatten die geistlichen Gerichte in subsidiärer Rechtsprechung schließlich fast über alle Materien des Rechtes verheerend um sich gegrissen. Demgegenüber suchte nun die fürstliche Gewalt ihrerseits durch Errichtung fürstlicher Landsgerichte (für die Altmark schon 1460, für die Uckermark 1518, sür die Priegnis 1546) wenigstens subsidiär in die unteren Gebiete der Rechtsprechung einzutreten.

Weit beffer ftand es um die Rechtspflege im Mutterland. Sier bestanden wenigstens überall bie aus bem Berfall ber alten Reichsgerichtsverfassung hervorgegangenen partifularen Bilbungen zu anerkanntem Recht; fie hatten fich längst gegeneinander abaegrenzt, und eine minder sorgsame Landesverwaltung konnte sich schon bei einer Beaufsichtigung diefer in sich sehr verichiedenartigen Institutionen begnügen. Go ift es auscheinend 3. B. in Hannover, in Rleve-Mark, im Erzstift Roln, in Bürttemberg geschehen. In diesem Falle erhielten dann die Amtlente im 16. Sahrhundert nur ein Recht der Kontrolle; und erft fpater, meift feit ber zweiten Salfte bes 17. Sahrhunderts, machte fich darüber hinaus, namentlich am Rhein, bald schroff bald verbindlich der Wille geltend, den Amtleuten eine unmittel= bare Ginwirkung auf die Rechtsprechung zu verschaffen ober fie geradezu zu den ordentlichen Richtern ihrer Bezirke auszubilden.

Aber diese Neigung wurde in manchen gut verwalteten Territorien auch schon im 16. Jahrhundert wirksam. Das eigentliche Ziel war dann immer die Unisikation der Gerichte; für den Amtsbezirk sollte ein besonderes, auch in Strassachen kompetentes Amtsgericht geschaffen werden. War das geschehen, so trat an dessen Spike entweder ein besonderer Beamter, der

Schultheiß, so z. B. in Hessen, wohl auch in der Pfalz, oder aber der Amtmann rückte neben seinen sonstigen Geschäften in die Stellung des ordentlichen Richters ein. Indes mochte num der erste oder der zweite Fall eintreten, so entwickelte sich doch wohl sast überall neben der Rechtsprechung des ordentlichen Gerichtes auch noch eine schiedsrichterliche Thätigkeit des Amtmanns; die Parteien, gelegentlich auch die Schöffen, vertrugen sich "in die Güte", den Oberentscheid des Amtmanns. Nahm dann diese Gewöhnung allmählich seste Amtmanns. Nahm dann diese Gewöhnung allmählich seste Formen an, wie vielssach um die Wende des 16. Jahrhunderts, so konnte aus ihr ein Beamtengericht hervorgehen, welches mit dem alten Amtsgericht, das meist noch mit Schöffen besetzt war, konkurzierte; und diesem siel dann in den späteren Zeiten des Absoluzismus nicht selten der Sieg zu.

Sehen wir jedoch von diefen jumeift fpateren Erscheinungen, sowie von der fehr verwickelten und verschiedenartig gelösten Frage ber Weiterbildung der Gerichtsverfassung überhaupt ab, so ist nicht zu verkennen, daß eine grundsätlich ins Gewicht fallende Entwicklung der Lokalverwaltung im 16. Jahrhundert nur in geringem Grade stattfand. Bas die noch becentralisierte Rultur ber Territorien bes 14. und 15. Jahrhunderts an Verwaltungsapparat erfordert hatte, bas war schon damals geschaffen worden; das 16. Sahrhundert bedurfte nach feiner Seite bin ichon einer administrativen Erweiterung. Lebhaft fortgebildet bagegen murbe die Centralverwaltung. Wir wiffen, wie sehr diese noch im 15. Jahrhundert im Argen lag 1. Nun, mit den Ginwirfungen der Geldwirtschaft auf die Territorien der erften Sälfte des 16. Sahrhunderts, regte fich allenthalben bas Bedürfnis stärkerer Centralisation, und ein Zeitalter rührigsten Experimentierens an den centralen Verwaltungsftellen begann. Freilich murde auch auf diesem Gebiete Befriedigendes ichließlich nicht erreicht. Mitten in bem langwierigen Berlauf ber unternommenen Versuche schwand beren nationalökonomische Grundlage, der geldwirtschaftliche Aufschwung der Reforma-

¹ S. Band IV 1-8 S. 321 ff.

tionsjahre, dahin, und nur unvollendete Ausführungen des ursprünglich Beabsichtigten wurden in das 17. Jahrhundert hinübergenommen. Gleichwohl blieb der Unterschied einer gut organisierten Centralverwaltung der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts von einer solchen des 15. Jahrhunderts noch immer groß genug.

Wo waren die Zeiten hin, da ein geduldiger Efel etwa das Hauptkopienbuch des fürstlichen Landesherrn bei deffen ständigen Fahrten durchs Land von Drt zu Drt getragen hatte, ba auch die Ranzlei des Raifers diesem auf einigen Wagenlabungen in seine wechselnden Residenzen gefolgt war! Sett bestand für die Centralverwaltung mit ihren immer reicher anschwellenden Aftenbeständen längst die Forderung fester Residenz, und mit ihr waren die Rate ständig geworben. Es gab jest nur noch nebenher und ausnahmsweise die alten landesherrlichen Seinlichen, Gefrunden ober Rate von Saus aus, und fie murben nur noch für befonders wichtige Befchlußnahmen zu Sof entboten. Daneben hatten fich jest vor allem die "täglichen" Rate ausgebildet, die stetig anwesend in der Ratsstube fagen; sie beforgten die laufenden Geschäfte, fie waren dauernde Organe ber fürstlichen Gewalt, und fromme Fürsten pflegten ihren Beratungen vorzusigen.

Freilich waren sie noch nicht Beamte in unserem Sinne. Sin mit Gelb bezahltes Berufsbeamtentum, mit besonderer Borbildung, mit geregelter Laufbahn, mit gut ausgestaltetem Umtsrecht, kurz eine Burcaukratie hat sich in Deutschland nicht vor dem 18. Jahrhundert zu entwickeln begonnen. Die Räte des 16. Jahrhunderts dagegen waren noch alles andere als Burcaukraten. Ihre Beschäftigung war weder nach der Materie noch nach der Beitdauer sest abgegrenzt; monatelang konnten sie noch immer vom Hose weg bleiben; in Württemberg hielten sie sich während der Ernte und des Heibstes daheim, um zum Nechten zu sehen, und fast immer wird ihre Stellung als eine auch zu Hoseinsten verpstichtende betrachtet.

Auch ein festes Amtsrecht befaßen sie kaum in den Unfängen; sie waren noch jederzeit entlaßbar, sie bienten oft mehreren Berren zugleich; typische, für die einzelnen Rategorien gleichlautende Amtseide find beim höheren Beamtentum in Preußen erst mährend bes 18. Jahrhunderts eingeführt worden. Co fonnte auch bei ihnen von einer feften Befoldung im modernen Sinne noch nicht gesprochen werden. Gewiß hat Rurfürft Auguft von Cachfen im Sahre 1563 eine folche Befoldung für feine Kammerrate einzuführen versucht, aber das war eine Ausnahme. Im allgemeinen war dem Rate bes 16. Jahrhunderts die Thätigkeit in der Centralverwaltung nicht fo fehr ein mit Gehalt ausgestattetes Umt, als eine Ehre und ein Geschäft. Er suchte badurch Ginfluß, er erhielt bie Möglichkeit, neben feinen verhältnismäßig fleinen Bezügen in Naturalien und Geld sich an den Untergebenen auch wirtschaftlich zu erholen, er hoffte auf gelegentliche Pensionen und Belehnungen, fei es feitens feines Berren, fei es feitens anderer Fürsten, die ein Intereffe baran hatten, feine Dienste gu brauchen, und er sonnte sich unter Nachwirkung alter vafalli= tischer und ministerialischer Vorstellungen als Hofmann in ber Gunft feines gnädigften Dienftherrn. Co bot er nur fprobes Material zu einer fustematischen, rein nach jachlichen Gefichtspunften verfahrenden Organisation ber oberen Verwaltung.

Tröstlich war es in dieser Lage, daß das bürgerliche Element unter den Räten immer mehr zunahm. Ein Erzeugnis der geistigen Bewegung zum Individualismus 1, war es schon um die Mitte des 16. Jahrhunderts unentbehrlich geworden; Melchior von Osse kann sich ein tüchtiges Beamtentum ohne ausgezeichnete Universitäten und deren bürgerliche Schüler kaum noch denken, und in den meisten Centralverwaltungen dieser Zeit mochte mindestens die Hälfte der Räte bürgerlich-gelehrten Charakters sein. Damit war nun viel gewonnen. Diese Bürgerlichen brachten nicht die psychologischen Voraussehungen des Abels mit; mochten sie Patrizier= oder Handwerkersöhne sein — der brandenburgische Kanzler Lampert Distelmeyer war ein Leipziger Schneidersohn —: sie wollten in erster Linie

¹ €. ℜb. V 1 ³ €. 137 (V 1 ¹. ² €. 125).

nicht hösisch leben, sondern dienen. Gewiß klebten sie darum auch nicht so am einzelnen Lande; mehr als die Abligen nahmen sie bald bei diesem, bald bei jenem Fürsten Dienste; aber der Mangel an partikularem Interesse, dem Fürsten an sich oft ein Vorteil im Kampse gegen eigenwillige Stände, wurde in jedem Falle reichlich ersetzt durch ihre gelehrte Vorbereitung, ihre juristischen Kenntnisse, ihre weitere Verwends barkeit und unumschränktere Vereitschaft. So schusen sie recht eigentlich erst die Möglichseit reicherer Entsaltung der Centralsverwaltungen, und ihr Dienst in den arbeitsteilig entwickelten Centralen bewährt sich so sehr, ja wurde so unentbehrlich, daß gegen Ende des 16. Jahrhunderts auch der Adel immer mehr die Universitäten aufsuchte und damit Jüge bisher vornehmlich bürgerlichen Charakters und Bildungsganges annahm.

Die Umformung der verhältnismäßig noch ungegliederten spätmittelalterlichen Centralverwaltung in ein System von Centralstellen ist in unseren Territorien wesentlich aus eignem Bedürfnis hervorgegangen und trägt dementsprechend auch wesentlich deutschen Charafter. Burgundische und vielleicht auch französische Sinwirkungen, wodurch die ersten Versuche unter Kaiser Max, vermutlich aber auch die Anstrengungen einiger Landesherren am Rhein mitbeeinslußt worden sind, haben auf die Dauer nur geringe Spuren zurückgelassen. Auch der Sinfluß der deutschen Stadtverwaltungen war gering.

In den mittelalterlichen Territorien waren in der Centrale insofern schon Spuren einer kommenden kollegialischen Arbeitsteilung vorhanden gewesen, als für gewisse Arbeitsgebiete mehr oder minder seste Kommissionen von Näten thätig waren. Es bedurfte daher nur einer Regelung und sicheren Durchbildung dieser Gewohnheit, und die ersten Sonderbehörden der Centrale waren begründet. In der That ist die Entwicklung wesentlich auf diesem Wege vor sich gegangen. Neben der Kanzlei, der alten Behörde zur schriftlichen Aussertigung aller Negierungsakte, traten aus der ungeteilten Masse der Räte zunächst die Umrisse der Kammer hervor, einer centralen Finanzbehörde, die um so nötiger wurde, se mehr mit dem Aussbehörde des mittelalterlichen

Unweifungsfustems und ber Zunahme ber Steuern ein regelmäßigeres Budget aufgestellt und eine schärfere Kontrolle ber Einnahmen und Ausgaben burchgeführt werden mußte, als fie ber alte Landrentmeister, bisher zumeift der einzige centrale Finangbeamte, herzustellen imstande war. Wir sehen baher an seiner Statt eine Rammer, follegialisch zunächst mit etwa brei ober vier Raten besett, auftauchen; ihr zur Seite fteht noch eine besondere Rentei, an deren Spite nun der Rentmeifter tritt. Und bald entwickeln sich noch weitere, besser abgegrenzte Behörden; Rate mit juristischer Vorbildung werden in bas Hofgericht gezogen, folde mit besonders religoser Gefinnung finden sich als Konsistorium zusammengefaßt, andere mit mili= tärischen Erfahrungen bilden etwa den Rriegsrat, bis endlich die besonders bewährten oder den Fürsten besonders genehmen Rate zu einem Geheimen Rat für die wichtigften Intereffen des Landes, zu einem engeren Kollegium gleichsam über bem Gros ber Räte, zusammentreten.

All diese Entwicklungen vollzogen sich nun in den meisten Territorien langsam, unter vielen Schwierigkeiten und unglücklichen Experimenten; selbst in Österreich, wo die ersten Versuche nach schweren Anfängen unter Maximilian I. besonders zustriedenstellend verliesen, wo 1526 der Hofrat, 1527 die Hofftammer, 1556 der Hoffriegsrat ins Leben traten, hat es an Rückschlägen nicht gesehlt. Um so mehr litten daran die kleineren Territorien; am frühesten erreichten noch Vapern und namentlich Sachsen einen gewissen Abschlüß, etwa in den ersten Jahrzehnten der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts; Brandenburg hat noch viel später eine bessere Centralverswaltung entbehren müssen.

Der Grund für diese langsame Entwicklung lag, abgessehen von den Sinwirkungen der allgemeinen wirtschaftlichen Reaktion, zum großen Teile an dem steigenden persönlichen Ubsolutismus der Fürsten. Verkassung und Verwaltung stehen sich ja nicht einflußloß gegenüber; namentlich der Charakter der Monarchie ist durchauß von den konkreten Werkzeugen abhängig, in denen sie sich auswirkt. Indem num die Fürsten

fahen, wie ihnen mit der herandrängenden Ausgestaltung der Centralverwaltung eine ganze Anzahl von Rechten, die sie bisher persönlich ausgeübt hatten, durch übertragung ihrer Behandlung an irgend eine höhere Verwaltungsstelle thatsfächlich verloren gehen mußte, konnten sie sich wenig bewogen fühlen, zu solch einer übertragung ihrerseits die Sand zu bieten. Andererseits drängten freilich aus demselben Grunde die Stände als Vertreter des Landes auf diese übertragung; sie sahen wohl, wie aus der erweiterten Virksamkeit der Centralbehörden das wichtigste Hemmins eines persönlich gefaßten Absolutismus hervorging.

Indem nun jo Wirkung und Gegenwirkung nebeneinander traten, zeigte sich boch, wie fehr die Fürsten, schon wegen ihrer dauernden und führenden Berührung mit der Berwaltung, hier Außerdem war die Ausscheidung der im Vorteil waren. einzelnen Behörden aus der gleichartigen Maffe der Rate wirklich nicht leicht - eben weil man an Kommissionsbildungen vorübergehender Natur gewöhnt war. Die lange bauerte es ba. ehe Die Rate einer Spezialbehörde nicht doch auch im Sinne einer Bersonalunion zugleich Rate weiterer Spezialbehörden, sowie der gesamten Körperschaft, des Collegium formatum aller Räte waren! Und wie lange hielt die Ranglei daran feft, daß allein von ihr aus alle ichriftlichen Geschäfte fämt= licher Spezialbehörden schriftlich zu betreiben feien, bis sich endlich partifuläre Protofollführer, Referenten, Rangleien der einzelnen Behörden einfanden!

Indes würde man doch irren, hielte man die Wirkungen des neu begründeten Komplexes centraler Vehörden für gering. Je mehr sie sich ineinander einarbeiteten, je sicherer sie durch Hos, Kammer, Gerichts und Geheimratsordnungen gegenein ander abgegrenzt wurden, um so bedeutender griffen sie ein; sichon um 1550 boten sie in der Hand fräftiger Fürsten eine unvergleichliche Handhabe zu intensiver Regierung des Landes. Und längst sichon hatten die Fürsten hiersür die Anfänge einer konsequenten Territorialpolitik entwickelt.

Wie stark waren doch inzwischen die alten Landrechte bes

späteren Mittelalters, meist nur Kodisisationen bestehenden Rechtes, durch eine Flut landesherrlicher Verordnungen überholt worden, die mit und ohne Vitten oder Rat der Landstände neues Recht schusen! Vom Deutschordensland wie von Vurgund aus waren sie ins Land gedrungen; bald erfüllten sie alle Kanzleien, und jegliches Recht fast unterlag ihnen, das der bürgerlichen Unterthanen ebenso wie der Bauern und des Abels, das der Schiffahrt nicht minder wie des Ackerbaues und des Hation fand sich von ihnen gegängelt. Denn es gab für sie sein anderes Geset, als das des öffentslichen Wohls; keine Zeit hat dem Fürsten "den gemeinen Nut" so rückhaltlos anvertraut, als das 16 Jahrhundert.

entstanden dickleibige neue Landesordnungen, die jederlei Stoff umfaßten, kasuistisch gelegentlich, väterlichumständlich und väterlich brakonisch, und daneben traten Einzelerlaffe für Großes und Kleines. Wenn fie für bas religiöse Leben der Unterthanen forgten, so gingen sie wohl fo weit, ohne Entschuldigung verfäumten Conntagsgottesdienst mit Geld oder Halseisen zu ftrafen, und wenn sie die guten Sitten aufrecht erhalten wollten, fo kummerten fie fich fogar um das schnelle Kahren durch städtische Straken und das gewiß seltene nacte Tanzen von Mannspersonen. Und wie bas geistige Leben von ihnen umfaßt ward, so noch mehr das weltliche, soziale, wirtschaftliche. Sie umschrieben bis ins fleinste die landesherrliche Teuerungspolitif und forgten für Preistagen, fie ordneten die Benutung von Lagaretten, Sofvitälern und Rindelhäufern an, fie schrieben möglichst rationelle Syfteme ber Strafenreinigung vor und wachten über Müßiggang und Bettel. Ja felbst vor der dem ganzen Mittelalter beiligen Sphäre ber Gemeindeverwaltung machten fie nicht Salt. Sie drangen in die Weistümer der Markgenoffenschaften ein und regelten die Rupung der Baffer; fie befahlen die Befferung der Weiden, damit die Fleischnahrung im Lande vermehrt werde, und fie beschränkten die markgenöffischen Gerechtigkeiten am Balbe: bis aus ihrer Anhäufung große Dorfordnungen

hervorgingen, in deren engerem Bewegungsraume die eingeborene Freiheit der dörflichen Selbstverwaltung erstickt marb. Und wie die Fürsten durch das Mittel der Dorfordnungen hindurch ben Acterbau zu regeln suchten beinahe im Ginne ber Boraussehung eines mittelalterlichen Bodenregals, jo unterzogen sie sich nicht minder der Aufgabe, die modernere gewerbliche Arbeit zu regeln; hat boch eine starke öffentliche Gewalt immer die Reigung, fich die jeweils wichtigen Grundlagen der Güterverteilung einzuverleiben ober wenigstens sie zu beherrschen. Bierbin gehört der freilich meist miklungene Bersuch. die Zünfte staatlich eingehend zu regulieren, wie ihn namentlich einer ber stärksten Autokraten, Berzog Christoph von Württemberg, feit dem Jahre 1554 unternommen hat, während Kurfürst August von Sachsen sich gleichzeitig mit Bestätigung ber alten Zunftordnungen und Fürsorge für die technische Bebung ber Sandwerke begnügte; und nicht minder ift hierher bas fürstliche Ronzessions- und Privilegierungswefen für Mühlen, Apothefen, Buchbruckereien, Papierfabriken. Rupferhämmer, überhaupt Wirtschaftsgewerbe größeren Stils zu rechnen, bas fich freilich erft fpater vollends entwickelt hat. Daß bei folder Auffassung die Fürsten sich für den Ausbau der territorialen Handelswege, für Durchführung von Transportgelegenheiten, Berftellung guter Münze, Brechung fremder Sandelskonkurrenz namentlich der reichsfreien Großstädte in ihrem Gemiffen verantwortlich hielten, ift felbstverftändlich.

Wandelte sich nun aber nicht, indem alle diese Maßregeln bis in die kleinste Konsequenz des Systems hinein getroffen wurden, die fürstliche Aussassing der Landeshoheit im Sinne eines öffentlichen Nechtes in eine andere Anschauung, nach der das Land fast als privates Sigen des Fürsten, als ein persönsliches Herrsch- und Wirtschaftsgebiet erschien? Es ist in der That die Ansicht, der das 16. Jahrhundert mit steigenden Jahrzehnten immer näher trat; vor dem dreißigjährigen Ariege ist sie schließlich, teilweis auf Grund fremden, namentlich französsischen und spanischen, schließlich auch italienischen Borbildes ziemlich vollkommen entwickelt gewesen.

Nett erhalten die Bohlfahrtsmaßregeln der Fürften nebenber gern einen fiskalischen Zweck, das Sportelwesen bildet fich üppig aus: die Staatsmaschine erscheint fast als große Privatunter= nehmung, für deren Benutzung von den Unterthanen zu dienen und zu gahlen ift. Bett wird der Grund und Boden bes Staates prinzipiell als fürstliches Gigen betrachtet, jetzt greifen die Fürsten in die Allmendenutung der Bauern und die All= menderechte des markberrlichen Abels ein und nehmen Land= und Wafferstraßen in Beschlag. Vor allem aber be= mächtigen sie sich nun völlig der Forsten; bei entschloffenstem Borgehen werden alle Wälder als dem Forstregal unterworfen erklärt. Und damit beginnt eine bisher unbekannte forstliche Ausnutung. Indem bisherige Gemeinderechte am Walde als bloße Servitute erklärt werden, ist die Möglichkeit gewonnen, ben Wald viel strenger als früher zu beförstern, ja ihn gelegentlich gang zu schließen. Der auf Diefe Beife ifolierte Besit aber wird nun in genauere Wirtschaft genommen; er wird in Reviere und Schläge geteilt; zu feiner Besserung werden Forstaärten und Schonungen angelegt, und Flokgräben und Wege vermitteln die Abfuhr des rationeller geschlagenen Wichtiger freilich noch als die Holznutzung erscheint dann den Landesherren die Jago 1. War das 16. Jahrhundert, namentlich feine zweite Sälfte, eine friegsftille Zeit, fo mußte die Raad den Kürsten, deren Ahnen taufend Kehden geführt hatten, die Abenteuer und Gefahren des Kampfes erseben. Wochen= lang lagen fie auf ber Sagd, und Taufende von Birichen und Reben, Dukende von Wölfen und Bären wurden von ihnen erlegt. Es mar eine Leidenschaft, die in einzelnen Fällen geradezu landverwüstend zu wirken begann. Ganze Beere von Treibern murben aufgeboten: ber Kurfürst von Sachfen hatte um 1617 etwa 500 Jäger, ungerechnet die Jungen; Herzog Heinrich Julius von Braunschweig erschien 1592 mit 600 Rüben zu einer Sauhat; ganze Gegenden wurden durch Legung von Bauernhöfen zur Wildfuhr verödet; unerträglich brückten bie

<sup>1</sup> Hgl. Bb. V 1 8 S. 96 (V 1 1. 2 S. 84).

Fronden. Und wie schroff wurden sie verlangt, wie wenig wurden die bäuerlichen Fluren bei der Hofjagd geachtet, wie surchtbar waren die Strafen für den Wilddieb. In Brandenburg mußte jeder Hirsch mit 500 Thalern gebüßt werden; selbst auf Abschuß von Raubzeng stand harte Strafe. So begreift es sich, wenn das Jagdregal als eine der schlimmsten Plagen des Zeitalters galt: Aurfürst Morit von Sachsen hat auf seinem Totenbette renig den Ersat des unter seiner Negierung verübten Wildschadens besohlen.

Freilich nicht alle Fürsten waren Nimrode; Bergog Julius von Braunschweig fagt einmal in seinem stillen humor von fich: "wie andere Chur- und Fürsten meistenteils dem Sagdteufel anhängig, alfo hats mit uns die Gelegenheit, daß wir bem Bergteufel nachhängen"1. Gewiß war die volle Entwicklung bes Bergregals und seine Ausbehnung auch auf alle Fossilien und Halbmetalle ba, wo Bergsegen vorhanden mar, eine der glücklichsten und folgenreichsten Bethätigungen bes fürstlichen Regalismus. Trot bes Nachlassens bes alten Bergwerkbetriebs, wie er freilich vielfach auch burch die gunehmende Mattigkeit der städtischen Kapitalisten veranlaßt ward2, führte sie in der späteren Zeit des 16. Jahrhunderts in manchen Territorien, in ben faiferlichen Erblanden, in Bavern, im furfächsischen Erzgebirge, vor allem auch im Barg zu einer nenen Blüte ber bergbaulichen Intereffen. Go ließ 3. B. Julius von Braunschweig fein Land geognoftisch bis ins Einzelne untersuchen, begründete neue Salinen, barunter bas nach ihm genannte Juliushall bei Harzburg, ließ auf Steintohlen schürfen und erschloß Alabaster- und Marmorbrüche. Und mit dem Bergbau verband sich vielfach und viel stärker als in der Vergangenheit ein einträgliches Büttenwefen. Und auch hier suchten die Fürsten dem Regalismus Boben zu fchaffen. In Sachsen gelang es thatfächlich, ben Betrieb halb gu verstaatlichen, und aller Handel mit Metallen, vielfach auch mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bodmann, Zeitschr. für Kulturgesch., herausg. von Müller 1, 200.

<sup>2</sup> G. oben G. 508 f.

Halbmetallen, sowie mit Salz, Salpeter und Mühlsteinen wurde in der Hand des Fürsten monopolisiert. Aber auch sonst ging man dieses Weges, wenn er auch nirgends in Deutschland mit der in Frankreich und England sestgehaltenen Folgerichtigkeit zur vollen Proklamation eines allgemeinen fürstlichen Handelsmonopols geführt hat. Immerhin aber gab es doch eine Anzahl von Fürsten, die, meist auf der Grundlage größeren Hüttenbetriebs, die bedeutendsten Kaufleute ihres Landes waren, und Kurfürst August von Sachsen hat im Jahre 1579 in Verbindung mit einem angesehenen Augsburger Handelshaus sogar den Pfefferhandel für Deutschland und den Nordosten Europas, freilich vergebens, in seiner Hand zu monopolisieren gesucht.

## VI.

Wurden nun durch all diese Mittel finanzielle Wirkungen erzielt, welche die Fürsten selbständig hinstellten gegenüber den vorwärts drängenden Anforderungen der neuen Zeit mit ihren Kulturbedürfnissen?

Reineswegs! Wohl faben die Fürsten neidischen Blickes nach den Staaten Westeuropas, wo die stetig steigende Sobe der Geldwirtschaft in Verbindung mit einem folgerichtig durch= geführten Regalismus die Herrscher auch finanziell halbwegs absolut machte. In Deutschland konnte von folch einem Ergebnis felbst ba, wo man am stärksten regalistische Politik trieb, in Württemberg etwa unter Herzog Chriftoph und in Salzburg seit 1587, in keiner Weise die Rede sein. Gelegentlich murde wohl versucht, den zumeist großen Domanialbesit der altfürst= lichen Grundherrschaft so zu erweitern, daß er die Erträge des fremden industriellen und kommerziellen Regalismus liefere. So hat namentlich Aurfürst August von Sachsen die mannigfachften Bersuche zur Bermehrung ber Domanialeinnahmen und zu ihrer Berflüssigung in Geld gemacht; er anderte zu diesem Zwecke wiederholt die Bewirtschaftung, und am liebsten hatte er beren System mit dem der staatlichen Lokalverwaltung verschmolzen. Gin Schritt in biefer Binficht war die "Befferung

ber Empter"; sie bestand im wesentlichen in Zukäusen ganzer Rittergüter und Dörser zu den Domänen; dazu kamen Mittel, welche vor allem Geld liesern sollten, der Ersatz der Naturalzinse durch Geldzinse und die Vererblichung kündbarer Güter der Domanialbauern unter Ablösung der Frondienste durch Abzgaben in klingender Münze. Allein das Ergebnis all dieser Schritte war doch gering, und noch weniger als in Sachsen gelang es anderswo, dem mit den Regalieneinnahmen verzeinigten Ertrage der Domänen die vollen Mittel zur Bestiedigung der stetig anschwellenden staatlichen Bedürsnisse zu entznehmen.

Da boten sich nun den Fürsten außerdem freilich auch ältere Steuern, die noch vielfach mehr oder weniger frei ohne die Notwendigkeit einer Bewilligung durch die Landstände erhoben werden konnten. Hierher gehörte die mittelalterliche Bede, auch soweit sie nicht grundherrlichen und vogtherrlichen Ursprungs war; sie war häusig radiziert und fiziert worden. Hierhin ließen sich auch mehrsach speziell ständische direkte Steuern ziehen, die, ansangs nur außerordentlich gemeint und für kurze Zeit und bestimmte Zwecke bewilligt, gewohnheitsrechtlich doch zu festen Jahresabgaben geworden waren oder werden konnten, so der württembergische "Landschaden" oder die fränkische hohenzollernsche Gülte.

Aber auch diese Mittel genügten den staatlichen und fürstelichen Anforderungen nicht. Was fostete nicht, abgeschen von allen öffentlichen Bedürfnissen, allein der fürstliche Hofftaat mit seinem naturalwirtschaftlichen Status von vielen hundert Personen, die nun doch geldwirtschaftlich erhalten sein wollten! Und was fostete gar ein Krieg in diesem Zeitalter des Soldwesens! Der siebenmonatliche, mit faum 7000 Mann geführte Kampf des Kaisers gegen Geldern im Jahre 1528 hat 1270000 Lires, etwa 27 Millionen Mark unseres Geldes, verschlungen.

Es war mit ben regelmäßigen Ginfünften nicht auszufommen; und wurden von den Ständen feine nenen Steuern

<sup>5</sup> Benne III, 194 bei Baumgarten, Rarl V., II, 106 Anm.

bewilligt, so blieb nichts übrig, als die Inauspruchnahme des Kredits. Allein auch hier sahen sich die Fürsten vor verschlossenen Thüren. Das Zeitalter großen staatlichen Schuldenwesens, organissierten und freigebigen öffentlichen Kredits hat erst mit der Wende des 18. und 19. Jahrhunderts begonnen; die fürstlichen Kassen des 16. Jahrhunderts konnten wohl auf Sinzelzuschüsse fürstlicher Beamten, Unterthanen und Freunde rechnen, darüber hinaus aber hatten sie im allgemeinen keinerslei zahlungsbereite Gläubiger zur Berfügung, und es war ein schwacher Trost, wenn die Theorie sie versicherte, daß ein Fürst viel besser zu guter Stunde thesauriere, um die Spargroschen in Zeiten der Not zu opfern, als daß er in dieser borge.

Wie aber, wenn es trothem einem Fürsten gelang, Schulben zu machen? Dann galt es als höchste Pflicht des Landes, diese möglichst rasch abzutragen; alsbald wurde zu diesem Zweck ein "Kreditwerk" begründet, und bei dieser Gelegenheit fiel der Fürst dann doch, und nun besonders gründlich, in die Hände seiner Landstände, d. h. jener Macht, deren Ginmischung er eben durch Aufnahme von Schulden hatte vermeiden wollen.

So ergab sich stets dieselbe Folgerung, wie auch die fürstlichen Verwaltungen die Dinge drehten und wandten: bei ungebeckten Ausgaben mußte ber Fürst die Bilfe ber Stände in Anspruch nehmen. In der That ift dies im Laufe des 16. Jahrhunderts fast überall in steigendem Maße geschehen. Satte man im späteren Mittelalter gur Deckung ber erft in geringerem Grade fteigenden Bedürfniffe gunächft birette Steuern bewilligt - und auch jest kam es noch zu neuer direkter Belaftung, namentlich im Sinne unferer Vermögenssteuer -, fo ging man nun doch vornehmlich an den Ausbau der indirekten Da konnten zunächst alte indirekte Verbrauchöstenern und Verkehrsabgaben von Kauf und Verkauf, namentlich in den Städten, verstaatlicht werben. Da wurden dann vor allem die Bölle umgestaltet. Zwar gelang es zumeist nicht, die alten Durchgangszölle im Binnenland im Sinne von Wegemauten, ein unglaublich wirres Ronglomerat der verschiedensten staat= lichen und frandischen Rochte, Tarife und Erhebungsweisen, auch nur annähernd zu beseitigen, und für fie por allem galt bas Wort Naricolas: "und ift hie nichts frei, es muß fich Alles verzollen laffen, damit man auf Erden handelt." Aber baueben fuchte man doch ein wirkliches Grenggollsusten zu errichten, so 1550 in Böhmen, 1556 in Schlesien; und man ftattete biefes bann mit leidlich rationellen Tarifen von mehreren Dutend Positionen aus und regulierte es fo, daß der Fistus zu Gelde fam. Und über die Bolle hinaus wurde schon der fühne Gedanke indirekter Steuern für bas gesamte Land in ber Form von Uccifen aefaßt. Zwar bekampfte die Theorie dieses Snitem, bem die Hollander ichon im 16. Jahrhundert reiche Ginnahmen verbankten, für bas innere Deutschland teilweis noch um die Mitte des 17. Sahrhunderts: nur bei bichter Bevölkerung und lebhaftem Bertehr fei es gewinnbringend. Aber gleichwohl werden ichon in einzelnen Territorien Berfuche in diefer Richtung gemacht, am lehrreichsten vielleicht in Cachfen in Anknüpfung an die Rife ichon bes Sahres 1438, bis ichließlich aus allen Erperi= menten das glänzende Accifesystem des Jahres 1707 hervor= ging. Im ganzen freilich blieb ber Ausbau bes inneren inbireften Steuerinstems Aufgabe fpaterer Zeiten. Soviel indes ward doch erreicht, daß bas Steuerinstem ber zweiten Balfte des 16. Jahrhunderts schon auf dem doppelten Rufe direkter und indirekter Steuern ftand - in Banern hielten fich um etwa 1600 birette und indirette Steuern die Wage -, und bag aus ihm heraus die steigenden Bedürfnisse der fürstlichen Regierungen im wefentlichen Befriedigung fanden.

Aber dies Ergebnis hatte trot Domanialwirtschaft und Regalismus nur durch den bereiten Willen der Stände gessichert werden können. Es war klar, daß damit all dem zusnehmenden Absolutismus der Fürsten immer noch das stetige Hindernis einer Landesvertretung theoretisch wie praktisch entsgegengetreten war.

Freilich barf man sich die Macht ber Stände im AUgemeinen nicht mehr so groß vorstellen, wie sie im späteren Mittelalter vielsach gewesen war; nur an wenigen Stellen hielten sie an Herrschaftsrechten und Verwaltungsfunktionen bem Fürsten noch die Wage, ein zweiter Brennpunkt gleichsam der staatlichen Ellipse. Schon das Reich hatte zur Minderung ihrer Macht beigetragen, indem es in der Exekutionsordnung von 1555 festsette, daß die für Landfriedens- und Reichszwecke zu erhebenden Territorialsteuern von ben Ständen unweigerlich bewilligt werden müßten. Vor allem aber war ihnen die fürstliche Regierung mit ihrer Ausgestaltung ber Centrale über ben Ropf gewachsen; mas hatten sie beren Landeskenntnis, stetiger Wirksamkeit, breitem Ginfluß auf eine weitverzweigte Lokal-verwaltung entgegenzuseten! Nur das eine Bestreben noch fonnte fie gegenüber biefer überlegenen Dlacht erfüllen, an ber Musübung ihrer Gewalten möglichst teil zu haben; barum beftrebten fie sich, bem Fürften die Berpflichtung zur Unftellung nur eingeborener, d. h. ständisch geborener Beamten aufzuerlegen. Aber in forgsam regierten Territorien hatten fie bamit keinen durchschlagenden Erfolg; die Fürsten zogen "Gäste" vor; und nur in Rurfachsen, bem alten Pflanzlande tüchtigen Beamtentums, hielt man sich an Ginheimische, freilich unter ber schon um 1550 ertönenden Klage, daß das Beamtentum von "vornehmlichen Freundschaften, Berständniffen und Retten" durchfett fei. Aber selbst ba, wo die fürstlichen Beamten im wesentlichen ben Ständen entnommen wurden, brachten es bie Stände bennoch auf die Dauer nirgends mehr zu einer dem Fürsten ebenbürtigen Macht. Ihr politischer Horizont war zu begrenzt; ihre städtischen Mitglieder waren Spießbürger geworden, ihre adligen Krautjunker; felten, daß aus ihnen weitsichtige Vertreter territorialer Gefamtinteressen hervorgingen: wie hatten sie ba die Schickfale bes Landes leitend bestimmen sollen?

Gewiß war die Lage in den einzelnen Territorien sehr verschieden. Am Rheine hielten sich Fürsten und Stände im allgemeinen das Gleichgewicht. In den südöstlichen Teilen des alten mutterländischen Bodens wußten die bayrischen Herzöge mit ihren Ständen wenig sertig zu werden, bis Kurfürst Maximilian I., ein trefflicher Verwalter, seit 1605 Überschüsse erzielte und damit der ständischen Bevormundung langsam ledig ward. Auf dem mittelbeutschen Übergangsboden zum kolonialen

Gebiete befestigten sich in Rurfachsen die Stände immer mehr; gerade unter bem fräftigen Morit haben fie ben Grund zu einer gesicherten, wenn auch nicht entscheibenden Machtstellung gelegt. Die beiden großen Mächte des Rolonialgebiets endlich, Brandenburg und Ofterreich, in beren Bereich man während bes fpateren Mittelalters wenig vom Ginfluß ber Stände gefpurt hatte, unterlagen diesem jett in hohem Grade. In Brandenburg wußte man in ber zweiten Salfte bes 16. Jahrhunderts wenig mehr von den Tagen, da der Kurfürst (1490) die ständischen Räte als "feine Rate" bezeichnet hatte. In Ofterreich war die Entwicklung schon unter Raifer Mar I. so weit gediehen, daß sich fein Nachfolger Ferdinand I. der Stände nur mit Mühe erwehren konnte. Später wurde bann ihre Macht burch bie außerordentlichen finanziellen Anforderungen der Türkenkriege wie durch die inneren Wirren des Herrscherhauses unter Rudolf II. jo gestärkt, daß sie beinahe als Berren bes Landes gelten konnten. Alls Ferdinand II. die Regierung ergreifen wollte, erhoben fie fich hiergegen zu feindlichem Widerstand; von den ungarischen und böhmischen Ständen unterftützt, erließen fie 1619 ein "offenes Manifest an alle europäischen Mächte" über des Kaisers "wider= rechtlichen und gewaltthätigen Regierungsantritt und verübte graufame Verheerung ber Erbländer". Ferdinand II. hat bann freilich ihre Macht eben in ben Erbländern und in Böhmen gebrochen.

War so die Lage in den einzelnen Territorien sehr versichieden, so konnte man trothem im ganzen sagen, daß es unter zunehmenden Machtäußerungen der Fürsten ziemlich überall zu einem verständnisvolleren gegenseitigen Sinleden in die Besdürfnisse der Territorien gekommen war. Zwar blieben in zussammengesetzten Staaten fast regelmäßig die einzelnen Landtage noch erhalten; am Nhein z. B. tagten die Stände der Länder der jülichschen Fürsten, Jülich, Berg, Navensberg, Cleve, Mark, wohl öfters am selben Ort und zur selben Zeit, aber niemals in innerer Berbindung. Aber die einzelnen Landtage waren doch nun ganz mit ihrem Lande verwachsen und identifizierten damit ihre Interessen niehr, als bisher, auch mit denen des

Rürsten: sie wurden jest wirklich immer mehr sens du pays, wie sie im Bistum Lüttich hießen. Gewiß bachten sie auch jett noch junächst an sich. Sie behielten für die ihnen Angehörigen Stenerprivilegien; fie forgten bafür, bag alle Laften möglichft auf die ständisch nicht vertretenen Bauern abgewälzt murben. Aber sie ließen sich boch ab und zu auch schon zu persönlichen Kontributionen herbei, trot aller Steuerfreiheit, und hier und ba, 3. B. in Bayern, beftand fürzer oder länger sogar die Reigung, die landständische und die fürstliche Steuerverwaltung zu verschmelzen. Und auch wo das gegenseitige Verständnis von Kürft und Ständen nicht fo weit ging, beachteten die Stände doch eine Anzahl allgemeiner Bedürfnisse des Territoriums: sie faben barauf, daß ber Landesherr die Unterthanen nicht mit Diensten überlafte; fie beschloffen mit über die Territorialsteuern auch der unmittelbar landesherrlichen Unterthanen; sie hielten auf stracken Verlauf der Rechtsprechung vor den ordentlichen Gerichten. Go mirkten benn Stände und Rurft in verständnisvollem Dualismus nebeneinander, und indem sie beibe bas Beste bes Landes suchten, ergab sich für sie ein gleiches Ziel, die Beförderung des öffentlichen Wohles. Es ift ein Vorgang von großer Bebeutung: aus einzelnen Handlungen, Unsichten, Berftändigungen beraus ward langfam ber Begriff bes modernen Staates als einer über ben Barteien stehenden, objektiven, idealen Macht gewonnen.

Natürlich mußte eine solche Entwicklung schon in ihren Anfängen zu umfassender gemeinsamer Thätigkeit, zu reicher territorialer Gesetzgebung führen, mochten sich dieser auch immer noch partikulare, bald nicht fürstliche, bald mehr ständische Motive einslechten. In der That sah das 16. Jahrhundert einen unerhörten Neichtum von Landesgesetzen; ansangs einzeln erlassen, sind sie später, zumeist im 17. und 18. Jahrhundert, in dickändigen Kodisstationen gesammelt worden 1. Sie beshandelten alle Materien des staatlichen und privaten Lebens, wie es wohl gelegentlich heißt "Gott zu Lobe und dem Fürsten

<sup>1</sup> Sine belehrende Zusammenstellung bei Ritter, Deutsche Geschichte 1, 40 Anm. 1.

Land und Leuten zu Ehren, Nut und Frommen". So haben sie vielfach neues Privatrecht geschaffen, auch den Rechtsgang moderner geregelt; schon die Rezeption des römischen Rechtes durch das Reichskammergericht gab hierzu reichlichen Anlaß, wenn auch das heimische Recht, namentlich das sächsische Recht in den berühmten Konstitutionen Kurfürst Augusts vom Jahre 1572 nicht minder fortgebildet ward. Indes vor allem wandte sich die Landesgesetzgebung doch der Regelung der neuen, eben durch den Abschluß des Territoriums gebildeten inneren Verhältnisse zu; in ihrem Verlause und durch ihre Vermittlung haben sich Fürst und Unterthanen im Lande gleichsam häuslich eingerichtet.

Das geschah nun, dank den Ständen wie infolge tieferer wirtschaftlicher Bewegungen 1, wesentlich in konservativem Sinne. Die Thatsache, daß die politischen Stände zugleich sozialen Charakter hatten 2, machte sich hier geltend: Aufrechterhaltung der hergebrachten sozialen Gliederung erschien als oberstes Ersfordernis; wie es ein brandenburgischer Landtagsabschied vom Jahre 1536 ausdrückte: jedermann soll sich an dem seinem Stande entsprechenden Berufe genügen lassen<sup>3</sup>.

Diese Tendenz bedingte vor allem die strenge Durchführung der alten Trennung von Stadt und Land. Mit allen Mitteln wurde sie aufrecht erhalten; wirksam sekundierte hier dem landess fürstlichen Verordnungsrecht einer Fülle von Spezialgesetzen über Verkaufsbeschränkungen von Landeserzeugnissen, städtisches Bannmeilenrecht und ausschließliche Unwartschaft der Junker auf die Großgüter des Landes; es war eine Fortsetzung der alten Privilegienwirtschaft des Mittelalters in gesetzgeberischen Formen.

Wie aber konnte die Trennung aufrecht erhalten werden, befestigte man nicht auch die führenden Stände des platten Landes wie der Städte wiederum in ihren Rechten nach unten? So wurde dem Abel, der dem Fürsten zudem militärisch und administrativ notwendig war, das platte Land zur Herrschaft

<sup>1</sup> S. barüber oben S. 508 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Band IV 1-23 S. 336.

<sup>8</sup> Mylius 6, 37.

überlassen; der Bauer ward zum Stiefkind der Entwicklung. So wurde weiter in den Städten die Herrschaft des einmal vorhandenen Patriziats gleichviel welcher Herkunft geduldet, und den Handwerkern wurden, wenn auch unter gewisser Regelung, die Zünfte bestätigt.

Aber widersprachen nun diesen Festsetungen nicht, wenigstens in gewissen Grenzen, die Interessen des Territoriums als eines wirtschaftlichen und sozialen Gesamtkörvers? Der Kürst und langfam ihm folgend auch die Stände mußten diefe Intereffen zur Geltung bringen. Von diesem Standpunkte erschienen ihnen alle Handwerker desfelben Gewerbes innerhalb Landesarenzen als eine Genoffenschaft ober wenigstens ein Rreis gleichartiger Lebenshaltung; bem entsprach es, wenn eine territoriale Regelung der Zünfte, z. B. in Öfterreich und in Württemberg, versucht ward. Bon diesem Standpunkt galt ihnen ferner der kaufmännische Beruf innerhalb des Territoriums als einheitlich, gleichgültig, an welcher Stelle er betrieben marb; fo lag eine territoriale Regelung ber faufmännischen Gefellschaften, bes Wechsel- und Darlehnsrechts in der Luft. Vor allem aber: wie konnte ein ruhiges und einheitliches Wirtschaftsleben innerhalb des Territoriums erblühen, wenn nicht das Ber= hältnis der Territorialwirtschaft nach außen hin gleichmäßig geordnet ward? Schon früh hatte man bazu in der Landeszollpolitif ein vorzüglich geeignetes Mittel gefunden; Verbote ber Getreideausfuhr, der Bier- und Weineinful,r, Beschränkungen bes Wollimports und Wollexports geben nicht felten bis ins 15. Jahrhundert zurück. Jett schritt man weiter. Man suchte sich hinweg zu heben über momentane Regelungen und Ginzelmaßregeln, wie sie balb durch biefes, bald durch jenes Borfommnis angezeigt erschienen; man suchte eine Theorie ständig festen Berhaltens zu entwickeln. Dabei knupfte man natur= gemäß an die Betrachtung der Gin- und Ausfuhr und beren jett allgemeinen wirtschaftlichen Wertmeffer, das Gelb an um so mehr, als die wirtschaftlichen Theorien dem Gelbe schon seit dem 15. Sahrhundert gang besondere, geheimnisvolle Rräfte der Prosperität zuzumessen begonnen hatten. Gine

aute Sandelsbilang ichien sich damit in dem Verbleib möglichst vielen Gelbes im Lande auszudrücken, und glücklich überhaupt ichien ein Land ju fein, bas vor allem über einen großen Reichtum an baren Mitteln verfügte. Es ift die anfängliche Lehre bes Merkantilismus, wie sie in ber zweiten Salfte bes 16. Nahrhunderts, bei fallendem geldwirtschaftlichen Niveau, besonders einleuchtend erscheinen mußte; ber Schweidniger Rat Bornit hat fie 1608 in folgenden Ausführungen zusammen= gefaßt 1: "Es liegt im öffentlichen Intereffe, nicht nur, baß Gelb im Staate vorhanden ift, fondern es ift gur Befestigung ber Macht bes Staates höchst nötig, daß es in größter Menge porhanden ift. Denn das Geld ift der Rerv der Dinge . . . Rampfunfähig muß ber Staat beißen, ber Überfluß hat an andern Dingen, aber Mangel an Geld . . . Wie man sich auf zweierlei Weise Geld verschafft, so wird auch der Staat auf zweierlei Weise reich daran: durch Berfertigung von Geld und durch Ginführung fremden Gelbes." Die aber fann fremdes Geld zur Ginfuhr gelangen? Offenbar nur durch Ausfuhr von Gütern, die durch menschlichen Aleif einen höberen Wert erlangt haben, als fie urfprünglich besagen, b. h. burch hebung einer Werte ichaffenden Industrie und burch Bertrieb ber von biefer hergestellten Werte seitens eines regen Sandels. Und wie wiederum läßt fich eine folche Industrie schaffen? Um besten anscheinend durch billige Bereitstellung ber nötigen Rohprodukte und burch Gewährleistung eines heimischen Absates. Diese Voraussetzungen aber ficheren schienen burch eine kluge Schutzollpolitik erreichbar. Und fo feben wir benn fast alle größeren Länder bes Reiches im Laufe bes 16. Jahrhunderts zu einer folchen Politik übergeben; allen voran bas mächtigfte und einflugreichste Territorium, Ofterreich. Run geschah das allerdings zumeist noch stoßweise, schwankend und inkonsequent; aber die Grundlagen einer Schutzollpolitik wurden gleichwohl gelegt, und soviel wurde immerhin erreicht,

¹ De nummis Lib. II cap. 8; Roscher, Geschichte ber Nationalsökonomik S. 191.

daß die größeren Länder nunmehr als besondere, gegeneinander mehr oder minder abgeschlossene Körper partifular verlaufenden Wirtschaftslebens erschienen.

Es war eine Wendung, die vor allem die Städte treffen mußte. Ließ sich bei folden Vorgängen ihre alte Absperrung vom platten Lande, ja auch nur voneinander noch aufrecht erhalten? Wenn die Landesherren das Recht des Ausfuhr= verbots ober der Ausfuhrbeschränkung in Anspruch nahmen, fo konnte es naturgemäß nicht mehr von ben Städten ausgenbt werben; nur große Städte, wie 3. B. Braunschweig, haben im 16. Sahrhundert noch unabhängig vom Landesberrn bas Recht der Getreidesperre besessen. Und weiter: ließen sich auch nur für ben Binnenhandel die städtischen Sondervorrechte halten. wenn erft einmal für das gange Land eine gemeinfame Wirtschaftspolitik begründet war? In langsamem Verdorren ober jäher Ausrottung mußten fie babin fallen, die Stapelrechte, die Niederlagsrechte, die Münzprivilegien, das Vorrecht öffentlicher Bage, die Meilen- und Strafenrechte, die Rechte bes Marktes und des Verkaufs - frei mußte der Sandel innerhalb der Landesgrenzen werden; auch dem platten Lande mußten Sausierertum und Produktenhandel erlaubt fein; es mar eine Lebensbedingung des Territoriums. Freilich nicht rasch fette fie sich vollends burch; im 16. Jahrhundert beugten sich ihr höchstens die kleinen Städte; die großen Emporien blieben noch lange felbständige, nur wenig angetastete Wirtschaftsgebiete im Land, fo Königsberg in Oftpreußen, Stettin in Lommern, Leipzia in Sachsen.

Aber immerhin ward eine Lockerung der alten städtischen Berhältnisse erreicht. Und galt sie schon für den Nordosten, so noch bei weitem mehr für den stärker bevölkerten Westen mit seinen kleinen Territorien; hier öffneten sich schon im 16. Jahrshundert die Spalten, aus deren Tiesen die Keime eines neuen, nicht mehr städtisch, sondern territorial charakterisierten Bürgertums hervorwuchsen. Freilich, wirklich in Kraft getreten und erblüht ist dies Bürgertum erst in späteren Zeiten, unter der Gunst wiedergewonnener, wenn auch langsam verlausender

geldwirtschaftlicher Entwicklung. Brach es im 16. Jahrhundert nur wurzelhaft hervor, so war hierfür, neben der Schwierigkeit seiner Ausscheidung aus den gegebenen Verhältnissen, vor allem das der Naturalwirtschaft wieder zusinkende Niveau des nationalen Birtschaftslebens der Anlaß. Den Territorien aber erwuchs aus dieser Lage der Vorteil einer wesentlich noch einheitlichen, mittelalterlichskonservativen, wenn auch schon ein wenig verknöcherten sozialen Schichtung der Unterthanen; darum standen ihnen Menschenalter friedlichen Ausledens in Sicht: so half ihnen die Gunst der volkswirtschaftlichen Reaktion des Jahrhunderts.

## Zweites Kapitel.

## Niederländischer Aufstand; Gründung der nord= niederländischen Republik.

Ī.

Überschaut man jene Zusammenhänge der deutschen Geschichte, die im vorigen Kapitel zur Darstellung gelangten. fo ist es leicht, sich vorzustellen, daß auch die äußere Geschichte unferer Nation im 16. Jahrhundert noch mehr als früher nach verschiedenen Richtungen auseinandergeben mußte. hatten die Lebensvoraussekungen der Territorien des Binnenlandes noch gemein mit den Grundlagen der Entwicklung, die für die Länder der atlantischen Ruste galten? Dort reaster geldwirtschaftlicher Aufschwung und darum Fortbestand, ja Steigerung ber Dafeinsbedingungen, unter benen im 15. Sahrhundert noch die ganze Nation gelebt hatte — hier unabwend= barer Rückfall in überwundene, halb naturalwirtschaftliche Beiten: bort eine glänzende Ausgestaltung städtischen Lebens. internationalen Verkehrs, geistig-protestantischer Regfamkeit hier unverkennbarer Sieg ber Territorien, engster gegenseitiger Abschluß und eine in elenden dogmatischen Streitigkeiten und fünstlerischer Unfruchtbarkeit verlaufende Mißwirtschaft mit den aeistigen Errungenschaften ber letten Vergangenheit 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ühnlich wie die nieberländische verlief aus verschiedenen miteinander konkurrierenden Ursachen auch die Entwicklung der Schweiz. Es ist

Unmöglich konnte so verschiedener Bewegung des allgemeinen materiellen und geiftigen Daseins bas gleiche äußere Schicffal beschieben fein. Die Nordseefüsten, soweit fie bem internationalen Sandel zugänglich wurden, scheiden jest aus aus ber fonft eingeschlagenen politischen Entwicklung ber Nation; die Niederlande, ichon längst in eignen Geleisen, führen nunmehr, von den innerdeutschen Gebieten fast völlig getrennt, ihren furchtbaren Rampf gegen Spanien um Berkehrs- und Geiftesfreiheit, und ein Kind gleicher Wurzel mit ihnen, blüht Hamburg am öftlichsten Bunkte ber Nordseekuste empor, allein fast von allen speziell beutschen Städten lebendig in neuen Wandlungen feiner Berfassung, Amsterdam ähnelnd nach Lebenshaltung und öffentlichen Ginrichtungen, auf geistigem Gebiete bald bie Dietropole des deutschen und skandinavischen Nordens. Die Territorien des Binnenlandes aber nehmen einen aang anderen Entwicklungsgang. Für sie giebt es bald kaum noch allgemeine Belt= händel, soweit diese sich nicht mit Reichsfachen verknüpfen; sie vertragen alles andere, als die Anerkennung geistiger Claftizität und fozialen Fortschritts; sie freuen fich eines tragen, faulen Friedens - bis die aus ben großen Sahren ber Reformation ber aufgespeicherten Gärungsstoffe, trot aller Bersetung durch das Einwirken der Gegenreformation, endlich boch noch entzündet in der furchtbaren Flamme des dreißig= jährigen Rrieges emporschlagen.

So ist es nicht möglich, ben äußeren Verlauf ber beutschen Geschichte im Zeitraum bes nächsten Jahrhunderts einheitlich zu überschauen; in seinen zwei Strömungen, der niederländischen und ber gemeindeutschen, muß er gesondert betrachtet werden.

Die Niederlande hatten sich schon seit dem 12. Jahrhundert von den Bahnen zu entfernen begonnen, die die Entwicklung im centralen Deutschland eingeschlagen hatte. Immer mehr hatten auf ihrem Voden Handel und Gewerbe überwogen. Vom Süden war schon im 14. und 15. Jahrhundert bekannt,

darauf gelegentlich einzugehen, sobald die Wirkungen der besonderen schweizerischen Entwicklung für die Gesamtentsaltung des deutschen Wesens von Wichtigkeit werden; vgl. Bo. VII 1 S. 316 ff.

daß er sich nicht mehr aus den Erträgen heimischen Ackerbaus zu ernähren vermochte; später, um die Mitte des 16. Jahr-hunderts, hat dann die Statthalterin Margaretha von Parma geklagt, daß die heimischen Erzeugnisse kaum für ein Viertel des Jahres genügten; so mußte Frankreich den Wein, England das Vier, die baltischen Küstengebiete das Getreide liefern. Und auch im Norden, der während des Mittelalters minder kultiviert war, zählte die Bevölkerung der Provinz Holland doch bereits im Jahre 1514 unter 400 000 Seelen insgesamt 190 000, die in Städten sebten.

So war es begreiflich, daß mit ber städtischen Rultur auch die politische Bedeutung ber Städte übermog. Im Guben gab cs ichon mahrend bes Mittelalters neben ben Stadtstaaten eigent= lich keine großen Lafallen mehr 2; die vorhandenen Markarafschaften, Graffchaften und Berrichaften waren flein, wenn auch noch Site eines nicht unbedeutenden Abels. Und auch nörblich bes Deltas, wo die städtische Entwicklung anfangs etwas zurückgeblieben war, hielten sich immerhin schon im 14. Sahrhundert Bürgertum und Abel die Wage3. Seitdem aber hatte bie Stellung bes Abels fid feineswegs gebeffert. Seine niedrigeren Stufen waren lange Zeit hindurch fast völlig untergetaucht por bem Glanze bes ftäbtischen Batriziats, ber Boorters im Süben, ber Broedschappen im Norden. Der hohe Abel aber hielt zwar mit den Standesgenoffen des centralen Deutschlands enge Fühlung und wahrte baburch seine Gbenbürtigkeit - fo hat noch fpater Hoorne eine Gräfin von Neuenahr, Camont eine Schwester Rurfürst Friedrichs III. von der Bfalz, Oranien eine Tochter Kurfürst Morigens von Sachsen geheiratet —, aber er ruinierte fich im Staatsdienst der Heimat. Und doch konnte er diesen nicht aufgeben. seitdem die Berrscher Burgunds das Land mit gering botierten Statthaltereien ausgestattet hatten, beren Berwaltung fast allein noch Ginfluß, militärisch-aktiven Charakter und hoheitliche Funktionen im Lande verlieh. Go lebten benn gerade bie

¹ Fruin, Eene hollandsche stad 2, S. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Band IV 1−3 S. 454.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. Band IV <sup>1−3</sup> S. 136,

führenden Kreise des Abels ebenso glanzvoll als verschuldet — Dranien hatte später nach Außerungen Granvellas mehr als 900 000 Gulden Schulden, während seine Jahreseinnahme kaum 25 000 Gulden betrug —, und es konnte kein Zweisel sein, daß die Tage ihres umfassenderen Wirkens gezählt waren.

Aber längst schon, bevor sie den Adel in die Kreise ihres Regimentes zu ziehen begonnen, hatten die burgundischen Berricher auch die Städte sich stärker zu unterwerfen gesucht; bereits im 15. Jahrhundert hatten sie deren Autonomie angegriffen 1; und im 16. Jahrhundert gingen Karls V. Bersuche selbstherrlicher Regierung eben von diesem, freilich wesentlichstem Bunkte aus : wie er 1519 ben Zünften von Mecheln die Bahl ihrer Schöffen nahm und neben verwandten Dafregeln im Jahre 1521 ben Bruffeler Echöffen jeden Ginfluß auf die ftädtischen Finanzen bestritt, so tam ihm ichon 1522 der Gebante, zur tiefften Erschütterung ber bürgerlichen Selbständigfeit spanisches Kriegsvolf in die großen Städte zu legen. waren Maßregeln und Pläne, die man mit Murren aufnahm, und die nur deshalb nicht schärferen Widerstand fanden, weil fie pereinzelt auftraten und Karl als geborener Niederländer beliebt war.

Karl aber ging weiter. Suchte er das Niveau der örtslichen Ansprüche auf politische Mitherrschaft heradzudrücken, so konnte dies Bestreben nur Ersolg haben, wenn für die allgemeine Landesherrschaft zugleich das Werkzeug einer einschneidensden centralen Verwaltung geschaffen ward. Ein Erlaß vom 1. Oktober 1531 änderte demgemäß den Regierungsapparat. An Stelle der disher gering differenzierten Centralverwaltung traten drei Kollegien, der Staatsrat als politisches Ministerium, der Geheime Rat, wesentlich als Justizministerium, und der Finanzrat; es war eine Ausstattung, deren Intensität den Verswaltungsbedürfnissen des Landes dis zum Ende des 18. Jahrshunderts genügt hat. Zugleich war es damit möglich geworden, die Gerichtsversassung in den 17 verschiedenen Provinzen des

¹ S. Band IV 1—3 S. 454.

Landes einheitlich umzugeftalten; ein außerordentlicher Schritt zur Herstellung des Sinheitsstaates stand in Aussicht, wie ihn die Herzöge des 15. Jahrhunderts vergebens erstrebt hatten. Und Karl that ihn. Unter dem Geheimen Rat erhielt jede Provinz, mit Ausnahme Gelderns und Overijssels, ein höchstes Provinzialgericht; in der Ausübung der vornehmsten Pflichten des Staatslebens herrschte damit ein Zug und ein oberster Wille.

Abel und Bürgertum aber, ja auch ber Klerus, begleiteten biese Bestrebungen bes Somveräns mit getristen Gefühlen. Würde nicht unter ihnen jene Sinheit bes Landes Schaden leiden, die sie selbst allmählich, unter ängstlicher Schonung der Sonderstellung des Sinzelnen, zu schaffen bestrebt gewesen waren?

zwanzig einzelnen Territorien sehr verschiedenen 91118 Charakters waren die Niederlande zusammengeschweißt worden. Jedes diefer einzelnen Territorien hatte nach beutschem Berfaffungerecht seine Stände beseffen, bald mit, bald ohne Teilnahme bes Klerus, in ben meiften Fällen unter ftarter Betonnng ber Städte. Und feiner biefer Stände ober Staaten, wie man sie in den Niederlanden nannte, war bei der Vereinigung der Länder unter einen Herrscher zu Grunde gegangen. Im Gegenteil, da sie bei der Kleinheit der Territorien nur aus einer geringen Anzahl von Mitgliedern bestanden, fo hatten fie allmählich Verwaltungsfunktionen an fich gezogen, waren neben dem Fürften und beffen Statthalter zu halben follegialischen Regierungsbehörden autonomen Rechts erwachsen. Mußte es da nicht nahe liegen, aus diefen Staaten ber einzelnen Provinzen durch Zusammentritt Delegierter eine gemeinfame Vertretung bes gangen Landes, Generalftaaten, im Sinne eines autonomen Bertretungs- und Verwaltungsförpers neben bem Berricher zu ichaffen? Die Berzöge bes 15. Jahrhunderts waren seit 1465, mit steigender Finanznot, diefen Bestrebungen entgegengekommen; mindestens gur Bewilligung und Berwaltung von Steuern hatten fie Generalstaaten berufen. Doch schien es nun, als follte diese Ent=

wicklung zu gunften stärkerer Entfaltung ber monarchischen Centralsgewalt wieder unterbunden werden — und das, obgleich die Finanzlage Karls zumeist die kläglichste von der Welt war, und obgleich die Niederlande auf alle Weise zu ihrer Besserung, wie sie nur durch ständische Bewilligung erfolgen konnte, heransgezogen wurden. Ernste Bedenken erhoben sich gegen diesen Lauf der Dinge, sowohl innerhalb der ständischen Vertretungen, wie bei den Statthaltern der Provinzen, die meist zugleich dem standesberechtigten Abel angehörten: autonome wie administrative Kräfte schienen in gleicher Weise einer ungewissen Zukunft entgegenzutreiben.

Und damit noch nicht genug. Zu allen Schwierigkeiten der sozialen und politischen Lage war schon früh der Drang religiöser Bewegungen gekommen. Wie rasch hatte die Lutherie in den Niederlanden Fuß gefaßt; auf belgischem Boden starben die ersten Märtyrer des neuen Glaubens 1. Dann hatten sich die Reste der Widertäuser in dies Land der großen Städte, differenziertester sozialer Bewegung und geistig besonders offenen Fortschritts geslüchtet 2. Das mennonitische Märtyrerbuch "Das Opfer des Herrn", eine Sammlung von Bekenntnissen, Briefen und Testamenten von "Schlachtlämmern Christi", dankt niedersländischer Bedrängnis seine Entstehung. Und über diese Ketzerien hinaus nahte jetzt den Niederlanden eine neue, politisch weit bedenklichere Konfession, als irgend eine der früheren: der Calvinismus.

Calvin, im Jahre 1509 zu Noyon in der Picardie geboren, eine echt französische, vornehme, zum klaren Leiten anderer geborene Natur, juristisch und humanistisch gründlich gebildet, war im Jahre 1533 den Protestanten von Paris näher getreten; und aus dem Bekehrten, der ihnen genaht war, war bald ihr Beherrscher geworden. Nachdem er in den Folgejahren zuerst in seiner Vaterstadt, dann in Angouleme, Straßburg, Vasel, kurze Zeit auch in Ferrara geweilt, hatte er sich schließlich an Genf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. oben S. 293, 299.

<sup>2</sup> S. oben S. 369.

gefesselt gefunden und hatte nun hier seine Zdee eines evansgelischen Gottesstaates verwirklicht, unbeugsam, in starrer Feindschaft gegen den Papismus, in Kampf mit Fleisch und Blut seiner Anhänger, ohne Umschauen und ohne Duldung, dis das ihm vorschwebende Ziel erreicht schien.

Und schon früh hatte er, im März 1536, seine Institutio christianae religionis, ein Programm gleichsam fpäteren Sandelns. ericheinen laffen. Wie er in ihrer Diktion die Sprache gewaltfam gemeistert hat, fo unterwarf er in ihrem Inhalt die Gedanken Zwinglis feiner flarenden, reinigenden, freilich auch verflachenden Von den großen Clementen des Zwinglischen Herrichaft. Systems wurde abgestreift, mas gefühlstief einen fünftigen Vanentheismus allzu klärlich andeutete; in den Vordergrund traten bafür die großen religiöfen Themata vom absoluten Machtwirken Gottes, von der Gnadenwahl und von der Ginwohnung Gottes in feiner Gemeinde als einem Rörper ber Er-Es waren Motive, welche die Anhänger Calvins mit bem äußersten Fanatismus religiosen Sandelns, namentlich auch auf bem Wege ber Propaganda, zu erfüllen geeignet schienen: da sie sich nicht mehr selbst gehörten, sondern in der Gnadenwahl teil geworden waren des herrn, so kannten sie nur ben einen Zweck, in unermeglicher Bebung bes Selbstgefühls Gottes Zwecke, die Zwecke eines eifernden Gottes altteftamentlichen Charafters zu erfüllen.

Nun fand allerdings weder die Genfer Kirche, die savoische Gesandte vor Papst Sixtus V. einmal eine caverna dei furie infernali, ein asilo e refugio del diavolo genannt haben, auf niederländischem Boden unmittelbare Nachahmung, noch auch entsprach die Lehre von der absoluten Borherbestimmung dem germanischen Genius. Immerhin aber setzen sich mit der Einwanderung von Anhängern Calvins, namentlich mit der Ankunst sanatischer Vertriebener, einzelne Keime der neuen Lehre früh genug setz, und ein Geist seinbseligeren Vorgehens gegen das Bestehende überkam die von ihnen beeinslußten Lande.

Und diese Feindschaft erhielt alsbald auch politischen Charakter. Das Luthertum hatte sich jeder Obrigkeit passiv

311 fügen bereit erklärt, die Wiedertäufer waren staatlich indifferent gewesen, ebe man ihnen durch Kolterqualen wahnwikige Projette eines religiojen Rommunismus einimpfte: ber Calvinis= mus dagegen zeigte von vornherein die Absicht, sich auch staatlicher Interessen anzunehmen. Wie fehr seine Anhänger auch im Frommleben aufzugehen strebten, immer lockte fie boch bas Ideal eines freien, im Grunde republikanisch gedachten Gottesitaats.

Wie hätte da Karl V., der eifrige Keperversolger, nicht gerade gegen ihre ersten Anfänge vorgehen sollen! Und längst schon vor ihrer Zeit waren die Regergerichte in den Riederlanden organisiert worden.

Schon Ende September 1520 hatte Aleander von Karl V. eine die Verbrennung lutherischer Schriften anbefehlendes Gbift 1 erreicht, bas erfte jener Religionsebifte, beren Summe bann in bem berüchtigten, wenn auch in gewissem Sinne milbernben Blafat vom 25. September 1550 zusammengefaßt ward. Es verdammte mit jeinen Nachfolgern jede Urt der Reperei bei Strafe der Ent= hauptung für Männer, bes Lebendigbegrabens für Frauen, ber Berbrennung für besonders Sartnäckige, und es unterwarf diesen Strafen nicht bloß die Andersgläubigen, jondern auch deren Belfershelfer, Berberger und Freunde. Es war eine Facel bes Borns, die jedem leuchten fonnte, und zu ihrem Träger ward schon am 23. April 1522 ein besonderer Inquisitor mit fast unbeschränkter Gewalt ernannt2. Dem folgte bald die Ginfepung eines Inquisitionstribunals, das für die beffere Durchführung seiner Zwede in Beziehung zu den weltlichen Gerichten geset ward. Es waren äußerlich erfolgreiche Neuerungen; allein in Holland und Friesland find bis jum Jahre 1546 mehr als 3000 Menichen wegen Reperei justifiziert worden.

Im Grunde aber halfen fie nichts. Bergebens gog man noch andere Mittel geistiger Bevormundung hinzu, Cenfur, Inder, Aussonderung der Riederlande aus den milberen Ge-

¹ Bal. Bb. V 1 3 €. 291 (V 1. 2 €. 279).

<sup>2</sup> Bgl. Kalkoff, Die Anfänge ber Gegenreformation in ben Nieder: landen II. Teil (1903), G. 73 ff.

jetesbestimmungen des übrigen Deutschlands; vergebens suchte man an der Universität Löwen ein besonderes katholisches Geistesleben zu wecken und ließ jeden Studenten eidlich erklären, daß er dem Glauben der Läter treu bleiben werde; das Volk verharrte in ketzerischen Neigungen, und verstohlen glomm überall der Junke des Protestantismus.

So fam zum politischen und sozialen Unbehagen für jeden im Lande, mochte er Neuerungen geneigt oder alts gländig sein, auch das geistige, religiöse; in tausend alte Lebensnormen, Familienzusammenhänge, Berechtigungen schoben sich die rauhen Unforderungen und Strafen des monarchischen Staats: die Bevölkerung schien reif für eine Nevolution, als sie ihr langjähriger Herrscher Karl im Jahre 1556 auf Nimmerswiedersehen verließ.

## II.

War Karls Sohn und Nachfolger Philipp, der noch bis 3um Sahre 1559 in den Niederlanden blieb, um von hier aus einen siegreichen Krieg gegen Frankreich zu führen, geeignet, das drohende Wetter abzuwenden? Der Bater hatte als Landsmann gegolten; er hatte zumeift mit Niederländern regiert, und man hatte ihn wohl lentfelig mit ben Bürgern irgend einer Großstadt nach dem Rapagei schießen seben. Der Cohn war zurückhaltend, ja ängstlich und menschenschen, ein Mann des Bureaus und der Feder, unendlich mißtrauisch und unendlich gewiffenhaft und doch nicht in der Lage, vom Schreibstuhl aus das mahre Untlit der Dinge zu erkennen, dabei burcaufratisch langfam im Entschluß, umgeben von verhaßten Spaniern, dem Typus nach alles andere als ein Niederländer. Und bei seiner Thronbesteigung zerriffen jene uralten Busammenhänge bes Landes mit der Gefamtnation und bem Reiche, die wenigstens in der Berfon des kaiferlichen Baters noch immer gewahrt gewesen waren: nachdem Philipps Plane, England seinen Reichen einzuverleiben, durch den Tod der fatholischen Königin Maria vereitelt worden waren, war das Land nichts als eine abgeschieden liegende Dependen; Spanicus. Schon dies allein hätte im Laufe der Jahre die ganze Lage ändern müffen: wie konnten die im lebendigsten Treiben des Welthandels stehenden Provinzen vom stillen Escurial aus regiert werden?

Der König freilich glaubte, es werde genügen, die alte Regierungsweise Karls aufrecht zu erhalten, um das Land zu beherrschen. Er blieb bei ihr, suchte sie höchstens, übrigens in allem Wohlwollen, weiter zu bilden.

Unders aber faben die Riederländer die Dinge. Der Krieg mit Frankreich hatte zwar zu den glänzenden Baffenthaten des niederländischen Abels bei St. Quentin und Gravelingen, in denen Egmont der Held des Tages war, ge= führt, aber seine Folgen lasteten auf dem Lande. Zahlreiche Dörfer waren verwüstet, dazu brachte bas Jahr 1557 Migernte, Sungersnot und Best; nach breißig Sahren faum glaubte man die Herstellung des alten blühenden Zustandes wieder erwarten ju burfen. Und als ichwerstes Überbleibsel ber Rriegsnöte hatten sich fremde Truppen im Lande eingenistet: es schien, als follten auf diefe Urt alte Drohungen Rarls V. gegen die Selbständigkeit ber Städte verwirklicht werden. Mun versprach zwar Philipp, das spanische Fugvolf wieder aus dem Lande zu ziehen, obgleich er es neben der berühmten einheimischen Kavallerie, den von niederländischen Abligen besehligten Ordonnanzbanden, zum Schute gegen Frankreich für notwendig erflärte; aber trot bes am 30. Dezember 1559 ausgefertigten Abberufungvatents blieben die Bölfer dennoch bis zum 10. Nanuar 1561 im Lande.

Und wie sollten gar die Schädigungen im Landeshaushalt beseitigt werden, die jest neben der ewigen Finanznot der spanischen Herrscher der Krieg doppelt veranlaßt hatte! Zwar die Niederländer hielten Spanien für äußerst ergiebig und begriffen nicht, wie der König dieses Landes noch an sie materielle Forderungen stellen könne, indes er selbst wohl sorgenvoll und schlassos ein Desizit von 9 Millionen Dukaten jährlich herausrechnete. Aber die niederländische Regierung mußte handeln. Obgleich der Handel infolge der Feind-

schaft Frankreichs, wie aus Anlaß ber glänzend emporstrebenden Birtschaftspolitik Elisabeths von England zurückging, wuchs die finanzielle Belastung. Man versuchte es mit Monopolisserung des Salzhandels; es kam zu dem Wagnis einer direkten Besteuerung der Jumobilien mit 1, der Modilien mit 2%; schon wurde minderwertig ausgemünzt. Damit ging Amterverkauf Hand in Hand, und als neue Steuern und Subsidien nicht mehr leicht bewilligt wurden, machte man Schulden auf noch zu bewilligende. Während die Lande sich immer mehr zu Gunsten Spaniens ausgebeutet glaubten, hatte man schließlich in den Centralkassen faum noch einen Heller; es kam vor, daß die Kuriere nach Spanien nicht bezahlt werden konnten; und später, im Januar 1564, konnte man in Madrid anfragen, ob die Galecrenssskapen entlassen oder hingerichtet werden sollten; nähren könne man sie jedensalls nicht mehr.

Und troß alles dieses Verfalls dennoch die alte Hartnäckigfeit gegenüber dem wichtigsten geistigen Bedürsnis des Landes,
gegenüber dem Protestantismus! Noch kurz vor seiner Abreise
hatte Philipp dem Lande wie der Negierung die besonderen
katholischen Pflichten ans Herz gelegt. Und demgemäß wurde
verfahren. Wohin man fühlte, merkte man das Wirken der Inquisition. Und weitere positive Maßregeln zu Gunsten des
Katholizismus traten zur Seite. Es schien nicht mehr zu
genügen, daß Löwen die Kinder des Landes, die sich den Wissenschaften widmeten, katholisch erzog; für die französisch
prechenden Landsleute, die bisher vielsach nach dem seherisch
verseuchten Frankreich gezogen waren, wurde eine zweite reingläubige Universität in Donai errichtet.

Vor allem aber wurde die Zahl der Bistümer vermehrt. Um war der Gedanke, die Niederlande, in denen es bisher nur drei Bistümer, Arras, Tournai und Utrecht, gab, mit einer stärkeren Hierarchie auszustatten, alt; schon Karl der Kühne hatte ihn gehabt. Er war auch zweisellos berechtigt! umfaßte doch die Diöcese Utrecht allein etwa 1100 Kirchen

<sup>1</sup> Bgl. dazu Band III S. 307.

und mehr als 200 Städte. Wie hatte ein Bischof feinen Pflichten bei folder Ausdehnung feines Sprengels eingehend genügen können! Budem griffen eine Kulle fremder Bistumer in bas Land ein, fo bie vier westfälischen Bistumer, Roln, Trier, Lüttich, Rheims, Cambran, Verdun, Det und das ehemalige Bistum Théronanne: in der Proving Luremburg allein vollzogen die hirten von fechs fremden Diöcefen geistliche Sandlungen. Aber die Durchführung des alten Blanes, wie sie jest, aufs heimlichste von Philipp vorbereitet, zu Tage trat, erreate gleichwohl einen Sturm ber Entrustung, Statt dreier Bistumer erhielt man achtzehn, darunter drei Erzbistumer zu Mecheln, Cambran und Utrecht! Das war bes Guten zu viel; und deutlich schaute aus der Umstrickung des Landes mit einem so ausgedehnten geistlichen Apparat ber Plan ber= vor, die kirchliche Aufsicht bis zu dem Grade intensiv zu gestalten, daß für die verhaßte Reterei keinerlei Schlupfwinkel mehr übrig bleibe. Sollten boch in jedem neuen Kathebralfapitel zwei unter ben angeordneten neuen Domberren ausbrücklich als Inquisitoren thätig fein.

So wuchs die religiöse Erregung im Lande von Tag zu Tag, vor allem in den unteren und mittleren Schichten — in denfelben Kreisen, die durch die neuen Geldbedürfnisse der Regierung finanziell getrossen wurden; der revolutionäre Resonanzboden für jede kühne That der sührenden Schichten war gebildet.

Und schon hatten sich im hohen Abel des Landes Männer gefunden, die für sich und das Land eintraten.

Als Philipp die Niederlande verließ, stellte er sie unter die Statthalterschaft Margaretens von Parma, seiner Halbschwester. Margaretha war nicht ohne Geist, dazu besaß sie die habsdurgische Entschlußzähigkeit; in schweren Zeiten stand sie ihren Mann, nicht umsonst trug ihre Oberlippe starke Spuren eines Bärtchens. Margareten zur Seite traten nun die drei von Karl V. begründeten Kollegien der Centralverswaltung, vor allem der Staatsrat und der Geheime Rat. Verbunden wurden diese beiden durch die gemeinsame Präsidents

schaft bes Friesen Viglins; in der Kombination seiner Amter hätte daher die Regierung des Landes ihren Drehpunkt sinden müssen. Allein Viglins war zwar gelehrt und unterrichtet, aber keineswegs ein Charakter. Und so siel die politische Leitung und damit vor allem das Übergewicht im Staatsrat einem andern zu, dem Burgunder Anton Perrenot von Granvelle. Granvelle war schon ein bewährter Staatsmann Karls V. gewesen; aus niederen Kreisen emporgestiegen, wohlsehig und kunstliedend, konnte er Beachtung um so eher beanspruchen, als es bekannt war, daß er mit Philipp hinter dem Rücken der Statthalterin in einem jener geheimen Briefwechselstand, die Philipp für nötig hielt, um amtlich kontrollierte Organe nochmals außerordentlich zu beaufsichtigen.

Selbstverständlich aber, daß eine fo heifle Stellung ihn gleichzeitig seinen Umtsgenossen wie der Regentin verdächtig machen mußte. Und wie mußte ein folder Argwohn Kuß fassen, wenn sich unter ben Mitgliedern bes Staatsrats nicht bloß reine Vertreter der Regierung befanden, sondern auch Niederländer hoher Geburt, die ihre Thätigkeit nicht minder im Sinne bes Landes, wie jum Borteil bes Königs glaubten auffassen zu muffen. Solder Mitglieder aber gab es vornehm= lich brei: ben Grafen Egmont, den Grafen Hoorne und ben Prinzen von Dranien. Von ihnen sonnte sich Egmont im Ruhme seiner Waffenthaten bei St. Quentin und Gravelingen, im übrigen flatterhaft, ungebildet und äußeren Ginflüssen zugänglich; war Hoorne durch die Behandlung, die er als Generalintendant der Niederlande bis zum Jahre 1561 in Madrid erfahren, für immer beleidigt, ein Mann geringer Auffaffungsgabe, kaum ein Durchschnittsvertreter seines Standes: ber Bedeutende von ihnen war Wilhelm von Dranien.

Mit dem Prinzen Wilhelm geht der Zweig des Hausen Rassan, der durch Beerdung der nassan-niederländischen Linie mächtig geworden, unter anderem in den Besit des kleinen Fürstentums Orange in Südfrankreich gelangt war, seiner weltzgeschichtlichen Bestimmung entgegen: länger als ein Jahrshundert hindurch ist ihm kein mittelmäßiger Kopf entsprossen.

Withelm selbst, bamals jugendfrisch, im Jahre 1560 siebenundzwanzigjährig, galt schon als ein tapserer Heerführer aus
der Schule Karls V.; bald sollte er sich auch als macchiavellistischer Diplomat gleicher Schule glänzend bewähren. Religiös
fühlte er in diesen Jahren noch nach Bedürsnis mit jeder Partei,
anscheinend durch keinerlei innere Erfahrungen geistig gesestigt;
als Gesellschafter war er beliebt und durch ein luguriöses
Leben, wie es die Stellung eines Mitgliedes des hohen Abels
zu fordern schien, im Anschen zweiselhafter Berühmtheit;
adelsstolz blickte er auf die Habsburger als ein Geschlecht von
Emporkömmlingen herab; und seiner leidenschaftlichen, in Plan
und Absicht unergründlich tiesen, in den Mitteln beinahe wahllosen Natur traute man früh die weitgehendsten Unternehmungen zu.

Wie hätten nun diese Abligen ruhig neben Granvelle wirken sollen, der für sie ein Plebejer blieb, selbst nachdem er Erzbischof von Mecheln geworden war? Schon früher einmal, im November 1555, hatte sich Egmont geweigert, im Staatsrat zu dienen: das hieße sich in seinen Kreisen unbeliebt machen; zudem würde er schlechte, aber durch Mehrheit beschlossene oder gar von oben her vorgeschriebene Maßregeln vor dem ganzen Lande mit seinem Namen zu decken haben. Sehr begreislich also, daß der Abel, num er einmal in den Staatsrat eingestreten war, auch wirklich regieren wollte.

Und doch sah er sich bald jede Möglichkeit hierzu versichlossen. Granvelles Sinfluß beim König stieg; Staatsrat und Statthalterin wurden machtlos. Und mehr. Dranien war Statthalter von Holland, Seeland und Utrecht, Egmont von Flandern und vom Artois; als solche zählten sie, wie ihre edlen Mitstatthalter in den übrigen Provinzen, unter ihre wichtigsten Obliegenheiten das Recht, zahlreiche Beante zu ernennen. Das war Granvelle längst ein Dorn im Auge, und so erlebte er es, daß für die Ernennung der wichtigeren Besanten ein besonderer Nat unmittelbar unter der Statthalterin, eine spanische Consulta, eingeseht ward, nach deren Organisation ihm persönlich sast aller Sinssul aussschließlich zusiel. Es war

zur selben Zeit etwa, da ihm mit der Neuordnung der niederländischen Kirche die Romination von achtzehn Bischöfen namens des Königs zusiel: es schien, als wollte er allein über die großen amtlichen Bürden des Landes, die alte Domäne des Abels, verfügen. Genug, um ihn, den bald persönlich Verhaßten, für die höchsten Kreise des Landes auch sachlich unerträglich erscheinen zu lassen.

Mit der Ginführung der neuen Hierarchie aber verband Granvelle zugleich noch weitere Plane. In den Ständen bes Landes, wie sie fogar Philipp während seiner Unwesenheit im Jahre 1558, in richtiger Würdigung ihrer finanziellen Leiftungen, zu einer Generalstaatensitzung berufen hatte, befanden sich viele oppositionelle Clemente. Und zu diesen gehörten nicht zum geringsten die Abte der reichen Klöster; sie bewegten sich fast durchweg im Schlepptan des hohen Abels. Jetzt nun, bei der Frage nach der Dotierung der neuen Bistümer, zu beren Löfung Philipp eine besondere Kommission, natürlich unter Granvelles Lorsit, berufen hatte, schien sich die Möglichkeit jur Unterbrudung biefer Opposition zu bieten. Wie, wern man die neuen Bischofswürden teilweis mit den Abtswürden der fettesten Klöster unierte? Dann war die Dotation für die Bistumer beschafft und die Opposition der Abte beseitigt; ja da der Regierung das Nominierungsrecht der Bischöfe zustand, so war zugleich für ein neues ergebenes geistliches Clement in den Ständen gesorgt. Granvelle glaubte in diesem Sinne handeln zu dürfen; auf der Grundlage entsprechender Vorschläge hin ernannte Papst Pins IV. am 10. März 1561 elf niederländische Bischöfe und Erzbischöfe, darunter Granvelle felbst.

Aber Granvelle hatte sich in der Annahme getäuscht, daß die Stände diesen Schritt ruhig ertragen würden. In Brabant, der unruhigsten aller Provinzen, hatte man allein drei Bischofsssize auf alte Abteien zu fundieren versucht: alsbald nachsdem der Plan bekannt geworden war, hatte sich hiergegen Widerstand erhoben. Jetzt nun erreichte die Opposition durch Androhung der Stenerverweigerung in der That, daß Granvelle sich mit einer Beistener der Klöster zur Fundierung der neuen Vistümer begnügte, im übrigen aber die alten Zustände erhalten

blieben. Es war ein offenbarer Sieg bes Landes über die frembe Regierung.

Und ichon gefellte fich dazu ein zweiter über Philipp felber. In Frankreich war der Protestantismus als ein Rind vornehm= lich der calvinischen Bewegung emporgekommen. Co bejag er als= bald die innigste Verwandtschaft mit dem niederländischen Protestantismus, ja wurde biefem wesensgleich, je mehr ber Calvinis= mus hier siegte. Mun mar aber in den letten Jahren eine festere Organisation bes frangosischen Protestantismus eingetreten. Seit 1560 hatten ablige Parteihäupter, Coligny, ber Rönig Anton von Navarra und bald für diesen fein Bruder, der Prinz Ludwig von Condé, seine politische Vertretung über= Die Folge war, nachdem protestantischer Abel und protestantisches Burgertum in Bundnis miteinander getreten waren, ber erfte Religionsfrieg bes Jahres 1562. In diesen energisch einzutreten, burch Erhöhung und Sieg bes frangöfischen Katholizismus feinen Glauben zu schützen, Navarra zu erobern und die Niederlande vor dem Ketertum zu bewahren sowie seiner Krone und dem Katholizismus wieder näher zu bringen, mar nun eine ber großen Bergensangelegenheiten Rönig Philipps.

Aber davon wollte man in den führenden Schichten der Riederlande nichts wissen. Mit dem Deutschen Reiche müsse man es halten gegen Frankreich; das sei altererbte politische Weisheit; fast unverhüllt zeigten sich Sympathien für die Hugenotten. Es waren Ansichten, die seitens der niedersländischen Mitglieder im Staatsrat mit solcher Energie verstreten wurden, daß die Statthalterin gar nicht daran denten tonnte, nach dem Bunsche Philipps die Ordonnanzbanden und etwa gar noch deutsche Landsknechte in niederländischem Sold über die französsische Grenze in Bewegung zu setzen.

Und weiter noch als der Staatsrat ging Dranien. Zum erstenmal begann er die Grundzüge eines ganz anderen, auf Verbindungen innerhalb des Deutschen Reiches gestützten politischen Systems dem des spanischen Königs gegenübersustellen. August 1561 hatte er sich, sehr zum Verdruß Gransvelles und Philipps, mit Anna von Sachsen, der Rich e

des jächsischen Kurfürsten August, vermählt; damit war ihm der Zugang zu den intimeren politischen Kreisen des Reiches ersöfnet worden. Und schon im Jahre 1562, gelegentlich der Wahl Maximilians II. zum römischen König, nutte er diese Lage. Er erschien gegen den Wunsch der niederländischen Resgierung als deutscher Reichsstand auf dem Kurfürstentag zu Frankfurt und schloß Verbindungen genauen Verkehrs mit den Fürsten des Nordwestens, mit Hessen und Sachsen.

Inzwischen aber hatten in Frankreich die Hugenotten gewaltige Fortschritte gemacht, und im März 1563 sahen sich ihre Gegner zur Anerkennung des Schikts von Amboise gezwungen, das das Necht freier Religionsübung verbürgte, ohne daß die Hugenotten gezwungen waren, sich als kirchliche und politische Partei aufzulösen; erhielt doch ihr Führer, Ludwig von Condé, sogar die langersehnte Statthalterschaft in der Picardie, in der Nachbarschaft Flanderns. Sollte da Dranien nicht auch hier aufnüpfen? Im Jahre 1564 führen deutliche Spuren aus dem Lager der Hugenotten in die Schlösser des Prinzen.

So waren die Linien einer großen französisch-niederländischdeutsch-protestantischen Zukunftspolitik gezogen, die ganz im Gegensatzu den Absichten Philipps stand; und da, wo diese Absichten in unmittelbaren Widerstreit zu den Anschauungen Draniens traten, waren sie gescheitert. Die Zeit zu einem allzgemeinen Ansturm gegen das spanische Regiment in den Niederlanden, wie es sich in Philipps treuestem Diener, ja teilweisdem Beherrscher seiner Gedanken, in Granvelle, verkörperte, schien damit herbeigekommen.

Schon längst, seit April etwa des Jahres 1561, waren persönliche Zwistigkeiten zwischen Granvelle und Oranien wie andern Häuptern des Abels ausgebrochen; es war ein Jahr etwa nach der Zeit, da der englische Gesandte nach London der richtet hatte: "Der Bischof beherrscht die Negentin und den Nat." Und seitdem war der Haß gegen Granvelle höher gestiegen und in noch weitere Kreise gedrungen. Zum Ausdruck gelangte das im Mai 1562, in eben jenen Tagen, da man

im Staatsrat über ben etwaigen Ginnarsch niederländischer Truppen in Frankreich beriet, wozu, als zu einer besonders wichtigen Beschlußfassung, nach altem Branch außer den Mitsgliedern des Staatsrats auch die Nitter des goldenen Bließes und damit die bedeutendsten Bertreter der Aristokratie des Landes überhaupt bernfen worden waren. Hier wurde die Ansicht laut, solle es anders werden im Lande, sollten die außergesetzlichen Ginslüsse, die sich geltend machten, verschwinden, so sei vor allem die Ginberusung der Generalstaaten nötig. Es war, als habe ein Blig die verworrene Lage erhellt. Die Forderung, die sich Oranien alsbald zu eigen machte, ist nicht wieder verklungen.

Granvelle aber widersprach ihr. Er sah die Folgen voraus: Zulassung des Protestantismus, Verlust der monarschischen Obmacht. Aber indem er widersprach, richteten sich die Angriffe des Abels nun unmittelbar gegen seine Person: er solle gehen. Im März des Jahres 1563 war man so weit, daß die wichtigsten Mitglieder des Staatsrats, Oranien, Egmont und Hoorne, dem König offen die Vitte aussprachen, Granvelle zu entlassen. Und als sie nicht erhört-ward, da erweiterten sie im Juli 1563 im Verein mit den Provinzialstatshaltern und den Pließrittern das Gesuch zu dem Verlangen, Granvelle solle entlassen und die Generalstaaten sollten einsberusen werden — andernsalls werde man sich vom Staatsrate fern halten.

In der That war schon seit März 1563 niemand mehr im Staatsrate erschienen, der damit auf die Consulta, d. h. im Grunde auf Granvelle, beschränkt blieb; zugleich wurde die Haltung der Provinzialstatthalter zweiselhaft, und fühn die der Stände.

Anirschend, überzeugt von dem hochverräterischen Charakter ber Handlungen Oraniens und seiner Gesinnungsverwandten, doch nicht minder klar über seine augenblickliche Ohnmacht, gab Philipp nach. Im März 1564 verließ Granvelle die Niederslande.

## IП.

Inzwischen hatte die Aufregung in den Tiefen zugenommen. Vor allem die religiöse. Hier bot die Durchführung der neuen hierarchischen Ordnung danernden Anlaß zu übertriebenen Gerüchten. Die spanische Inquisition wolle man einsühren, hieß es; dann würde nicht bloß die persönliche und die Gewissensessenstent, nein auch jede von den Altvätern heraus überlieferte politische Freiheit verloren gehen. Und nicht bloß Protestanten erzählten dies teilweis auf Vorspiegelungen hin, deren Ursprung dis zu Oranien herausreichte; nicht anders dachten auch gute Katholisen; die antisatholische Strömung ward weit von einer zwar nicht glaubense, wohl aber kirchenseindlichen Bewegung übersholt, und diese war allgemein. Wer sollte ihr auch entgegenstreten? Etwa die Statthalter? Sie fühlten mit ihrem Volk, und nur wenige glaubten sich zur Durchführung der strengen Plakate der Centralregierung verpslichtet.

Naturgemäß aber wuchs mit diefen Strömungen ber Protestantismus. Und zwar von Südwesten, von der Bicardie her und in der besonders spanienfeindlichen Gestalt des Calvinis= mus. Schon im September 1562 war es in Tournai zu offenen Zusammenkünften ber Calvinisten in Wald und Flur gekommen; fnüttelbewaffnete Männer schütten die andächtigen Saufen, aus beren Mitte Pfalmengefang ber Gemeinde und leibenschaftlich mahnendes Wort ber Wanderprediger erklangen. Es half nichts, daß man dagegen, übrigens läffig genug, einschritt; die Bewegung verbreitete sich tropdem durch gang Westflandern 1563 einen neuen Mittelpunkt in und fand im Jahre Min feste zwar die Statthalterin bagegen Balenciennes. Ordonnangkompagnien und einige Fähnlein geworbenen Fußvolks in Bewegung, und es fam zu neuen Konfistationen und Sinrichtungen. Erreicht aber murbe fast nichts. Wefen breitete sich vielmehr weiter nach Nordflandern aus, und gewaltig zeigte es fich vor allem in der Welthandelsftadt des Landes, in Antwerpen. Sier follte im Oftober 1564

ein calvinistischer Karmeliter verbrannt werden. Dem Erekution&= jug folgte eine unabsehbare Menge; hingeriffen von ben bufter ertönenden Klängen des 131. Pfalms brach fie los, als der Benter an fein Sandwert ging, und die Gerichtspersonen mußten vor ihren Steinwürfen flichen, mahrend es bem Benfer noch eben gelang, feinem Opfer ben Ropf zu zerschmettern und ben Dold ins Berg ju ftogen. Welchen Gindruck mußten Scenen wie diese und verwandte hinterlassen! Der Protestantismus nahm zu, und ichon war er organisiert.

Im Jahre 1563 hatten sich, auscheinend zum erstenmal, Beauftragte einzelner Gemeinden in Tournai, Armentières und Untwerpen zu förmlichen Synoben, zur Begründung einer Rirche versammelt; 1564 bestanden in Antwerpen bereits mehrere protestantische Gemeinden verschiedenen Glaubens.

Die Behörden fonnten fich dem Gindruck all diefer bald gefannten, bald nur mit geheimen Schauer geahnten Thatsachen nicht entziehen. Sollten sie nach den Plakaten handeln und in Blut waten? Die Inquisition erlahmte ziemlich überall; und als der entsetzliche Juquisitor Titelmans in Flandern wieder wütete, wandten fich im Berbst 1564 zuerft die Brugger Ratsherren, bann die flandrischen Stände Beichwerde führend an Margareta. Die Bewegung ber tieferen Schichten bes Landes ward damit durch die Landesvertretungen felbst aufschwellend zu den Stufen des Throns geleitet, und in ber Forderung nach Berufung ber Generalstaaten fand fie wiederum ben umfaffendften Ausbruck.

Was follte Margareta thun? Sie war in peinlicher Der Staaterat blieb schließlich ber niederländischen Mitalieder beraubt, so freundlich sich auch der hohe Adel nach der Entlaffung Granvelles eine Zeit lang gestellt hatte; darum fehlte es ihm an jeder Verbindung mit dem empörten Volke. Undererseits fonnte die Statthalterin die Beschwerden nicht einfach dämpfen oder überhören. Sie war finanziell beinabe ohne Mittel; fie konnte die Truppen nicht ablöhnen; es war kaum ein Zweifel, daß diese, fast unbezahlt seit 1563, bei dem geringsten Versuche, sie zu gebrauchen, meutern würden: fie gegen die Aufstand brohenden Landsleute zu führen, war vollends ummöglich. So blieb ihr nichts übrig, als sich zu fügen.

Es geschah in der Form, daß sie Dranien gegenüber ihre Einwilligung zur Absendung einer Gesandtschaft gab, die in Madrid dem Könige das Los der Riederlande und die Forderungen des Volkes ans Herz legen solkte. Die Instruktion der Gesandtschaft aber wurde auf eine seurige Rede Draniens in dem num wieder vollzähligen Staatsrat dahin gesaßt, daß mit dem System der Plakate und Inquisition zu brechen sei; daß Seine Majestät aufzuklären sei über die Korruption im öffentslichen Dienst, vor allem in der Nechtspslege; daß der Staatsrat seiner Bestimmung gemäß frei zu jeder wichtigen Beratung hinzugezogen und durch etwa zehn bis zwölf neue Mitglieder verstärkt werden möchte; daß endlich die Regierung des Landes nicht mehr ohne Berufung der Generalstaaten geführt werden dürse.

Im Januar 1565 ging Egmont als Vertrauensmann des Landes mit diesen Instruktionen nach Spanien. Der König empfing ihn aufs ehrenvollste; er umstrickte den schwachen Mann mit Liebenswürdigkeiten; er zog die Antwort hin, dis der Graf seinen Auftrag und die Not der Niederlande fast vergessen hatte. Endlich, Ansang Mai, kam Egmont mit einem vorstäusigen Bescheide zurück. Er lautete verzögernd: eine Anzahl gelehrter und frommer Männer solle beraten, was in den schweren Dingen der Religion zu thun sei. Bon Margareta berusen, tagte die Neunerkommission dieser Männer Ende Mai — und beschloß, daß alles beim alten bleiben möge.

Sollte das etwa das Ergebnis aller Anftrengungen des Landes und des Staatsrats sein? Noch mußte die endgültige Antwort des Königs eine günstige Lösung bringen. Am 14. November endslich traf sie im Staatsrat ein. Sie lautete auf nachdrücklichste Aufrechterhaltung der Juquisition und aller hierarchischen Ordnung, auf Durchführung der Religionsedikte, vor allem auch auf Ablehnung jeden Tagens der Generalstaaten, es sei denn zuvor firchliche Ruhe geschaffen.

Der König konnte den Führern des hohen Abels kein trefflicheres Agitationsmittel zur Hand geben, als diese Antwort. Auf Anraten Draniens, Symonts, Hoornes wurde ihr Inhalt am 18. Dezember 1565 den Statthaltern und obersten Gerichtsbehörden bekannt gegeben. Inquisition und Plakate sollten nun stracks gehandhabt werden; zugleich ward die wiederholte Publikation der Tridentiner Beschlüsse eingeschärft.

So wurde der königliche Bescheid im Lande bekannt, und die Wirkung war die eines Sprengmittels. In Antwerpen, jest dem geistigen Haupt des Landes, leerten sich die Kanshallen und Werkstätten; die Fremden begannen wegzuziehen; zugleich sorderten öffentliche Anschläge zur Ermordung der Geistlichkeit auf, und auf den Straßen verlas man Pasquille und sang Spottlieder auf Regierung und Klerus. Und mächtig versbreitete sich die Bewegung auch in die Kleinstädte und Flecken. Die Statthalter aber weigerten sich, nach Margaretas Instruktionen zu handeln; es herrschte halbe Anarchie, die Regiestung war machtlos.

So trat die Bevölkerung des Landes jelbst aktiv bervor; und an ihre Spite stellte sich jett ein Glement, bas bisber mehr zurückgehalten hatte, der niedere Abel. Freilich waren feine Rreife ichon langft nicht mehr zufrieden gewesen. Der Luxus der Bürger hatte sie bereits vor Menschenaltern zu ohn= mächtiger Nachahmung verdammt und dadurch wirtschaftlich erniedrigt; neuerdings waren auch die Kriege feltener geworben, die neben dem Austoben rober Leidenschaften vor allem die Ginnahme reicher Lösegelber gebracht hatten. Und fein neues Ideal war an Stelle ber alten, verlorenen getreten. Zwar gab es einige Ebelleute, die zugleich Theologen ober Philologen, Stiliften oder Dichter, Rechtsgelehrte oder Diplomaten waren — benen ber Segen der tiefgefurchten humanistischen Bildung zu gute fam. Aber fie waren Ausnahmen, wie nicht minder die religiös Ergriffenen. Im allgemeinen lebte ber Stand zwecklos babin, bereit jur Erregung von jederlei Aufruhr. Da fand er nun jett ein gunftiges Welb - mit fast elementarer Leibenschaft begann

er den neuen revolutionären Zielen nachzujagen — bis er an ihnen zu Grunde ging.

Führer auf diesem Wege waren vor allem Ludwig von Nassau, der lebenslustige, fatalistisch-kühne Bruder Draniens; Brederode, im häusigen Trunke ein Polterer und Prahlhaus, bei nüchternen Sinnen tapfer und scharssünnig, nicht ohne Mutterwitz und irisierenden Humor; endlich Marnix von St. Albegonde, eine alttestamentlich leidenschaftliche Natur, Dichter, Gelehrter und Held, nach katholischer Erziehung durch Calvin hinwegschoben über die Sindrücke seiner Kindheit und von so glühendem Protestantismus, daß er in seinem "Bienensford der heiligen römischen Kirche" das Papstum nicht mehr des Angriffs, sondern nur noch des Spottes für wert hielt.

Diese Männer brachten Bewegung in die gärungsreisen Kreise des niedern Adels. Ludwig von Nassau hatte schon im Sommer 1565, als die Antwort König Philipps noch ausstand, mit einigen vom Adel zu Spa konspiriert; die Beratungen wiederholten sich im Dezember. Und nun kam es zum Entwurf eines Schriftstückes, in dem ein heiliger Bund der Unterzeichnenden zur Abschaffung der Inquisition und der Plakate errichtet ward; wahrscheinlich von Marnux versaßt, wurde es in den ersten Monaten des Jahres 1566 von Schloß zu Schloß kolportiert und bedeckte sich bald mit mehr als zweitausend Unterschriften.

Während aber so ber Abel sich zwar zusammensand, aber boch noch nicht völlig klar war über die Mittel wirklicher Aktion, hatten die praktischeren calvinistischen Kaussente von Antwerpen, die bevorzugtesten Träger der steigenden geldwirtschaftlichen Bewegung, übrigens im Sinvernehmen mit Ludwig von Nassau, bereits gehandelt. Auch sie hatten einen Bund geschlossen, aber mit der bestimmten Absicht, durch einen Gesandten im Reiche, vor allem bei dem calvinischen Kurfürsten von der Pfalz, ihre Not zu klagen und bessen Fürsprache bei König Philipp

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zuerst erschienen 1569 (De Byenkorf der heil. Roomsche Kercke); bis 1671 22 Auflagen.

zu erwirken. Um 17. Dezember 1565 war der Abvokat Giles Le Clerc von Tournai zu diesem Zwecke nach Deutschland absaefertigt worden.

Was aber hierüber hinaus noch not that, das war vor allem einiges Handeln. Das hat dann Dranien, gegen den Willen vieler seiner bisherigen Freunde, vor allem Egmonts, zu stande gebracht: zwar nicht offen, nicht vollkommen durchsichtig, aber um so wirksamer trat der Mann, der bisher die Opposition des hohen Adels geführt hatte, jetzt, entsprechend einer schon längst durch seinen Bruder Ludwig vermittelten Haltung, an die Spize der Opposition auch des niederen Adels und des tausmännischen Bürgertums. Und klar war ihm, was da zusnächst zu thun war. Die alten Forderungen: Abschaffung der Religionserschwernisse, Berufung der Generalstaaten, mußten beibehalten werden; aber nachdem sie vergebens vom hohen Adel befürwortet worden waren, mußten sie jetzt der Statthalterin als Bedürfnis der Mittelstände noch dringender ans Herz gelegt werden.

Am 5. April 1566 bewegte sich ein merkwürdiger Zug durch die Straßen Brüssels. Paarweise zogen niederländische Ablige, an die sechshundert Mann, von dem Culemborgschen Holige, an dem Palast der Statthalterin, um ihr eine Petition vorzutragen. Und Margareta, eingeschüchtert durch allerlei im Staatsrat vorgetragene Gerüchte von kriegerischen Rüstungen, dazu ihrer Truppen thatsächlich nicht sicher, empfing sie. Aufscheing der Plakate, Berufung der Generalstaaten — das waren ihre Forderungen. Margareta wagte nicht zu widerstehen. Doch mit der duldungsgewandten Tapferkeit ihres Haussels fand sie einen Ausweg. Die Juquisition werde gemildert werden; im übrigen werde sie an den König befürwortend berichten; über die Generalstaaten kein Vort.

Aber der Abel fühlte sich Sieger. Um Abend des Tages, da Margareta geantwortet hatte, fand im Culemborgschen Palast ein wildes Gelage statt; unter dem Jauchzen der Zechgenossen wurde der Parteiname der Geusen angenommen; angeblich in Parodie einer verächtlichen Charakteristik, die ihnen von einem Mitgliede des Stactrats geworden war, wollten die Ebelleute

als Bettler mit hölzernem Napf und lederner Tasche "treu zwar dem König bis zum Bettelsach", doch vor allem dem Lande bienen.

Merkwürdig aber wirfte ihr Erfolg im Lande. Aus tausend Schlupfwinkeln traten jett die Protestanten hervor, mit ihnen jubelnd über die Grenzen einzichende Verbannte der Inquisition. Nicht mehr in Feld und Hain, — dicht an den Mauern der Städte, ja in den Städten selbst trasen sie sich jetz unter Gottes freiem Himmel zu Gottes freiem Dienst; verschollene Wanderprediger eilten aus der Ferne herbei und redeten in neuen Jungen; Plakate Margaretens gegen das Unwesen halsen nichts mehr, ja konnten in Antwerpen nicht einmal veröffentlicht werden: die Zeit der Glaubensstreiheit schien nahe herbeigekommen.

Sollte unter diesen Umständen der niedere Abel seiern? Gewiß war er teilweis katholisch, und nicht eigentlich für die protestantische Sache war er auf dem Kampfplatz erschienen. Aber wie er schon früh mit den protestantischen Kaufleuten Antwerpens in Verbindung getreten war, so sah er sich doch immer mehr in seinen Zielen denen des Protestantismus genähert; ein engerer Zusammenschluß ließ sich kaum noch umzgehen.

In St. Trond, Mitte Juli 1566, kam er zu stande. Hier tagten Ablige, Lutherische und Reformierte; und man beschloß, daß sedem bescheidenen Religionsdienst bis zur Berufung der Generalstaaten der Schutz des Abels zur Seite stehen solle. Zusgleich aber kam es bald darauf zu weiteren Verständigungen. Die Kaufleute Antwerpens und anderer Orte schossen jetz, da man ersah, daß das frühere Hilfsgesuch beim Reiche keine Frucht getragen, Gelber zusammen, mit denen der Abel Söldner in Deutschland werben sollte: da der Kaiser und die Fürsten lau blieben, so war man bereit zur Selbsthilfe.

Und gleichzeitig ging man gegen die heimische Regierung weiter. Zur Ausführung des Versprechens, das sie den Adligen gegeben, hatte Margareta die sog. Moderation, mäßigende Vestimmungen über die Ausübung der Inquisition, ausarbeiten

lassen. Aber dies Elaborat genügte den erregten Gemütern feineswegs; als Morderation ward es verhöhnt und verspottet. So erwartete man von Margareta nichts mehr, und man besichloß, sie zu entmündigen. Am 30. Juli überreichte ihr ein Ausschuß von zwölf Adligen, die zwölf Apostel, wie sie im Bolksunmde hießen, unter persönlicher Führung Ludwigs von Nassau, unter geistiger Leitung Oraniens, eine neue Vittschrift. Sie enthielt das Gesuch, die Statthalterin möge Oranien, Hoorne und Egmont mit den weiteren Verhandlungen, mit dem Schutze des Landes und mit der Vollmacht, Truppen zu werben, betranen: sie forderte die Abdankung Margaretens zu gunsten eines Triumvirats niederländischer Großen.

Sollte das das Ende der spanischen Herrschaft sein? Geängstet, bedrückt, vorwärtsgestoßen, sagte Margareta eine Antwort zum 20. August, nach vorheriger Beratung mit den Bließrittern, zu.

Da fam ihr unerwartete Silfe.

Je mehr sich ben niederländischen Protestanten die 2013ficht eröffnet hatte, auf gewaltsamem Wege zur Anerkennung ihres Glaubens zu gelangen, um so mehr hatten unter ihnen die Calvinisten die Führung übernommen; während die Lutherischen sich ihres stillen Glaubens genügen ließen, und die Wiedertäufer, längst wiederum quietiftisch gestimmt, sich auf Grund ihrer Überzeugungen jedes Gingriffs in die öffentlichen Angelegenbeiten enthielten, drängte gerade die calvinische Überzeugung jest vorwärts, benn ihr Ideal war die Einverleibung des Staats in die Kirche. Und der aktionsfähige Geist traf auf aktions= lustige Massen. Lange Zeit hindurch war die protestantische Bewegung, soweit fie ben Staat für fich zu gewinnen gesucht hatte, aristofratisch gewesen trot ber weiten Verbreitung bes neuen Glaubens gerade in den niederen Rlaffen; vor allem die Großkaufleute hatten ihr angehört. Jest aber, wo das Wort niemand mehr verschloffen schien, wollten auch die niedriaften Rreise reden. Und wie wurden ihre roben Leidenschaften aufgerüttelt durch die Ausbrüche des Haffes bei den heimkehrenden Emigranten, durch das Gedenken erlebter Martnrien, burch die Flammenreden der Prädikanten! War es verwunderlich, wenn diese Erregung endlich in wüstem Aufruhr hervorbrach?

Am 14. August begann in Westslandern der Bildersturm. Unheimlich rasch, verzehrender Flamme, epidemischer Krankheit gleich, wälzte er sich fort durch die reichen Städte Ostslanderns, durch Brabant, durch Utrecht, Holland und Seeland, bis er im September im fernen Friesland erlosch. Überall dieselben Bilder des Jammers, erbrochene Kirchenthüren, gestürzte Altäre, verstreute Hostien, zertrümmerte Kelche, zerrissene Handschriften, zerschnittene Gemälde — und zwischen alledem ein wüster Pöbel im traurigen Mummenschanz liturgischer Gewänder, trunken von Stiftswein und Klosterdier; ein ekles Vorbild der Szenen eines Steen oder Ostade. Und vielsach hinter ihm Prediger des neuen Glaubens, nun aus den Regenschauern und Sturmsnöten freier Versammlungen einziehend in die verwaisten Kirchen, und mit ihnen triumphierende, jeder Gewaltthat fähige Gesmeinden.

In der That, noch lange nicht glaubte man sich, namentlich in Flandern, am Ende der Erfolge. Die Kirchen thaten sich zusammen, ein Heer aufzustellen; eine Synode in Gent beschloß, von König Philipp die Freiheit des Glaubens um 3 Mill. Gulden zu erhandeln, und verfügte, seiner Zusage noch ungewiß, einstweilen wenigstens die Sammlung einer halben Million zur Löhnung von Söldnern. Auf der Spite des Schwertes ruhte das Heiligste, das man erstrebte; am 1. Dezember 1566 stellten die Bevollmächtigten der reformierten Konsistorien zu Untwerpen sest, Aufruhr wegen Bruchs der Landesgesetze sei erlaubt, und ein von den großen Kausseuten besoldetes Heer trat unter Brederodes Führung unter die Bassen.

So schien ber Protestantismus in ber That gesiegt zu haben, um so mehr, da Margareta unter den Eindrücken bes Vildersturms am 25. August weitgehende religiöse Zugeständnisse gemacht hatte.

Allein das Unmaß richtete auch diesmal sich selbst. Wie sollten die Landedeln, wie die kaufmännisch-aristokratischen Kreise des städtischen Protestantismus auf die Dauer mit den trunkenen

Heiligen der jüngsten Tage zusammengehen können? Der Noelsbund hatte seine nächsten Ziele einstweilen durch die Zugeständnisse des 25. August erreicht; der bedeutendste Teil seiner Mitglieder wünschte nicht weiter zu gehen. Die großen Kausleute fühlten sich angewidert durch den Proletariergeruch des Heers der Calvinisten; sie zogen sich einstweilen zurück. Nicht anders versuhren die Mitglieder des hohen Abels; Egmont, in Gutem wie Schlimmen ein Typus ihrer Art, fühlte sich durch das Entgegenkommen der Statthalterin völlig befriedigt. Dranien endlich sah sich in seinen Plänen durch den Ausstand unterbrochen; nachdem er sich überzeugt hatte, daß aus dem Reiche weder eine Werbetruppe der Geusen noch friegerische Hilse protestantischer Fürsten zu erwarten sei, gab er einstweilen das Sviel verloren.

So bekam die Statthalterin Luft. Ja mehr: mit ihr waren bis zu einem gewiffen Grade die Sympathien der befferen Klassen. Und sie nutte den Umschwung. Bis zum Oftober 1566 hatte sie, nach oft wiederholten Bitten, von König Philipp die Verfügung über eine halbe Million Gulden erhalten; nim endlich konnte sie sich ihrer Truppen durch Lohnzahlung versichern und an die Werbung neuen Bolkes benken. Damit hatte sie die Mittel, den offenen Aufstand zunächst gewaltsam niederzuschlagen. Nachdem Antwerpen und Tournai beruhigt waren, zog Noircarmes in ihrem Auftrag gegen Balenciennes. Die widersetliche Stadt wurde umschloffen; am 23. März 1567 fiel sie in die Sande der Belagerer. Und inzwischen waren andere Regierungstruppen gegen die elenden Truppen Brederodes vorgegangen; sie hatten sie rasch zersprengt wie nicht minder die wenigen Fähnlein der Geufen; Brederode selbst floh an die deutschen Rüften der Nordsee. Im Frühjahr 1567 lag das Land gefnechtet zu ben Füßen Margaretens.

Und nun dachte die Statthalterin nicht mehr daran, ihre Zugeständnisse vom August 1566 zu halten. Langsam, Schritt für Schritt, führte sie das alte Regime wieder ein, bis ein Erlaß vom 24. Mai 1567 die Wiederaufnahme auch der vollen Anguisition, ja neuen Schreckens verkündete.

## IV.

So schien endgültig Ruhe hergestellt. In allen Noten hatte die Statthalterin sich schließlich doch bewährt; am 22. Upril war ihr schlimmster Feind, Oranien, vor ihr slücktig nach dem Reiche entwichen. Glückliche Zeiten schienen für die Regierung in Aussicht.

Aber Philipp hatte längst anders beschlossen. Während in den Niederlanden sich alles beugte, ertönte das Trompetensgeschmetter eines spanischen Heereszugs von den Alpen her, und am 22. August 1567 hielt Alba mit den glänzendsten Truppen der damaligen Welt, 1000 Mann zu Roß, etwa

18 000 Mann zu Fuß, seinen Ginzug in Bruffel.

Nach anfänglichem Schwanken, ob er nicht felbst nach den Riederlanden gehen sölle, hatte König Philipp den Ferdinand Alvarez de Toledo, Herzog von Alba, zu seinem Stellvertreter in den aufrührerischen Landen bestimmt. Er wußte, wen er sandte. Alba, damals sechzigjährig, sah auf eine Reihe hoher Ahnen und eine große Summe persönlicher Verdienste in Krieg und Frieden zurück; keinen besseren Feldherrn hätte der König erwählen können. Aber er war auch als Staatsmann nicht unbedeutend; entgegenkommend, väterlich fürsorgend für den, der sich ihm unterwarf, galt er als furchtbarer Systemastiker des Halbes gegenüber hartnäckigen Gegnern. Dann komte er blutdürstig sein und hinterlistig, habsüchtig und hart: es waren die Eigenschaften, die sich in den Riederlanden bald unsablässig zum Entsetzen lebender und künftiger Geschlechter besthätigen sollten.

Indes nicht sinnlos zu strasen war der Absicht Philipps nach die Aufgabe Albas. War man aber jetzt, wo das Land im Innern bernhigt war, fremden Angriffs, der Einmischung der Protestanten Englands, Frankreichs, Deutschlands sicher? Auf die erlittenen Demütigungen hin die monarchische Gewalt absolut und gegen jeden Angriff sest zu begründen, das war das von Philipp gesetzte Ziel. Freilich bedeutete das Kassierung

aller bestehenden Freiheiten und Privilegien, Ertötung der Selbstverwaltung, militärische Knebelung des Landes durch Festungsbau und Sinquartierung, willfürliche Handhabung der Finanzen und der Gesetzgebung durch den König und seine Gewalten. Und es fragte sich, ob selbst hiemit das Ziel ohne weiteres zu erreichen war.

Alba, neben bessen ausgebehnten Vollmachten Margareta so in den Schatten trat, daß sie bald ihre Entlassung nachs suchte, fand, daß es zunächst weiteren Schreckens bedürfe. Und indem er zugleich, hierin völlig mit seinem König einig, die Wiederherstellung der einen, katholischen Religion als Vorbebingung jedes spanischen Absolutismus betrachtete, begann er, eine furchtbare Zeit der Knechtung über das Land herbeizussühren — bis zu dem Grade, daß die Verbreitung von Entsiehen beinahe als Selbstzweck erscheinen konnte.

Um 8. September 1567 wurde für die Verbrechen ber Reberei und der Teilnahme an keterischen Akten ein Ausnahmegericht, ber Rat der Unruhen, eingesett; es erschien nötig, da man den gewöhnlichen Gerichten bei der weiten Verbreitung ber genannten Verbrechen nicht die nötige Energie der Aburteilung zutraute. Der Rat der Unruhen, geleitet von blutbürstigen Spaniern wie Bargas und bel Rio, machte sich diefes Fehlers nicht schuldig. Rach einigen Vorbereitungen begann er am Afchermittwoch 1568 unter bem Drängen Albas seine eigentliche terroriftische Arbeit; Tausende von Riederländern wurden verhaftet; Alba berechnete um Mitte April, daß die ersten Erekutionen vor und nach Oftern wohl etwa 800 Röpfe treifen würden. Es war ber Unfang eines Benfergeschäfts, bas bem Bergog, der wegwerfend von einem Bolf von Butterhändlern iprach, ben furchtbaren Namen bes Bluthundes eintrug; allein in den Provingen Solland und Friesland find bis zu feinem Abzuge 18 600 Ginwohner bem Scharfrichter überwiesen worden.

Doch was befagte ber Tob von Hinz und Rung? Alba hatte für eine fluge Steigerung des Schreckens gesorgt; immer höher drang die Flut des Blutes in die oberen Schichten. Den Bürgern folgten Mitglieber des abligen Kompromiffes;

getrönt ward das Werf durch die Exetution Egmonts und Hoornes. In blindem Vertrauen waren beide furz nach der Ankunft Albas dessen Sinladung nach Brüssel gesolgt, während der kluge Oranien in Deutschland verharrte; einen Tag nach der Errichtung des Nates der Unruhen waren sie verhaftet worden. Jetzt, am 4. Juni 1568, unterschrieb Alba kaltblütig ihr Todesurteil, das sie als Aufrührer und Hochverräter ausgab; und kaltblütig wohnte er der Exekution am 5. Juni bei. Es war, als bräche der Himmel über den Niederlanden zusammen, als ertönte die erbarnungslose Posaune des jüngsten Gerichts.

Sben diesen Gindruck hatte Alba gewünscht. Jest meinte er freien Weg zu haben zur Aufrichtung aller Wohlthaten des Absolutismus.

Und er schien Recht zu behalten. Was half es, daß Oranien, im Feuer dieser Jahre zu tieserem Christentum sich härtend, mit den Hugenotten wie mit den protestantischen Fürsten Verbindung suchte zum Angriff gegen die niedersländische Herrschaft, daß er thatsächlich im Jahre 1568 von Nordosten wie Südosten her jenen Kampf um die niederländische Freiheit eröffnete, den erst späte Enkel nach acht Jahrzehnten völlig beschließen sollten? Seine kleinen Söldnerheere meuterten, zerliesen sich, wurden geschlagen; vergebens war die persönliche Aufopferung Oraniens und seines Bruders, verzgebens die Zuschüsse des Kurfürsten von der Pfalz und der hessischen Landgrafen, vergebens eine durch die Kurfürsten bewirkte Einsprache des Kaisers bei König Philipp. Alba blied Sieger; von niemand ernstlich gehindert unterzog er das Land seinen absolutistischen Versuchen.

Religionsedifte und Inquisition wurden wieder aufgerichtet, die noch nicht völlig ins Leben getretene Neuordnung der kathoslichen Hierarchie nun gründlichst nach den Plänen Granvelles und unter Störung der ständischen Verhältnisse der einzelnen Provinzen durchgeführt. Vor allem aber hielt es Alba für nötig, die außerordentlichen Kosten, die durch die militärische Besehung des Landes aufliesen, auch von diesem tragen zu

laffen und zu diesem Zwecke ben lästigen Bewilligungsapparat der Generalstaaten und Provinzialstaaten durch ein einfaches tonialiches Ausichreibungs- und Berordnungsrecht zu erfeten.

Die hierzu eingeleiteten Maßregeln waren sustematisch ineinander eingegliedert, und flug erschienen sie dem ohne die Imponderabilien des Volkslebens rechnenden Verftande. Um 21. März 1569 legte Alba ben Generalstaaten zunächst bas Projekt einer einmal zu erhebenden Steuer von 1% alles Bermögens vor; es wurde nach einigem Anstand der Überlieferung gemäß bewilligt. Daneben machte er, nach dem Mufter der ipanisch-arabischen Stener ber Alcabala, einen weiteren, für die Verhältnisse eines Sandelsvolks mahrhaft unachenerlichen Borichlag: bauernd follten 5% bes Wertes bei jedem Berkauf von Immobilien, 10% bes Wertes bei jeder Beräußerung oder Bererbung von Mobilien als Steuer erhoben werden. waren geradezu unmögliche Steuerhöhen; gleichwohl jette Alba ihre Genehmigung bei fast allen Provinzialstaaten, welche die Sache von den Generalstaaten zur Beratung erhalten hatten, burch, wenn auch nur mit den elendesten Mitteln des Terrorismus. Was aber war babei feine Absicht? Riemals konnte Die bewilligte Steuer gang erhoben werden; es ware der Ruin des Landes gewesen. Aber bafür war sie jest zeitlos gemacht und dauernd in der verlangten Sohe bewilligt. Co war es möglich, sie unter Unwendung des königlichen Verordnungs= rechts - gleichsam noch im Gnabenwege! - zu ermäßigen: bis zu einer unmöglichen Belaftungshöhe hinauf mar bas Bestenerungerecht den Ständen genommen und bieje felbst damit in ihrer Thätigkeit überfluffig gemacht, in ihrem Dafein gefährbet.

Bon biejer Auffaffung aus, mit beren Bulaffung ber staatischen Entwicklung das Berg ausgebrochen war, schrieb bann Alba Mitte 1571 felbständig geringere Steuern aus. Und lautlos ertrug bas Land junächst bas neue Berfahren.

Aber auch diese Steuern waren noch unerträglich hoch. Und was ichlimmer war, fie trafen den Kleinverfehr, den gemeinen Mann, der nichts mehr zu verlieren hatte. Und fo temirtten fie, mas feine inquifitorischen Schrecken, feine mili=

tärischen Bedrückungen, kein Angriff auf die politischen Rechte des Landes, keine trüben Erfahrungen mit einer fremdländischen und forrupten Berwaltung hatten bewirken können: sie machten einem jeden ohne Ausnahme das Berzweiselte der Lage flar, und mächtig hob sich aus popularen Beängstigungen der Wille des Aufstands.

Und schon fand diese Stimmung kräftigen Anhalt in Vorgangen außerhalb des Landes. Vom Reiche her versuchte Oranien seit dem Jahre 1568 in rastlosem Sifer, Truppen gegen Alba zu werfen; und vom gleichen Jahre ab war von Westen her die See in der Gewalt aufständischer Riederländer.

Denn mas bem Witen Albas im Weften bes Landes, in Flandern, in Seeland und Holland auszuweichen Anlaß gehabt hatte, was flüchtig geworden war in diesen Gegenden vor Todes urteil. Konfisfation und Verbannung, Ackerbauer und Kleinbürger, Kaufmann und Edelmann, das hatte sich zum großen Teil auf das elementare Gebiet der See gerettet. Die fpanische Flotte ward gerade um biefe Zeit im Mittelmcer festgehalten; wer wollte den Glenden den freien Gebrauch der Woge wehren? Bald fauden fie in Dover und La Rochelle Schlupfwinkel, der Graf von Oftfrickland machte mit ihnen gemeine Sache, fie wurden zu Berren der England zugekehrten Rordsecgestade und bes nördlichen Urmelkanals; bettlerhaft, piratenhaft, unter ber Losung Vive le Geus! lebten sie hier ein verzweifeltes Leben flüchtigen Raubes und unfteter Drangfal. Furchtbar und graufam gingen fie mit ihren Keinden um; ihr wetterfefter Protestantismus wandte sich auch gegen ihre katholischen Stammesgenoffen; mit einem Rannibalismus, ber die Feindseligkeit der mittelalterlichen Handwerker und Poorters, der Boeds und Rabeljaus noch übertraf, wüteten fie gegen die Papiften. Während ihre schwermuttriefenden Lieber von Folter und Aufftand, von vergoffenem Blut und fommender Rache meldeten, nagelten fie wohl Priefter an die Maften fest ober fpielten grotest mit geweihten Gefäßen und ihren Softien, dem gebackenen Herrgott, oder verspotteten Maenten, Maen kenmoer, Mariechenmutter, die heilige Jungfrau.

So vor nichts zurückschreckend, überall gegenwärtig und doch nirgends angreifdar, übertrugen die Wassergensen den Grundsatz des Guerillakriegs auf die See. Und anfangs uns discipliniert, unter kühnen Sinzelkührern wie Lumen, dem Grasen von der March, einem Nachkommen des Ardennenebers, nahmen sie doch bald Bestallungen, Kaperbriefe von Dranien an, ershielten schließlich von ihm 1570 in Guislain von Fiennes sogar einen Admiral und erschienen in der Zeit des vollendeten Wütens Albas als mächtige, inbrünstig ersehnte Netter.

Am 1. April 1572, zu einer Zeit, da die Bevölkerung namentlich der handeltreibenden Provinzen infolge der Steuerserpressungen Albas reif war zum Aufstand, nahmen sie Briel an der Maas ein, bald darauf auch Blissingen; ganz Walcheren mit Ausnahme von Middelburg siel ihnen zu; es war der Ansfang der Übertragung des Widerstands von Flandern auf die nördlichen maritimen Provinzen.

Und nun erhoben sich hier überall die städtischen Elemente: Enkhuizen und Alkmaar, Gouda, Haarlem, Dordrecht und Leiden, Schiedam, Rotterdam und Delst empörten sich: — Ende Juli war ganz Holland mit Ausnahme von Amsterdam in Aufruhr und verkündete die Geusen und Dranien als Retter. Und alsbald, wenn nicht gleichzeitig, erhoben sich auch Jutphen und Zwolle, Hasselt und Kampen, anderer Orte nicht zu gebenken: auch die inneren Provinzen, Friesland, Overissel, ja Teile von Geldern sielen von Spanien ab. Und überall ward zugleich der Calvinismus öffentlich gepredigt und zugelassen; politische Selbständigkeit und protestantischer Glaube erschienen als die Fermente einer einzigen, verheißungsvollen Bewegung des Nordens.

Dranien hatte inzwischen, seit 1569, traurige Tage ersebt. Lange Zeit hindurch waren alle seine Pläne gescheitert, das Reich, Frankreich und England, sei es einzeln, sei es in Gemeinschaft, gegen Alba und Spanien in Bewegung zu setzen. Aber zur selben Zeit, da die Geusen losbrachen, konnte er sich doch eines Erfolges wieder gewiß halten. Frankreich, wo die Hugenotten inzwischen, nicht zum geringsten durch die Mühen

bes in ihre Dienste getretenen Ludwigs von Nassan, zu starker Stellung gelangt waren, schien zum Einfall in die füdlichen Niederlande bereit; Ende April 1572 hatte es sich zu diesem Zweck mit England verbunden, und schon am 24. Mai ersöffnete Ludwig von Nassan den Krieg vom französischen Norden ber mit einem glänzenden Handstreich, indem er Mons, die Hauptstadt des Hennegaus, einnahm. Und auch das Deutsche Reich hatte Maßregeln zu gunsten der Sache Draniens gestroffen; troß aller Anschuldigungen des spanischen Gesandten gegen den ostsrießischen Grafen, daß er es mit den Geusen halte, waren die Stände nicht zu bewegen gewesen, gegen ihn vorzugehen; und der Kaiser hatte auf Andringen der pfälzischen Protestantenpartei Berbungen niederländischer Söldner auf deutschem Boden gestatten müssen.

So war Spanien durch Oranien diplomatisch isoliert und in den südlichen Niederlanden angegriffen, Deutschland günstig gesinnt, und alles kam jetzt darauf an, den Fortschritten des nordniederländischen Aufstands die Hand zu bieten.

Es geschah im Verlaufe bes Sommers 1572. Dordrecht, als die älteste Stadt des aufständischen Landes, berief gum 19. Juli die holländischen Provinzialstaaten in seine Mauern, und nach furzer Beratung einigte man sich unter dem Betreiben oranischer Agenten dahin, Dranien als Statthalter anzuerkennen. Es ift der erfte Aft politischer Begründung der nordniederländischen Republik; ihm folgte, nachdem inzwischen schon neben Oranien ein Staatsrat geschaffen war, am 26. April 1576 ein zweiter in der Union Hollands und Seelands, wobei Dranien gum unumichränkten Befehlshaber ber Land- und Seemacht ernannt ward. Aber freilich war damit der Abfall von Spanien noch nicht außgesprochen; ausdrücklich betonten die hollandischen Staaten im Jahre 1572, daß sie Dranien nur als foniglichen Statthalter anerkannten, "was Seine Ercellenz vorher gewesen war, und wozu er auch von Seiner Majestät von Spanien gesetz- und ordnungsmäßig ernannt worden ift, ohne daß später irgend eine

gesehmäßige, den Gebräuchen und Nechten bieses Landes ents sprechende Veränderung barauf gefolgt mare".

Aber konnte Alba diese Auffassung anerkennen? Als Sohn mußte sie ihm erscheinen — und längst schon war er nach Süden wie Norden hin dem Kampse mit Kamps, der Gewalt mit Gewalt begegnet.

Vor allem im Süben lag ihm baran, Nuhe zu schaffen. Noch hatte Frankreich an Spanien nicht offen den Krieg erklärt; wurden seine ersten Ersolge rasch vereitelt, so mochte es sich wohl bebenken, den großen Schritt zu thun. So erschien schon im Juni 1572 Albas Sohn Don Fadrique vor Mons, um die Stadt zu belagern; und bald schlug er ein aus Frankreich nahendes Entsaheer. So war für Mons, die französische Besölkerung, heil nur noch von Oranien zu erwarten. Unter unglaublichen Schwierigkeiten hatte dieser inzwischen am Niederrhein ein Heer zusammengebracht; jetzt brach er über Roermonde vor, erschien Ende August in Brabant, nahte, ein Netter, dem Hennegau.

Da hörte er die zerschmetternde Nachricht von der Bartholomäusnacht, vom völligen Umschlag der französischen Politif seines Bleibens im niederländischen Süden war nicht mehr. Ludwig von Nassau, jest völlig sich selbst überlassen, mußte Mons übergeben, und ein furchtbares, acht Monate andauerndes Blutregiment zeigte der protestantischen Bevölkerung der Stadt, was es bedeutete, Alba trozen.

Inzwischen war Alba mit den im Süden frei gewordenen Truppen dem Norden zugezogen. Gedeckt durch die geldrischen Festungen wollte er besonders Holland bestrasen. So zog sein Sohn, nachdem er die Vinnenlande östlich des Zuidersees unterworfen, unter anderem in Zutphen die Besatung über die Klinge gejagt und neben vielem Morden 500 Bürger ertränkt hatte, über Amsterdam gegen Haarlem. Haarlem vor allem mußte genommen werden; dann war der Zusammenhang zwischen Nords und Südholland durchschnitten, und das Divide et imperatomte befolgt werden. Aber wie zäh hielt sich die Stadt!

Am 11. Dezember 1572 begann Don Fadrique die Belagerung, mit unerhörter Grausamkeit wurde sie geführt, die Gefangenen pflegte man auf beiden Seiten zu erhängen, und bald wütete im Innern der bleiche Hunger. Trothem ergab sich die Stadt erst am 12. Juli 1573, nach siebenmonatlicher Umschließung. Es war schließlich ein spanischer Sieg — aber wie war er errungen! Die Gebeine von mehr als 12000 spanischen Kriegern, Soldaten der Kerntruppe, moderten vor den Mauern der Stadt, und jubelnd pries man im Lande den Heldenmut der Verteidiger.

Und es war nicht die letzte Stadt in diesem vermaledeiten Lande der Deiche und Überschwemmungen, die zu gewinnen war. Mauer sehnte sich da an Mauer; gegen Alkmaar und Leiden, die benachbarten größten Besten im Süden wie Norden Haarlems, sautete die nächste Losung. Am 21. August 1573 begann Don Fadrique die Belagerung Alkmaars; sie mißlang. Van Alkmaar begint die victorie' ward später zum gesslügelten Wort des niederländischen Losksmundes. Und in der That, auch die darauf unternommene Belagerung Leidensscheiterte.

Inzwischen aber hatte sich in ber spanischen Regierung eine merkwürdige Veränderung vollzogen. Um 18. Dezember 1578 war Alba gegangen. Schon längst hatte er geahnt, daß sein System sich nicht werde durchführen lassen. Und er war nicht der Mann, vor versehltem Ziele zu weilen. Seit mehr als zwei Jahren hatte er um seinen Abschied zu bitten begonnen, und der König hatte ihn schließlich bewilligt, weil er wie andere von der Auslosgseit weiterer Bemühungen Albas überzengt war.

Zum Nachfolger Albas war nach einigen Schwankungen der Großkommandeur von Kastilien, Don Luis de Requesens, ernannt worden; am 29. November 1573 übernahm er sein neucs Amt. Gern hätte er Ruhe und Frieden herbeigeführt; mit den Staaten wie mit Oranien hat er verhandelt Allein es war jeht zu spät. Der Gegner kannte die schlimmen Berslegenheiten sinanzieller wie auch militärischer Natur, in denen sich der Vertreter der Krone Spaniens besand; wie hätte er sich fügen

sollen. Lorwärts! hieß es für Requesens, vorwärts zum

Und tüchtig griff er ein. Er besiegte auf der Mooferheide (14. April 1574) ein neues Heer des Draniers, das Ludwig von Rassau vom Rheine herangeführt hatte; Dranien mußte ersleben, daß das Schicksal seiner Brüder Ludwig und Heinrich in diesem Kampfe sich erfüllte; beide wurden nach beendeter Schlacht vermißt. Er ließ die Belagerung Leidens von neuem beginnen; und scheiterte sie schließlich im Herbst 1574 an dem heroischen Mute der Geusen wie dem sieghaften Duldersinn der Bevölkerung, so hatte er weuigstens als Statthalter seine Pflicht gethan. Ja es gelang ihm auch nach diesem Schlage noch, Lorbeeren zu pflücken; mit Erfolg hat er im Jahre 1575 die Belagerung von Zierikzee eingeleitet.

Aber was er that, das that er in der Überzeugung, gleichswohl wenig zu nützen. Im Februar 1576 erklärte er dem Könige als Ergebnis seiner Erfahrungen, daß man dem Lande alle Forderungen, selbst bis zur Freiheit einer Republik, werde zugestehen müssen, solle anders die katholische Religion noch gerettet und die Autorität des Königs aufrecht erhalten werden. Es war sein politisches Testament; am 5. März 1576 ist er gestorben.

Jest hätte von Spanien aus eiligst für einen Nachfolger in dem verantwortungsvollen Amte gesorgt werden müssen. Aber die Ankunft des neuen Statthalters verzögerte sich, und Philipp übertrug dessen Gewalten einstweilen dem Staatsrat. Es war das Unklügste, was er thun konnte. Der Staatsrat war in sich zerrissen; und im Grunde unterdrückten die niedersländischen Sympathien in den Herzen seiner Mitglieder das Pflichtbewußtsein gegen den König.

Unter diesen Umständen siel Zierikzee am 21. Juni 1576 an Mondragon, den Führer der spanischen Truppen. Man hätte davon einen neuen Ausschwung der königlichen Macht erwarten sollen. Das Gegenteil trat ein. Wie früher schon wiederholt, meuterten auch jetzt, durch Absage einer erhofften Plünderung und Ausbleiben erwarteter Soldzahlungen ent=

tänscht, die siegreichen Truppen; nach altem Branch stellten sie einen Eletto an ihre Spize und verhandelten wie Macht zu Macht mit den gesetzlichen Gewalten. Neu aber war, was geschah, als ihre Ansprüche von der in tausend Finanz-nöten befindlichen Regierung nicht befriedigt wurden. Sie rotteten sich zusammen; wie ein Chorus der Würzengel durchzogen sie das Land und setzen sich schließlich in Flandern, in der Stadt Aalst, fest. Von hier fanden sie dann Fühlung mit der spanischen Besatzung Antwerpens: ein meuternder Militärstaat spanischen Charakters schien im Entstehen.

Das wollten die Südniederländer trot alles geduldig ertragenen Jammers nicht mit erleben. In Brüffel riefen die Bürger zu den Waffen; "Tod den Spaniern" schrie es durch die Gassen, und die tumultierende Masse steete den Staatsrat so weit an, daß er die spanische Soldateska als vogelfrei erklärte.

Es war das Signal zur allgemeinen Erhebung gegen die Spanier überhaupt; vielerorts übernahmen rasch berufene Bürgerwehren den Schutz der Städte: — frei wollte man sein — und sehnsucktsvoll schaute man nach Norden aus, nach Dranien.

Die nördlichen Lande aber fühlten trot allen berben Mutes, mit dem sie ihre Beimat verteidigt hatten, dennoch, was die jahrelangen fpanischen Schläge bedeuteten; die Deiche waren vernachläffigt, das fette Gras ber Weiben jah fast fein Bich mehr, ber Handel lag barnieber; und noch neuerdings war Zieritzee gefallen und das Land diplomatisch völlig vereinfamt. Dennoch verzagte Dranien nicht. Alsbald nach bem Brüffeler Aufstand hatte er engere Beziehungen mit der dortigen Bürgerwehr angeknüpft; nicht lange und er versicherte fich der Sympathien der Staaten von Brabant. Darauf galt es gu handeln; das Ziel fonnte nur eine Bereinigung ber füblichen Provinzen mit den nördlichen zu gemeinsamem Widerstand sein. Um 4. September wurde ber Staatsrat in Bruffel unter Sprengung ber Thuren feines Sigungssales aufgehoben; zeitweis ging bie Gewalt an bie Brabanter Staaten über, und biefe wußten alsbald die flandrifchen Staaten zu gemeinfamem Handeln zu veranlaffen. Darauf ward der Staaterat

wieder eingesetzt, doch nur, um am 20. September ein Ginsladungsschreiben an alle Provinzialstaaten zur Beratung eines gemeinsamen Bundes mit den Nordprovinzen zu erlassen. Mitte Oftober trat die damit berusene Versammlung zu Gent zusammen. Aber sie war äußerst unvollständig: es schien, als sollte Oraniens Plan noch kurz vor dem Ziele scheitern.

Da half die Furie von Antwerpen aus aller Not. Die meuterische Soldateska von Aalst hatte wohl gemerkt, daß es ihr bald an den Kragen gehen werde. Dem beschloß sie glänzend zuvorzukommen. Am Morgen des 4. November erschien sie bei den befreundeten Truppen in Antwerpen, und nun stürzten sich beide Massen aus der spanischen Zwingdurg zur Plünderung auf die unglückselige Stadt. Am Abend bedeckten die Leichname von 8000 Ermordeten die Straßen, mehr als ein Halbtausend friedlicher Häuser war verbrannt; der Schade belief sich aus etwa 24 Millionen Gulden: auf Menschenalter hat sich die Stadt von diesem Schlage nicht wieder erholt.

Wenige Tage barauf aber, am 8. November 1576, unterzeichneten bie in Gent versammelten Deputierten ber Generalzstaaten ben Bund Oraniens; nur an wenigen Stellen fand er schließlich Widerspruch, und am 13. November ward er vom Staatsrat namens bes Königs bestätigt.

Die 26 Artikel der Genter Pacifikation errichten zwischen den Provinzen einen Bund zur Ausrottung der Fremdherrschaft, zur Tagung der Generalstaaten in alter, unter den früheren Herrschern geübter Weise, zur Aussbedung der Religionsedikte und zur Durchsührung einer allgemeinen Annestie. Sie stellen weiterhin die Herrschaft der reformierten Kirche in Holland und Seeland sest, und sie gewährleisten bei allem Überwiegen des katholischen Glaubens in den übrigen Provinzen doch den ruhigen Ausenthalt der Anhänger des protestantischen Glaubens auch in diesen Landen.

Ein Schutz- und Trutbündnis mit befonderer Rücksicht auf die brennendsten Fragen der Gegenwart umschlang damit dreizehn Provinzen der Niederlande: Oranien hatte gesiegt.

## V.

Am Tage vor der Antwerpener Furie war in Luxem= burg, der Hauptstadt fast der einzigen Spanien treu gebliebenen Broving, von wenigen Dienern begleitet ein fremder Ritter ein= gezogen. Es war Don Juan b'Auftrig, ber neue Statthalter der Niederlande. Halbbruder König Philipps, umstrahlt vom Glanze feiner Siege über die Moristen in Granada und über die Türken bei Lepanto, follte er nach dem Willen Philipps in den Niederlanden die königliche Gnade verkunden und in unbezweifelter, friedlich-stiller Autorität Rube schaffen: Rube selbst um den Breis mancher königlichen Brärogative, wenn nur die Stellung der katholischen Rirche gewahrt werde. Aber hipig, bis zum Wahnwit ruhmgierig und burch Ausschweifungen und rücksichtslose Zumutungen an seine Lebenskraft gelegentlich einem wahren Barorysmus der Erregungen zugedrängt, trug Don Juan gang andere Blane in feiner Bruft. Gewiß, rafch follten bie Niederlande beruhigt werden; dann aber wollte er feinen Fuß über die Meerenge auf Englands Boben feten, wollte die ge= fangene Maria befreien und als Englands katholischer König im Bunde mit Spanien ber Welt gebieten.

Die Generalstaaten zu Brüssel, benen Don Juan seine Ernennung und Ankunft freundlich anzeigte, die er zugleich zu Unterhandlungen einlud, konnten nicht umhin, sich auf sein Angebot einzulassen: freilich gegen den Willen Oraniens, der in solchem Entgegenkommen eine erste bedenkliche Negung des südniederländischen Katholizismus erblickte. In der That legte am 3. Dezember eine Deputation der Generalstaaten Don Juan die Bedingungen vor, unter denen das Land ihn aufnehmen wollte: Amnestie, Abzug der spanischen Truppen, vor allem Aufrechterhaltung der alten Verfassung und Anerkennung der Genter Pacissischung und damit auch der Duldung des Protestantismus überall, seiner Herrschaft aber in Holland und Seeland.

Die Auseinandersetzung über diese Bedingungen bedeutete

für die Nechte des Statthalters wie für den Inhalt des Genter Friedens eine gleich harte Probe. Niemals, so schien es, würde sich Don Juan namentlich auf die konfessionellen Bestimmungen von Gent einlassen können.

Da fand die gemäßigte, Oranien abgeneigte Partei des Südens ein Mittel, sie ihm schmachafter zu machen. Unter dem Namen der Union von Brüssel verbreitete sie ein Schriftstück zur Unterschrift, das als den anzunehmenden Inhalt des Genter Bundes vor allem die Aufrechterhaltung der alten Verstassung und die Befreiung des Landes von spanischen Garnisonen hervorhob, die kirchlichen Fragen dagegen, vor allem die besondere Stellung Hollands und Seelands, im Zweisel ließ.

Die Partei Draniens wandte alle Mübe auf, die Unterzeichnung biefes Schriftstückes zu hintertreiben. Und gewiß konnte sie sich dabei auf die niederen Kreise des Volkes in fast allen Großstädten auch bes Sübens verlaffen. In dem langen Kampfe gegen die spanische Obergewalt waren por allem die höchsten Volksschichten, vorweg ber Abel, wenigstens Flanderns und auch Brabants, bezimiert worden; immer mehr begann das Bürgertum, besonders auch in seinen niedrigeren, radikalcalvinisch acsinnten Bestandteilen, hervorzutreten. Aber noch waren es diese Kreise nicht, welche die Meinung der General= staaten und ber burch sie regierenden höheren Schichten der Bevölkerung stark beeinflußten oder gar beherrschten; ja eben ihre weit über Oraniens Absichten hinausführende Maglosigkeit mar es, die dem Schriftstück der Union zu lebhafter Förderung biente: am 9. Januar 1577 wies es 257 Unterschriften befannter Namen auf.

So wurden, grundsätlich auf seiner Basis, die Verhandelungen mit Don Juan wieder aufgenommen. Sie führten am 12. Februar 1577 zum Abschluß; in einem ewigen Stikt erskannte der Statthalter den Genter Frieden, doch ohne Erswähnung der Sonderstellung Hollands und Seelands, an und versprach den Abmarsch der spanischen Truppen. Darauf hielt er am 1. Mai 1577 seinen feierlichen Sinzug in Brüssel; ein neues Leben schien in Frieden beginnen zu wollen.

Aber längft schon hatte Dranien die Grundlagen der von ihm gefürchteten neuen Statthalterschaft unterhöhlt. Er hatte, wenn auch zunächst vergebens, in England und Frankreich sondiert wegen Annahme einer irgendwie gearteten Herrschaft über die Niederlande, und namentlich den ehrgeizigen Herzog von Alençon, späteren Herzog von Anjou, den Bruder König Heinrichs III von Frankreich, hatte er mit Träumen fünstiger niederländischer Gewalten erfüllt. Er hatte sich serner noch mehr als disher in den Großstädten auch des Südens, namentslich in Gent und Brüssel, bliud anhängliche radikale Parteien geschassen. Er begann endlich jest, den Norden enger aneinander zu schließen; Utrecht zeigte Neigung, sich an den besonderen Bund Hollands und Seelands anzugliedern, nicht minder einige andere binnenliegende Lande.

Wie follte nun Don Juan, waffenlos, wie er war, bem allen entgegentreten? Er führte Verhandlungen mit Dranien, um ihn an Spanien zu feffeln. Aber vergebens maren alle Lodungen. Go blieb feinem leibenschaftlichen Sinne, ber sich mit Ungeduld in die unerträglichen Feffeln langatmiger Berhandlungen und heimlicher Intriguen verftrickt fah, nur ein Musweg: die Gewalt. Schon fruh fchrieb er an Philipp, Seine Majestät moge fich bereit halten, feine und Gottes Chre in einem höchst graufamen und schrecklichen Kriege zu verteidigen, und am 24. Juli 1577 bemächtigte er sich, gelegentlich einer Reife nach bem Süben, plöglich bes Raftells von Namur. Es war, militärisch betrachtet, ein ausgezeichneter Schachzug: die Maasgegend beherrichend, lehnte der Statthalter fich jest nach Often zu an Luxemburg an, die einzige treue Provinz, und im Weften hatte er die Nachbarfchaft bes ftarken katholischen Abels ber füblichen Grenze.

Aber die Generalstaaten verstanden, was gemeint war. Oranien zog jetzt sieghaft, am 23. September, in Brüssel ein; zum erstenmal sah er die Stadt wieder, in der Egmonts und Hoornes Häupter in den Sand gerollt waren, bettete er sich wieder in den Räumen seines von Alba geplünderten Palastes: volltommen erschien er Herricher des Landes.

Es war eine Lage, die den gemäßigten, namentlich den katholischen und katholisierenden Bestandteilen der Generalstaaten unhaltbar erichien; follten zudem die Gudprovingen, bisher weitaus bas Centrum ber politischen wie ber kulturellen Entwickelung der Lande, ein in der Person Draniens so offen ausgedrücktes Übergewicht bes Nordens anerkennen? Gie beschritten einen Weg, ben sie in anderer Lage schon öfters eingeschlagen hatten; fie suchten die Bilfe des Reichs, vor allem bes Raifers. Bereits im verfloffenen Jahre hatte fich ihnen Matthias, Raifer Rudolfs II. Bruder, ein leichtlebiger und leicht= finniger Berr, ber fpatere Raifer, jum Statthalter angeboten, wie denn die deutschen Sabsburger ichon längst Philipp um die Ernennung eines Erzherzogs zum Statthalter angegangen hatten: jest ericbien er auf Braehren ber Staaten 29. Oktober in Diest, bereit zur Übernahme von Don Juans Berrichaft.

Aber schon war Oranien diesem Eiser zuvorgekommen. Am 17. Oktober hatte seine Partei in Brüssel vorgeschlagen, daß er zum Nuwaard von Brabant ernannt würde; bald barauf nahmen seine Helserschelser in Gent den Herzog von Aerschot, den auf staatischer Seite stehenden Statthalter von Flandern, gefangen. Es waren Maßregeln, wodurch die Generalstaaten veranlaßt wurden, nunmehr Don Juan abzusehen und am 10. Dezember eine neue allgemeine Konföderation jest aller 17 Provinzen, die sogenannte zweite Brüsseler Union, einzugehen. In ihr erreichte Oranien seine letzten innerstaatlichen Ziele; auf der Grundlage des Genter Bundes wurde jest das reformierte Bekenntnis als völlig gleichberechtigt neben dem katholischen anerkannt.

Erst nachdem dies alles geschehen, ließ Oranien Matthias als Statthalter zu, als dekoratives Element der neuen, im Grunde republikanischen, doch ganz unter der Autorität Oraniens stehenden Verfassung. Als "Greffier des Prinzen", wie ihn der Volkswiß bezeichnete, hat dann Matthias eine Zeitlang den Herrscher gespielt.

Inzwischen aber hatte auch König Philipp das Unhalt-

bare ber Lage Don Juans eingesehen. Und noch einmal machte er eine äußerste Anstrengung, mit ihm vereint ben Weg ber Gewalt zu erzwingen. Er fandte außerorbentliche Summen, ein neues Seer zu werben; Pring Alerander von Barma, ein Sohn der Statthalterin Margareta, führte fpanische Kerntruppen beran; im Beginn bes Jahres 1578 fah fich Don Juan in der Lage, einen entscheidenden Feldzug zu beginnen. Und nichts fast hatten die Generalstaaten ihm gegenüberzuftellen; ihr elendes Beer murde alsbald, ichon am 31. Januar, bei Gemblour von einem Teile der Truppen Don Juans gerrieben. Co fah Don Juan freudig in die Bukunft. Aber eben jekt wurde er von Philipp nicht mehr genügend unterstütt. Es zeigte fich, baß ber Staatssichat Spaniens, baß die Nation erschöpft war. Bergebens bat Don Juan um Geld, um Instruftionen. Philipp, völlig ohnmächtig, nahm die Bermittlung bes Reichs und bes Raifers an, und gebrochenen Berzens ftarb der Sieger von Levanto am 1. Oktober 1578, von Fleckinphus dahingerafft.

Der Stellung Draniens hatte die Niederlage der Staaten bei Gemblour zunächst alles andere als geschadet. In der Erwartung neuer Drangsale waren die Calvinisten noch radikaler, als disher, hervorgetreten; in Gent seierten sie ihren Sieg in ernentem Bildersturm, in allen katholischen Städten nahmen sie überhand und machten sich weit über Zahl und innere Bescutung hinaus geltend; und im Norden trat jest die letzte kathoslisch widersetzliche Stadt, Amsterdam, auf Seite des Prinzen. Es schien eine durchaus erfreuliche Wendung; im Grunde freilich erweiterte sie die bestehenden Gegensäße der Bekenntnisse in einem Grade, der der zukünstigen Gemeinsamkeit auch nur der politischen Anschauungen im Bereiche aller Provinzen anscheinend vorgriff.

Vorläusig indes bedurfte es, nachdem die innere Einheit gewonnen war, vor allem des Schutzes nach außen. Und hier lagen Aufgaben, denen der Kopf Draniens besonders gewachsen schien.

Drei protestantische Mächte kamen bier, wie vor alters,

für ben Schut ber Niederlande in Betracht: bas Reich, jest durch bas habsburgische Karfertum und beffen Emissär, ben Erzherzog Matthias, schlecht und recht vertreten, und weiter Frankreich und England. Bahrend ber Ginfluß bes Reichs in makigen Grenzen noch immer als legitim erachtet wurde, hatten die beiben andern Mächte gang bie Rollen auswärtiger Staaten. Aber von diesem Gesichtspunkte ber waren sie seit Sahrhunderten gewöhnt, die Niederlande als Domane ihres Ginfluffes zu betrachten und sich auf diesem Rampfplate gegenseitig zu beschben. Es war eine Lage, die mit den Eroberungsversuchen Frankreichs im 12. Sahrhundert eingesetzt hatte, die mit den Zeiten ber Artevelde vollkommen ausgebildet erschien 1, und die nur durch die Einbeziehung der Niederlande zuerst in die burgundische, bann in die spanische Macht für einige Zeit verdunkelt worden war. Sett, mit der Verselbständigung der Provinzen, trat fie ohne weiteres wieder hervor.

Num hatte England schon die Berufung des Erzherzogs Matthias gern gesehen und bald darauf mit den Generalstaaten einen günstigen Unterstützungsvertrag abgeschlossen in der einzigen Absicht, dem Kandidaten Frankreichs für eine etwa zu begründende niederländische Herrschaft, dem Herzog von Anjous Allengon, das Wasser abzugraben. Für Oranien ergab sich aus dieser Lage der Entschluß, mit einer endgültigen Lösung der Herrschaftsfrage zu zögern, um England sowohl als Frankreich an der Hand zu behalten, so sehr er auch begriff, daß die Niederlande Spanien gegenüber vor allem auf Frankreichs Lohlwollen angewiesen waren.

Indes, ehe diese auswärtigen Fragen in voller Klarheit hervortraten, war die innere Einheit der Provinzen schon wieder in Frage gestellt.

Nach dem Tode Don Juans hatte der Prinz von Parma, ein ebenfo trefflicher Heerführer als maßvoller Staatsmann, sich alsbald der niederländischen Statthalterschaft im Namen Spaniens bemächtigt. Und belehrt durch das Schickfal Don

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. u. a. Band IV <sup>1</sup> 138 f., 455 f.

Juans, suchte er seine Würde sofort dadurch zur Macht zu entwickeln, daß er den Provinzen alle Wohlthaten des Genter Friedens wie der Brüsseler Union anbot — d. h. alle staatslichen Wohlthaten, die Oranien den Generalstaaten zugesichert hatte, mit Ausnahme allein der Freiheit des protestantischen Bekenntnisses. Es war eine Lockspeise für die südlichen, katholischen Provinzen mit ihrem noch immer starken, Oranien seindlichen Abel, die ihre Wirkung nicht versehlte. Am 17. Mai 1579 schlossen die Staaten von Artois und Hennegau, sowie Abgeordnete von Douai, Lille und Orchies zu Arras einen Vertrag mit Parma, wodurch sie sich unter den angebotenen Freiheiten seiner Statthalterschaft unterstellten; die Einsheit aller Provinzen begann sich zu lösen; Spaniens Stattshalter hatte, wohin er sein Haupt legte.

Dranien vermochte ber langfamen Entwicklung diefer Borgange gegenüber die übrigen Provinzen kaum noch beiein= ander zu halten. Die Formen eines bundesstaatlichen Lebens waren fast noch unbekannt; keine ber Provinzen wollte sich ihnen völlig fügen, und bas gemeinfame Organ, die General= staaten, begann gelegentlich zu versagen. Da blieb nichts übrig, als bem füblichen Kern einen nördlichen gegenüberzu= stellen; benn nicht mehr nach einfacher, centraler Glieberung, nach einer elliptischen Entwicklungsform vielmehr mit zwei Brennpunkten ichien das Leben der Provinzen zu streben. In ber That, wie gefestet waren die fozialen Gegenfate ichon zwischen bem Güben und Norden! Im Güben mar bem regen Bürgertum und ben republikanischen Reigungen bes 14. Jahrhunderts1 schon längst kommerzieller Verfall und ein neuer Aufschwung bes Abels gefolgt - im Norben bagegen vollzog fich eben jett in den Ruftenprovingen, die nunmehr gang vor den alten Rultur= gegenden Gelberns, Overifffels, Utrechts in ben Vorbergrund traten, ber Aufschwung eines fommerziellen Bürgertums; gang neue Lebenshaltungen follten bier balb emportauchen, die bes Reeberg, des Großhändlers in wenigen ober gar nur einer

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 139 f.

Ware, des Staatsgläubigers, des Aftionärs und des spekulierenden Unternehmers. Und nicht minder stark waren die geistigen Gegensätze zwischen Nord und Süd. Der Süden war schon verwelscht, im Norden herrschte durchaus deutsche Sprache und Sitte; der Süden war vorwiegend katholisch, der Norden in seinen wichtigsten Städten und Provinzen zumeist protestantisch. Da war eine Trennung auf die Dauer schwerlich zu vermeiden.

Im Norden wurde das am ehesten in Holland empfunden; wie dies Land sich ehedem am längsten südlicher Beherrschung gefügt hatte<sup>2</sup>, so wurde es nunmehr zum frühesten Mittelpunkte dauernder Emancipation. Bon hier ging bereits im Jahre 1577 das Bestreben aus, den schon bestehenden besonderen Bund der Provinzen Holland, Seeland und Utrecht zu dem größeren der spätern sieben nördlichen Provinzen zu erweitern. Der erste und wichtigste Schritt hierzu ward in der Union von Utrecht vom 23. Januar 1579 gethan. Darnach sollten all die Provinzen, Städte und Echiete, die sich dieser Union anschlössen, unter sich in einem ewigen Bunde vereinigt sein.

Freilich wurde der Bund staatsrechtlich noch schwach genug ausgestattet. Im wesentlichen war es nur ein Berteidigungs-bund; die durch die einzelnen Provinzialstaaten vermittelst Delegierter zu besendenden Generalstaaten sollten vornehmlich nur über Krieg und Frieden und damit dann allerdings auch über die Führung der auswärtigen Politik und über die Ausstellung von Heeren entscheiden. Diese Rechte zogen dann noch ein Bundes-besteuerungsrecht nach sich, doch waren die Erhebungsbehörden für die hauptsächlichsten gemeinsamen Ginnahmen, die Zölle, wiederum nicht bundesstaatlichen, sondern nur provinzialen Charakters. Und wenn noch für wichtigere Abstimmungen innerhalb der Generalstaaten ein Mehrheitsrecht gegolten hätte! Aber davon war nicht die Rede; für alle Entscheidungen von Bedeutung wurde Einstimmigkeit verlangt und oft erst in mühsamen Ber-

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Band IV 1−3 S. 136.

handlungen mit den Provinzialstaaten als Auftraggebern der generalstaatischen Deputierten hergestellt. Schon diese Thatssache schloß jede regere Gesetzgebung über gemeinsame innere Interessen beinahe aus. In der That ist es auch erst sehr langsam zu einer Gesetzgebung sogar über einheitlicher Negelung so bedürftige Materien, wie Handel und Schiffahrt, Transportwesen und gewerbliche Fragen, gekommen; als Gegenstand gemeinsamer Legislatur wurde ausangs fast nur das Münzwesen bezeichnet, und die Ausführungsorgane gemeinsamer Borschriften sind selbst auf dem Gebiete der Post und des Bankwesens lange provinzialen Charakters geblieben.

Der Bund war also nach unseren Begriffen schwach, ganz abgeschen bavon, daß es jedem nordniederländischen Gemeinswesen auf lange hin noch frei stand, ihn anzunehmen oder nicht. Gleichwohl enthielt er das erste Grundgeset jener Versassung, unter der Nordniederland mehr als zwei Jahrhunderte hindurch geblüht hat: ein deutlicher Beweis dafür, welch unerhörte Daseinstraft bundesstaatlichen Einrichtungen innewohnt, die, wie z. B. die nordamerikanische und die heutige deutsche Versfassung, der Selbstverwaltung der einzelnen Bundesglieder klare Lust zum eigenen Gedeihen belassen.

Der eben im Werben begriffene Bund hatte alsbald eine doppelte Probe seiner Lebensfähigkeit zu bestehen. Der Kaiser, besorgt um die Stellung des Erzherzogs Matthias, der noch immer dem weiteren Bunde aller Provinzen vorstand, unternahm zu Köln eine große Vermittlungsaktion zwischen Spanien und den Provinzen, deren Erfolg wohl ohne weiteres den Untergang der Utrechter Union herbeigeführt haben würde. Und Parma näherte sich kriegerisch den Grenzen der nördlichen Provinzen. Die erste Gesahr wurde, dank der Entschlossenheit Oraniens und der Hartnäckigkeit der Spanier, rasch beseitigt; der Kongreß verlief erfolglos. Anders stand es mit dem Borgehen Parmas. In einem surchtbaren Blutdad nahm der Prinz am 29. Juni 1579 Maastricht; im Januar 1580 gewann er Groningen durch Verrat, und vergebens versuchte die Union

diesen wichtigen Plat des Nordens wieder in ihre Gewalt zu

bekommen. War es da nicht wahrscheinlich, daß Parma, zustem in den südlichen Provinzen immer mehr anerkannt, den surchtbaren Feldzug Albas gegen Holland wiederholen würde? Und die nördlichen Provinzen waren nicht genügend gerüstet, sich erfolgreich zu wehren.

In diefer Not blieb nichts übrig, als sich auf eine äußere Macht zu stüten. Und biefe tonnte, follte anders ber große Berband ber 17 Provinsen, noch immer bas Ideal aller weit= blickenden Staatsmänner, por allem Draniens, erhalten bleiben, nirgends fonitwo, als im Guden ber von Parma schwer bedrohten Provinzen, in Frankreich, gefucht werden. Es war eine Thatsache, die dem gemeinen Verständnis der protestantischen Nordniederländer nur schwer einging, und Dranien bedurfte all feiner Überredungsfunft, um fie begreiflich zu machen. Aber endlich, nach unabläffigen Mühen, gelang es ihm; und in dem Bertrage von Bleffis les Tours vom 19. September 1580 fonnte festgesett werden, daß der fünftige Herrscher der Niederlande ber Berzog von Anjou fein würde. Darauf ichmoren wenigstens die nördlichen Provinzen sowie Flandern und Brabant feierlich bie Herrschaft bes spanischen Königs ab, und jubelnd begrüßt erschien, während ber Erzherzog Matthias still verschwand, der neue französische Herrscher, am 10. Februar 1582.

Wäre jett nur der Prinz seiner Aufgabe auch nur einigermaßen gewachsen gewesen! Aber in diesem unansehnlichen, pockennardigen Zwerge wohnte ein verschrobener Seist, den man vergebens durch geheiligte Berträge dazu hatte erziehen wollen, Herrscher eines freien Volks zu sein. Kaum im Lande, versuchte er sich in sinnlosen Auschlägen auf die beschworene Verfassung, und die französische Furie von Antwerpen segte im Januar 1583 ihn und seinen Anhang mit einem Ruck wieder aus dem Lande.

Damit war die Lage schwieriger, als je zuvor. Und in diesen Nöten traf die Niederlande fast das schwerste Unglück, das sie heimsuchen konnte. Schon längst hatte Spanien einen Preis auf den Kopf des Draniers geset; mit Mühe war er am 18. März 1582 einem ersten Anschlag auf sein Leben

entgangen. Jetzt traf eine zweite Rugel besser; am 10. Juli 1584 ward Wilhelm von Oranien zu Delft, nahe dem Speisesaal des baumumschatteten Statthalterhoses, ermordet. Seine letzten Worte galten seinem Volke.

Parma wußte wohl, daß er mit Dranien den einzigen ebenbürtigen Gegner verloren hatte. Das Schickfal der Südsstaaten war jeht besiegelt. Hatte sie schon Dranien nur unter den größten Schwierigkeiten bei den nördlichen Provinzen sesthalten können, wie sollte das nach seinem Tode gelingen? Zwar thaten die Generalstaaten der vereinigten Provinzen alles, was in ihrer Macht lag, Dranien zu ersehen; schon einen Tag nach dem schrecklichen Ereignis verkündeten die sechzehn in Delst anwesenden Mitglieder der Staaten, daß sie mit Gottes Silse die gute Sache dis zum Außersten schützen würden, ohne Sparung Blutes und Gutes; und im August 1584 fand eine Rekonstruktion der obersten Regierung unter der Leitung Morizens, des zweiten Sohns des Draniers, statt, der sich außer den Staaten der Nordprovinzen auch die von Mecheln, Brabant und Flandern noch unterzogen.

Allein schon waren die wallonischen Teile der Südprovinzen abgefallen. Von ihnen war der Vertrag von Arras ausgezgangen; sie hatten schon im Mai 1582 eine Unterwerfungsbotschaft nach Madrid gesandt. Dann hatte Parma, auf sie und ein gutes Heer von 60000 Mann gestützt, die ersten germanischen Bestandteile des Südens unterworsen: Eindhoven, Diest, Dünstirchen, Nieuwpoort, Brügge. Jest ging er weiter. Vährend er allen Staaten Verzeihung unter den billigsten Vedingungen andot, freilich ohne im Norden Gehör zu sinden, bedrängte er zugleich Flandern und Brabant durch immer drohendere Kriegszüge. Im März 1585 siel Vrüssel in seine Hand, im Juli darauf Mecheln; schon schien das Land überhaupt zur Unterwerfung bereit, und nur noch das stolze Antwerpen, jest undestritten die erste Stadt des Südens, widerstand ihm. Aber er schloß

<sup>1</sup> über die Echtheit der Worte "Mon Dieu, aye pitié de moy et du pauvre peuple" ist viel gestritten worden. S. dazu namentlich Fruin im Gids 1884, 2, S. 244 f.

es bereits enger und enger ein; vergebens suchte man Stadt und Hafen zu entsehen — und am 17. August 1585 mußte auch das lette Bollwerk füdniederländischer Freiheit die Waffen strecken.

Sehrt Parma, daß er der Stadt glimpfliche Bedingungen bot, wenngleich er durch das Verbot des protestantischen Gottesdienstes ihre reichsten und unternehmendsten Vürger für immer vertrieb und hierdurch dazu beitrug, die Stadt auf Jahrhunderte ihrem eigentlichen Lebenselemente, dem überseesischen Großhandel, zu entziehen. Aber mit Stolz konnte er großmütig sein: mit dem Fall Antwerpens lagen die süblichen Niederlande für immer zu seinen Füßen, sie waren Spanien zurückgewonnen; und nur um den Kampf gegen Nordniederland, gegen die in der engeren Union von Utrecht vereinigten Prosvinzen konnte es sich fürder noch handeln.

## VI.

Wie leicht aber erschien in diesem Augenblicke ein Kampf gegen die nördlichen Niederlande! Kamm aus dem alten Verbande mit den südlichen Provinzen herausgetreten, schienen sie alsbald innerer Zersehung anheimzufallen.

Es ift schon betont worden, daß die früheren Jahrhunderte eine höhere Kultur auf niederländischem Boden eigentlich nur in den Binnenlanden, in Gelbern, in Utrecht und in dem früher seebeherrschenden Friesland mit seinen Zuidersechäsen gezeitigt hatten. Dementsprechend waren dort die alten Standesbildungen des 12. dis 16. Jahrhunderts vertreten, neben dem Bürgertum ein nicht unbedeutender Klerus, der sich als sozialspolitische Schicht teilweis noch dis in die neuesten Jahrzehnte hineingerettet hatte, sowie ein zahlreicher, wenn auch im einzelnen nicht mächtiger Adel. Und in den Städten huldigten die herrschenden Bürgerfamilien streng konservativen Tendenzen, was denn schon seit der Wende des 15. Jahrhunderts, wie im übrigen Deutschland, die Entstehung einer radikal gessinnten Gemeinde zur Folge gehabt hatte. Besonders deutlich

zum Ausdruck gelangte biese Lage im ehemaligen Bistum Utrecht, dem höchsteivilisierten Lande alter Zeit; und in der Stadt Utrecht speziell bestand zwischen dem Nat und den Natsgeschlechtern, den extrem aristokratischen Regenten der Broedschap auf der einen Seite, und den sortschrittlichscalvinischen Führern der Gemeinde auf der anderen Seite ausgesprochene Feindschaft.

Das hinderte aber beide Parteien nicht, mit der ganzen Bevölkerung der Binnenlande überhaupt erregt und neidvoll auf Holland und Seeland zu blicken. Was war aus biefen Ländern einst ewiger Waffersnot und muhfamen Deichbaus im Laufe ber letten Menschenalter geworden! Rühn hatten fie sich bes einzigen Vorteils bemächtigt, den ihre Lage unter ben allgemeinen Wandlungen des Welthandels jest bot1, der Nähe bes Meeres. Bon Jahrzehnt zu Jahrzehnt hatten sie mehr Schiffe auszurüften, fühnere Fahrten zu planen begonnen; jest beherrichten fie ichon ben wichtigsten aller europäischen Zwischen= händel, ben Transport des Getreides aus den menschenarmen Ruftengebieten der Oftfee nach den kulturerschöpften Gegenden der Mittelmeerländer, vor allem auch nach Spanien. Das hatte ben westlichen Städten von Dordrecht und Rotterdam hin bis nach Amsterdam einen unerhörten Aufschwung gegeben: ichon trugen sie weit über die Hälfte aller gemeinsamen Bundeslasten: ichon bildete sich in ihnen die bisher unbekannte Schicht eines moderneren, kommerziell beanlagten Großbürgertums aus: und unter der aristofratischen Saltung dieses Bürgertums gewann auch die religiofe Stimmung, fo fehr fie noch vorherrichte, einen besonderen, getrageneren Charafter.

Es war unmöglich, daß all diese Gegensätze in der Union ohne Wirkung blieben. Es war um so weniger benkbar, als Holland und Seeland bisher schon eine führende Rolle gespielt hatten, und als sie auf Grund dieser Vergangenheit neuerdings Morig, den Sohn Oraniens, zum Generalkapitän und Admiral von Holland gewählt, sich mithin die Traditionen des großen

<sup>1</sup> S. oben S. 594 ff.

Toten der Union gleichsam besonders einverleibt hatten, während sich etwa gleichzeitig der Syndikus der holländischen Provinzialstaaten, der staatsmännisch glänzend beanlagte Johann von Oldenbarneveld zum Syndikus der Generalstaaten der Union überhaupt aufzuwersen begann und damit eine Berbindung von Amtern schuf, der sich heutzutage etwa die Bereinigung der preußischen Ministerpräsidentenschaft mit dem Amte des Reichskauzlers vergleichen läßt.

Gigen aber war die Art, in der diese inneren Gegenfäte der jungen Union zu Tage traten, und eigen die Art, wie sie sich auslebten.

Nach dem Tode Draniens und dem Fall Antwerpens hatte die Union vor allem eine rasche Überrumpelung durch Barma zu fürchten: nie ichien die volle Wiederherstellung der spanischen Berrichaft wahrscheinlicher, als bamals. Generalstaaten faben bagegen nur eine Rettung, die Silfe bes Auslands. Konnte man sich aber wieder an Frankreich wenden, wie Dranien früher in verwandter Bedrängnis? Frantreich hatte inzwischen in bem Gbitt von Nemours die Ausübung jeder anderen als der katholischen Religion bei Todesstrafe verboten. Ober mar beutsche Silfe zu erwarten? Das Reich geriet foeben unter die stärksten Ginwirkungen der Gegenrefor= mation 1. So blieb nur England. Und England, bas eben bamals Frankreich fpanischen Ginwirkungen immer zugänglicher werden fah, hatte in der That demgegenüber ein Interesse, die Union zu halten. So kam am 20. August 1585, noch vor bem Kalle Antwerpens, ein Bertrag zwischen Königin Glisabeth und ben Deputierten ber Generalftaaten zu ftande, wonach bie Königin ben Staaten eine fleine militärische Unterstützung sowie die Gemeinsamkeit aller fünftigen Friedensverhandlungen mit Spanien verfprach, mahrend diefe ihr die Stadte Briel und Bliffingen als Pfand überließen und fich verpflichteten, zwei Engländer mit Sit und Stimme in ihren Staatsrat aufzunehmen.

Auf Grund biefes Bertrages fam Lord Leicester, als

<sup>1</sup> S. unten Rap. 3 Nr. III.

Führer ber englischen Truppen, am 19. Dezember 1585 ins Land. Allein bei dem lebhaften Bedürfnis nach äußerer Unterstützung, das die Staaten empfanden und das sie früher schon bis zum Angebot der Unterthanschaft gegenüber Königin Elisabeth geführt hatte, begnügten sie sich nicht mit der untergeordneten, rein militärischen Stellung Leicesters. Sehr unerwartet für die Königin riefen sie ihn vielmehr durch Accord vom 4. Februar 1586 zum Generalgouverneur der Union mit beinahe souveränen Gewalten aus.

Leicester wurde badurch unmittelbar zur Stellungnahme in den sich ankündigenden inneren Gegensäßen der Union getrieben. Und er nahm sie, da er in Holland und auch Seeland Mority von Oranien in einer mit seinen neuen Gewalten kaum verträglichen Stellung fand, auch den sich aufdrängenden Sinsluß des Großbürgertums unter Oldenbarneveld scheute, sehr begreislicherweise zu gunsten der Binnenlande und innershalb der binnenländischen Gegensäße wieder zu gunsten der großen, besonders calvinisch gesonnenen Gemeinden, vor allem derzenigen Utrechts. Damit mußte sich in seinem durch diese Gemeinden gestützen Kampse gegen Morit, Oldenbarneveld und die Seelande überhaupt der künstige innere Charafter der Union ausbilden.

Leicester begann damit, daß er von Utrecht aus am 4. April 1586 ein Ausschlrwerbot für Lebensmittel erließ, ganz im Sinne seines radikalen Utrechter Anhangs, zum schweren Schaden aber des holländischen Getreidehandels nach Spanien. Er versuchte weiterhin, entsprechend den Wünschen der calvinischen Intransigenten, eine einheitliche Ausgestaltung der reformierten Kirche durch alle Provinzen zu erreichen, sehr gegen den Wunsch der mehr indissernten Neigungen des Groß-handels, der die staatliche Beherrschung der Kirche und eben darum deren decentralisierte Verfassung begünstigte. Er ging endlich mit unmittelbarer Gewalt gegen die Provinz Holland und Oranien vor, indem er Nordholland, das alte Westfriesland, von ihr abtrennte, indem er in einzelne Städte des Landes Garnisonen legte und endlich an Stelle der Oranien unter-

stehenden Admiralität drei Admiralitätstollegien provinzialen Charafters errichtete. Es waren Magregeln, die in Verbindung mit anderen, geringfügigeren, in ben Seeprovingen die ankerste Aufregung hervorriefen und felbst dann zu energischem Widerftand geführt haben würden, wenn Leicester nicht gleichzeitig burch Verluft ber Maasfestungen bas Vertrauen zu feinen militärischen Kähigkeiten verscherzt hätte.

Unter biefen Umftanden aber ging Holland erft recht gegen ihn vor. Alls er am 31. Oftober 1586 die Niederlande zu verlaffen erklärte, um wichtige Geschäfte in England zu besorgen, übrigens nicht ohne für die Regierung ber Lande ungesetliche Anordnungen zu hinterlaffen, ba brach ber Baf ber Seelande gegen ihn los. Das Ausfuhrverbot vom 4. April 1586 wurde in allen feinen läftigen Beftimmungen aufgehoben, ben Städten wurde die Erlaubnis erteilt, gegen die teilweis meuternden englischen Truppen eigne Söldner, die Waardgelders, in Dienst zu nehmen, und schließlich wurde gar Morit zum Höchstenmandierenden der Union ernannt und der Königin Glisabeth ein in heftigen Ausbrücken abgefaßtes Beschwerbeschreiben gegen Leicester zugefertigt.

Es waren Schritte, die, auch foweit fie von den General-ftaaten ausgingen, burchaus im Sinne von Holland gehalten waren. Wie war das nun bei dem früheren regen Widerstand ber Binnenftaaten gegen die Seeprovingen möglich? Schon längft hatte sich in diesen eine Holland gunstige Klärung ber inneren Lage vollzogen. Satte fich Leicester auf Die Seite ber bier vorhandenen, stramm calvinisch gesinnten Stadtgemeinden geftellt, jo waren bem früh die Broedschappen, die aristofratischen Rate und ihre Geschlechter, entgegengetreten; noch Leicester hatte beren sechzig aus Utrecht verbannen muffen. Aber gerade biefe Rreife besetzten die Provinzialftaaten und damit auch deren Repräfentang, die Generalftaaten. Co ftimmten in den Generalstaaten auch die Vertreter der Binnenlande aus Widerwillen gegen die Gemeinden zum größten Teile für Holland und gegen Leicester. Für Leicester und gegen Holland blieben mithin nur noch die Neigungen der Gemeindeparteien der Vinnenlande, baneben auch die Neigungen der eben jest erst langsam zu politischem Denken erwachenden Gemeindeparteien der großen Städte der Seelande, Amsterdams etwa und Leidens. Mit ihnen allein konnte Leicester noch rechnen und handeln. Nach seiner Nücksehr hat er das thatsächlich versucht. Indes der Erfolg war gering; nirgends kam es trop aufreizender Plakate und teilweis sogar persönlichen Erscheinens des Grasen zum Aufruhr; in Amsterdam wurde die Erhebung dadurch vereitelt, daß der Bürgermeister den Grasen nach seiner Ankunft mit Truppen, angeblich einer Shrenwache, umgab.

So war für Leicester im Lande kein Bleibens mehr, um so weniger, da man in allen Schichten des Volkes unter dem Eindruck lebte, die Königin von England wolle mit den vershaßten Spaniern Frieden schließen; verbittert hat er darum Ende 1587 das Land verlassen. Für die Union aber stand von diesem Augenblicke an fest, daß sie eine aristofratische Handelserepublik unter der Führung der Seelande, vor allem Hollands, sein werde.

Was die Union aber mit dieser Erledigung innerer Schwierigkeiten an Stärke gewonnen hatte, das wandte sie in den nächsten Jahren mit großem Erfolge gegen den alten Feind, gegen Spanien. Schon im Jahre 1588 hatte sie sich mit Nuhm an der Abweisung der spanischen Armada beteiligt, die Philipp, nochmals der umfassenststen Konzeption einer katholischen Weltsmacht lebend, gegen England gesandt hatte; es war eine Haltung, die ihr den Dank und das nach der Regierung Leicesters einer Erneuerung dringend bedürftige Vertrauen Englands eingebracht hatte. Dann aber wandten sich ihre Heere unter Führung des jungen Moritz von Oranien und seines tresslichen Vetters, Wilhelm Ludwigs von Nassan, vor allem gegen Parma.

Parma war in diesen Jahren, eigner Neigung wie aussgesprochener Weisung König Philipps folgend, vor allem gegen Frankreich thätig gewesen, mit dem Spanien im Kriege lag; er war zudem auf Schritt und Tritt durch Mentereien seiner unbezahlten Truppen, jett auch spanischer Regimenter, behindert; bis zu seinem Tode (3. Dezember 1592) hat er dem nörds

lichen Ariegsschauplat wenig Ausmerksamkeit mehr geschenkt. Um so ruhiger, systematischer gleichsam kräftigte die Union ihre Heere; und von Belagerungen, deren Technik bald meistershaft geübt ward, gingen Morit und Wilhelm Ludwig mit ihren jungen Truppen schließlich sogar zu dem Bagnis offner Manöver und zur Beteiligung an den französisch-spanischen Feldzügen über. Vor allem aber galt es die volle Vefreiung der Heinat. Da ward zunächst Vreda den Spaniern durch kühnen Handstreich entrissen, dann folgte eine Anzahl kleinerer Festungen in Nordbrabant; hierauf erlagen Zutphen, Deventer und Nymwegen den Belagerern: endlich, in den Jahren 1592—1594, wurden auch Steenwijk und Coevorden, Geertruidenberg und Groningen genommen: der ganze Norden war vom Feinde gesäubert.

Inzwischen aber war es in den südlichen Niederlanden zu beachtenswerten Veränderungen gekommen. Um 23. Januar 1594 warderösterreichische Erzherzog Ernst, Schwager des Königs Philipp und Bruder des Kaisers, als neuer Statthalter eingezogen; er war mit starken Geldmitteln ausgestattet; man erwartete von ihm ein energisches Vorgehen gegen den Rorden und eine neue Blüte des von so vielen Kriegsjahren schrecklich mitgenommenen Südens. Nun trat freilich in der kurzen Zeit seiner schwachen Regierung nichts dergleichen ein; als ihm aber sein Vruder Albrecht, bisher Vizekönig von Portugal, folgte, ein Mann wahrshaft königlichen Wesens und sesten Austretens, da konnte man auf einen neuen Ausschwung der spanischen Angrisse gesfaßt sein.

Die Generalstaaten suchten gegen diese neuen Verwicklungen die alte Hilse Frankreichs. Und nach manchem Zaubern ward sie ihnen in unzweideutigster Weise gewährt; am 30. Januar 1595 erklärte König Heinrich IV. an Spanien den Krieg. Unter diesen Umständen galt es, vor allem eine Gemeinsamkeit der staatischen und der nordfranzösischen Kriegsführung gegen die spanisch-niederländischen Truppen herzustellen; und schon im Februar 1595 bemächtigte sich ein staatisches Heer zu diesem Zwecke des lüttichschen Plates Hun: er sollte über Luremburg die Verbindung mit den Franzosen sichern. Indes dieser günstige

Anfang blieb vereinzelt. Die Spanier nahmen Hun bald wieder ein und verjagten die Franzosen aus Luxemburg; ein glänzender Sieg Heinrichs IV. auf dem burgundischen Kriegsschauplatze bei Fontaine Française nützte wenig; die Spanier begannen gleichwohl die wichtige Festung Cambray zu belagern und nahmen sie am 9. Oktober 1595. Und auch das folgende Kriegsjahr brachte nur Enttäuschungen. Die Spanier eroberten Calais und sahen sich damit außer Dünkirchen noch im Besitz einer zweiten Secseste, von der aus sie der holländischen und französischen Schiffahrt schaden konnten; bald darauf siel auch Hulst in ihre Hände. Freilich war die Eroberung Hulsts ihnen teuer zu stehen gekommen; ihre Kassen wie ihr Heer waren gegen Ende des Jahres 1596 erschöpft; aber dennoch waren sie Sieger.

Es war eine Verschiebung ber kontinentalen Kräfte am Armelkanal, die Elisabeth von England besorgt machte. Längere Zeit schon hatte sie die immer enger werdenden Beziehungen zwischen Frankreich und den Generalstaaten mit Mißtrauen beobachtet, um so mehr, als sie sich, auf Grund des Vertrages vom Jahre 1585 noch immer im Pfandbesit von Briel und Vlissingen, als natürliche Vormünderin der Staaten betrachtete; jest konnte sie nicht umhin, sich dem durch Unglück gesesteten Bunde zur Kontrolle anzuschließen. Indem sie aber der Aktion Frankreichs und der Generalstaaten zur Seite trat, mußte sie andererseits troß ihrer Schutzkellung die Staaten als selbständige kriegsführende Macht aufsassen lernen; am 31. Oktober 1596 hat sie im Verein mit Heinrich IV. mit ihnen vertragsmäßig abgeschlossen. Swar für die Staaten ein immerhin wichtiger Vorgang; denn von nun ab waren sie als selbständige europäische Macht wenigstens von den Feinden Spaniens allseitig anerkannt.

Wer nun freilich geglaubt hätte, daß die neue Tripelallianz die Kriegführung gegen Spanien energischer ausnehmen werde, der würde sich arg getäuscht haben. Zwar trugen die staatischen Heere unter dem Generalat Morizens bei Turnhout einen schönen Sieg davon, nahmen auch Geldern wie einige andere Gegenden am Niederrhein mit Erfolg in Besit; allein Rönig Beinrich, von allen Mitteln entblößt, mußte fich auf die wirffame Verteidigung von Amiens guruckziehen, und Glifabeth ging, abgesehen von Borbereitungen jum Schute vor einer neuen spanischen Armada, nicht über eine mißtrauische Kontrolle ihrer festländischen Berbundeten binaus.

Unter diesen Umftänden murbe es bem erichöpften Spanien. deffen alternder König fein Saus zu bestellen allen Unlaß hatte. leicht, mit den föniglichen Teilnehmern der Alliang Friedens= verhandlungen einzuleiten, deren Ergebnis zum mindesten die fvanischen Niederlande vor weiteren Beunruhigungen schützen follte. Um 2. Mai 1598 fam zunächst mit Frankreich ber Friede zu Bervins zu ftande. In der That konnten auf ihn hin noch vor dem Tode Philipps (13. Sept. 1598) die füdniederländischen Verhältniffe geregelt werden. Erzherzog Albrecht, der bisherige Statthalter, vermählte fich mit Philipps Tochter Isabella, die ihrerseits die Niederlande als Erbteil erhielt: im wesentlichen felbständig, wenn auch noch in wichtigen Buntten von Spanien abhängig, hielt das neue Baar, die Erzherzoge, wie man fie zu nennen pflegte, im September 1599 zu Bruffel feierlich Gingua.

Für die Generalstaaten aber war diese Regelung eine neue Bedrohung. Und noch befanden fie fich mit gang Spanien im Kriegszustande. Es war eine Lage, die fie von neuem nach Bundesgenoffen ausschauen ließ. Vor allem handelte es fich ba um England. Unter ben brudenoften Bedingungen, wie fie in einem Vertrage zu Westminster niedergelegt wurden, per= ftand sich Elisabeth schließlich wirklich bazu, einen Frieden mi' Spanien, den fie beabsichtigt hatte, nicht zu unterzeichnen, vielmehr den Generalstaaten in engbegrenzten Fällen der Bedrängnis ju Silfe zu eilen. War in England nicht mehr zu erreichen, fo verfagte auch Frankreich, fo fehr es an ber felbständigen Stellung ber Generalstaaten Interesse hatte, jede offene hilfe. Die Staaten mußten fich mit dem Verfprechen König Beinrichs begnügen, daß er die Republik bei der Fortführung des Kampfes gegen Spanien insgeheim unterstüten werde. Und derartige geheime Silfen erhielten die Staaten allerdings auch fonft noch

von mancher Seite her, so im Reiche von der Pfalz, von Brandenburg, von Ansbach und von Anhalt. Waren ihnen diese Subsidien bei der immer stärkeren Belastung ihrer Kriegskasse gewiß willkommen, so ließ sich doch nicht verkennen, daß deren Genuß ihrer Diplomatie wie ihrer Kriegsührung auch schwere Berpsichtungen auferlegte.

Und so erschien denn Spanien im ganzen, trot aller Erschöpfung, noch immer im Vorteil. Mendoza, Albrechts Stellsvertreter in den südlichen Niederlanden, brach im Herbst 1598 über die Maas und den Niederrhein vor, und nur mit Nühe und durch überlegene Kriegskunft wußte ihn Morits von dem größten Teile Gelderlands fern zu halten. Erst im Jahre 1600 schien sich eine Wendung vorzubereiten; die staatischen Truppen griffen über die rechten Uferlandschaften des Rheins hinaus dis Venlo und eroberten das seste Wachtendonk.

Aber weitere militärische Fortschritte in ber eingeschlagenen Richtung wurden jest durch die Bedürfniffe ber staatischen Diplomatie abgeschnitten. Man vernahm im haag von neuen Anknüpfungen zwischen Spanien und England, und man empfand ihnen gegenüber das Bedürfnis, Frankreich stärker für die staatische Sache zu erwärmen. Das war nur möglich, wenn ber Kriegsschauplat vom Rhein nach bem Armelfanal, von Norden nach dem Südwesten, nach Flandern, verlegt ward. Und so zog Morit, wenn auch widerwillig, noch im Jahre 1600 mit einem stattlichen Beere zwischen Gent und Brügge hindurch nach Nieuwpoort: war dieser Hafen erobert, so war man, auch abgesehen von Oftende, im Besitze eines trefflichen flandrischen Wiberparts gegen ben spanischen Seeräuberhafen Dünkirchen, wahrscheinlich aber auch fünftiger französischer Unterstützung gewiß. Aber ber Plan nißlang. Zwar siegte Morit in ber Nähe Nieuwpoorts, aber die Stadt einzunehmen vermochte er nicht.

Den Erzherzog aber hatte ber Zug auf die Wichtigseit bes Nieuwpoort benachbarten Ostende aufmerksam gemacht, das sich noch im Besitze der Generalstaaten besand; im Juli 1601 begann er bessen dreijährige Belagerung. Vergebens suchte ihn

Morit durch eine Diversion am Rhein von seinem Ziele abzubringen, vergebens verwüstetete er Brabant, vergebens auch machte er im Jahre 1604 einen unmittelbaren Entsetzungsverssuch: am 20. September 1604 kapitulierte die Stadt und ging in den Besitz der Erzherzöge über. Und nun wälzte sich das freigewordene Belagerungsheer unter der Führung des trefslichen Generals Spinola der Maas und dem Rhein zu; mit Mühe nur hielt es Moritz in den Gegenden der heutigen deutsch holländischen Grenze auf; wären die spanischen Kriegsfassen gefüllt gewesen, so hätte man einen neuen Einfall in das Herz der Republik zu erwarten gehabt.

Allein eben an der materiellen Kraft, die kriegerischen Erfolge nachhaltig zu gestalten, fehlte es Albrecht. Und bei dieser Lage war nicht zu ermessen, wie der Krieg anders denn durch einen Vergleich oder wenigstens durch einen längeren Waffenstillstand beendet werden sollte. Die Ginsicht dieser Zussammenhänge war es, die sich jett beiden Seiten aufdrängte.

Dazu kamen noch besondere Unlässe friedlicher Stimmung. In Spanien konnte man fich nach bem nieberländischen Vorgang Oldenbarnevelds nicht bloß berechnen, daß ber bisher burch vier Sahrzehnte geführte Rrieg etwa 200 Millionen Dukaten und 300 000 Soldaten verschlungen hatte, man fah auch den hollanbifden Sandel bis zu bem Grade Fortschritte machen, daß bie Freiheit der fpanisch-westindischen Rolonien und die Sicherheit der Silberflotten immer mehr bedroht ichien. In den Provinzen ber Generalstaaten aber seufzte man trot alles materiellen Aufschwungs boch auch über die Rriegskoften; bas Geschlicht ber alten Geusen war dahin gefunken, und kaufmännisch benkende Männer schätten jest ben Sport bes Unabhängigkeitsfampfes mit seinem Defizit von 9 Millionen Gulben in ber Rriegskaffe weniger boch, als die friedlich zu erhoffende Musbeutung Oftindiens. Endlich war für die niederländischen Staatsmänner die Gefährlichkeit ber internationalen Lage unverkennbar. Um 24. März 1603 war Königin Glisabeth von England geftorben, trop aller Zähigkeit in ber Verfolgung bes eignen Vorteils boch immer noch eine von alten Zeiten ber gleich ben Holländern protestantisch denkende Frau. Ihr Nachfolger Jacob I. hatte 1604 mit Spanien glattweg Friede geschlossen. Bom Neiche war trot aller schönen Nedenkarten einzelner Fürsten, namentlich des Pfalzgrafen, nichts zu erwarten; es befand sich in den ersten Todeskrämpfen seiner alten Verfassung. Frankreich endlich war lange passiv geblieden, trot aller flandrischen Feldzüge der Nepublik; und als es endlich, im Jahre 1606, sich regte, waren seine Sympathien eigner Art — König Heinrich wollte sür die Nepublik eintreten, wenn sie ihn zum Herrscher wählte.

Unter diesen Umständen schien eine Verständigung zwischen Spanien und der Republik auch für die Generalstaaten das Beste. Am 9. April 1609 ward sie nach endlosen Verhandslungen durch die glänzenden Bemühungen Oldenbarneveldsund unter thatkräftiger Mitwirkung König Heinrichs von Frankreich endlich in der Form des sogenannten Bestandes, eines zwölfjährigen Waffenstillstands, erreicht. Nach den Bestimmungen des Bestandes wurde die Republik als freier, selbständiger Staat von Spanien anerkannt, leistete Spanien demgemäß Verzicht auf seine bisher beauspruchte Souveränetät, ließ für die Unterthanen der Republik freie Fahrt und freien Handel auf dem Meere und nach Ostindien zu und beruhigte sich in der Frage des katholischen Vekenntnisses mit einigen allgemein gehaltenen Zusagen der Parität.

allgemein gehaltenen Zusagen der Parität.

Damit hatte die Republik für den Umfang der in ihr vereinigten Provinzen erreicht, was alle Niederländer seit mehr als vierzig Jahren erstrebt hatten: politische Freiheit, Gewissensfreiheit und Freiheit der wirtschaftlichen Bewegung auf dem Weltmarkt. In langen einigenden Kämpfen trot innerer Gärungen zu einem Ganzen zusammengeschweißt, stand sie als ein neues der Verfassung wie der sozialen Gliederung nach fremdartiges Glied der europäischen Staatenwelt da; es war durchaus unwahrscheinlich, daß ihr Bestand noch untergraben werden würde. In der That hat der endgültige Friede mit Spanien im Jahre 1648 im wesentlichen nur die Vestätigung der Ubsmachungen des Jahres 1609 gebracht.

Andem die Republik aber, ein Bundesstaat bisher unbefannten Charafters, aus den Brüfungsjahren ihrer ersten Bildung heraustrat, stellte sie sich zugleich thatsächlich schon frei hin neben das Reich, mochte auch der formale Zusammenhang mit diesem noch bis zum Westfälischen Frieden erhalten bleiben. Sie war nicht mehr, mas die Territorien und Städte im Reiche waren. Ihre innere staatliche Zusammensenung wiederholte allerdings die Motive der Reichsverfassung, wenn auch in ungleich modernerer Modellierung. Aber die konsti= tuierenden Rräfte waren andere. Wo aab es im Reiche einen Raufmannstand, wie den ihrigen, wo fehlte gleich stark der Abel, wo dachte man in gleich geschlossenem politisch-calvinischem Beist, wo war ein Stamm gleich ftark auf bem Wege, fich nach Sprache wie Sitte und Empfindung zur Nation zu gestalten? Nicht eine identische, nur eine parallele Entwicklung zum Reiche haben seit bem 16. Jahrhundert jene edlen deutschen Bestandteile erlebt, die beute die Bevölkerung des Königreichs der Niederlande bilden.

## Drittes Kapitel.

Protestantismus und Gegenreformation im Reiche bis zur Sprengung des Reichstages im Iahre 1608.

## I.

1. Das nächste Jahrzehnt nach bem Augsburger Religionsfrieden war für die Protestanten in den engeren Grenzen des Reiches die Zeit der höchsten Entwicklung ihrer Macht.

Darüber, daß jest die Fortichritte der deutschen Geiftesfultur fast ausschließlich auf protestantischer Seite zu suchen seien, herrschte nirgends ein Zweifel. Während die höheren fatholischen Bilbungsanftalten zerfielen, mährend felbst fo bedeutende theologische Fakultäten, wie die zu Wien, Ingolftadt und Röln, im Laufe ber vierziger ober fünfziger Sahre bes 16. Jahrhunderts zeitweis ganzlich eingegangen waren, zählte das einst kleine Wittenberg um die Mitte des Jahrhunderts etwa zweitausend Studierende, und neben ihm blühten im Süben das protestantische Tübingen und im Norden das protestantische Rostock, sowie in Mitteldeutschland die teils neubegründeten, teils neueröffneten evangelischen Sochschulen Jena, Marburg und Heidelberg. Unter dem Lehr= und Lernbereich der Hochschulen aber, der neben der Theologie hauptsächlich noch der Nechtswissenschaft zu gute kam, kräftigten sich auf protestantischem Boden vor allem die mittleren Studien.

Hier besonders vermochten sich die Fürsten Freunde zu machen mit dem ungerechten Mammon der eingezogenen geist=

lichen Güter. Schon im Jahre 1543 hatte Kurfürst Morit von Sachsen aus altem Klostergut drei Schulen begründet, die nicht nur zur Ausdildung künftiger Theologen, sondern Gelehrter überhaupt und Beamter dienen sollten: in Meißen, Merseburg, Pforta; da die Merseburger nicht zu stande kam, wurde 1550 die neben der Meißener und Pfortaer noch heute blühende Landesschule zu Grimma gegründet. Jetz schus Herzog Christoph die württembergischen Klöster zu theologischen Vorschulen um, errichteten Kurfürst Friedrich III. von der Pfalz und Landgraf Philipp von Hessen eine Auzahl von Gymnasien und sorgten für theologische Konvitte an den Universitäten Heidelberg und Marburg. Und alledem traten noch weitaus glänzender die stolzen Gymnasien der protestantischen Reichsstädte zur Seite, um günstigenfalls saft zu kleinen Universitäten zu erwachsen: so die Austalten zu Straßburg, Nürnderg und Bremen.

Und daneben ward die Pflicht, für den Elementarunterricht zu sorgen, nicht verfäumt. Fast überall stieß man auf
die regulierten Anfänge eines protestantischen territorialen Bolksschulwesens; schon die württembergische Kirchenordnung
des Jahres 1559 enthält den abgeschlossenen Plan der einfachen
protestantischen Dorfschule.

Diefen Bestrebungen entsprach nun, bei allen Mängeln allem gelegentlichen Wiederaufbrechen mittelalterlicher Robeit, bennoch ber Fortschritt auch ber geistigen Haltung jenes Teiles der Nation, der protestantisch war oder zum Protestantismus hinstrebte. Beffere Bildung unb protestantische Reigungen begannen fast zusammenzufallen; felbst in ben grundfählich und von Berrichaftswegen burchaus katholischen Territorien, wie z. B. in Bayern und Ofterreich, gingen die höheren fozialen Schichten zum Protestantismus über; in Wien murben auch Ungehörige bes augsburgifchen Bekenntniffes gur Promotion zugelaffen; in den Rechnungen der Abtei St. Florian figurierte ein Poften für Studiofi in Wittenberg; und am Sofe huldigte gar ber Thronerbe, Raifer Ferdinands Sohn Maximilian, feit spätestens bem Jahre 1555 Reigungen, Die nach ber protestantischen Seite hingingen; in der Augustinerfirche, nabe ber Wiener Sofburg,

ertönten unter seinem Schute ungestört die Worte des Evangeliums; und als er, ein katholischer Fürst, zum deutschen Throne berufen ward, da hat er gleichwohl am Morgen des Krönungstages — freilich unter heimlichem Dispens des Papstes — das Abendmahl in beiderlei Gestalt genommen. So begann das alte katholische Bekenntnis auch da, wo es sich in den breiteren Volksmassen erhielt, als die zurückgebliebene Form des christlichen Glaubens betrachtet zu werden. Und dem entsprach im allgemeinen der innere Zustand der alten Kirche; ihre Vischöse lebten weltlich oder neigten, wenn sie fromm waren, wenigstens im Sinne eines zu erhossenden Kompromisses dem Protestantismus zu; in den Klöstern aber, diesen Horten einst asketischen Lebens und eisriger Gelehrsankeit, waren Unbildung und Sinnlichkeit zu Hause: in Österreich ergab eine 1561 in 36 Mönchsklöstern angestellte Visstation neben 182 Ordensleuten 135 Weiber und 223 Kinder.

Unter diesen Umständen mußte sich auch die politische Bedeutung des Brotestantismus über das bisher erreichte Niveau heben. In der That geschah das vielfach, wenn auch durch langsame, im einzelnen oft unscheinbare Verschiebungen. In den Reichsstädten murde eine immer größere Ungahl von Raten protestantisch; schließlich blieben als ziemlich sichere Site bes Ratholizismus am Rhein nur Uchen und Röln übrig, mährend in Süddeutschland Augsburg, die Stadt der großen Bankherren, wenigstens eine der protestantischen gewachsene katholische Partei aufwies. In die Stifter und die Rapitel ber Bistumer drangen ferner immer mehr protestantische Mitglieder ein, fehr natürlich bei dem meist dem Abel, d. h. den protestantisch gewordenen höheren Laienschichten, vorbehaltenen Recht bes Gintritts in die Bfründen dieser Institute. Damit aber mußten, indem die Gremien evangelisch wurden, auch die aus ihnen durch Wahl hervorgehenden Propste und Bischofe in immer größerer Zahl nich der alten Kirche entfremden.

Hier war nun einer der Punkte, in denen der geiftliche Borbehalt des Augsburger Religionsfriedens dem politischen Bordringen der Protestanten entgegentrat; denn nach ihm

<sup>1</sup> Ritter, Deutsche Geschichte 1, 108.

follten protestantische Voritände geiftlicher Inftitute, insbesondere fomeit diese Reichsunmittelbarkeit befaßen, durch ihr Bekenntnis an fich schon ihrer Stellung verluftig geben.

Aber hatten nun die Protestanten dieses Reservat in dem foeben gegebenen ober in einem anderen Verftand - eine Fulle von abweichenden Anffassungen im einzelnen war denkbar vorbehaltlos anerkannt? Zedenfalls widersprach ihr Thun einer folden Auffaffung, wie ihr ganges Dafein ben naturgemäß fatholischen Formen ber alten Reichsverfassung, und sie maren nicht gewillt, sich zu fügen.

Vor allem war das der Standpunkt der protestantischen Fürsten, die jest noch gang anders, als das bisher geschehen, in den Bestand der geistlichen Fürstentümer der alten Rirche eingriffen. Für sie kam es darauf an, durch Protestantisierung namentlich der Bistumer, dann auch der kleineren geiftlichen Institute uner-

hörten Zuwachs an Land und Leuten zu gewinnen.

Diefe Politik ift nirgends mit gleicher Energie burchgeführt worden, wie von den protestantischen Kurfürsten des Nordoftens. Kursachsen gliederte sich die Bistumer Meißen, Merseburg und Naumburg an, Aurbrandenburg die Bistümer Brandenburg, Havelberg und Leubus; zugleich gab Rurbrandenburg ben früher für ben Pringen Sigmund erworbenen Stiftern Magdeburg und Halberstadt protestantischen Charafter: in furzem war die ehemals fo wichtige politische Stellung ber Rirche an ber Elbe und in beren Nachbarfchaft fast ganglich Und in gleichem Ginne bemächtigte fich Danemark Lübecks, Pommern Cammins; Schwerin und Rateburg waren schon por dem Augsburger Religionsfrieden an Micklenburg gefallen. Fügt man bem hingu, daß im Jahre 1566 auf ben bremischen Erzstuhl in dem Berzog Beinrich von Sachsen-Lauenburg ein Charafter gelangte, bem es wesentlich um fette Pfrunden zu thun war, und ber, religiofen Kompromiffen zugeneigt, feltfam zwischen alter und neuer Rirche schwankte, so ergiebt sich, daß gehn Jahre nach dem Augsburger Frieden alle Bistumer im beutschen Nordosten, ja weit nach Westen bin, mit Ausnahme Silbesheims, protestantisch geworden waren.

In Sübbentschland waren die Erfolge verwandten Vorgehens nicht gleich beträchtlich. Aber wirkten die protestantischen Fürsten hier weniger im großen, so bemächtigten sie sich im kleinen um so radikaler der katholischen Justitute. In Württemsberg zog man erbarmungslos Stifter und Klöster ein; in der Pfalz wurden allein unter Friedrich III. (1559—1576) gegen 40 beseitigt.

Das alles bedeutete nun, vornehmlich soweit es sich um reichsunmittelbare Institute handelte, zugleich den Beginn einer tiefgreisenden Anderung der deutschen Berfassung; denn siel das katholische Übergewicht der geistlichen Fürsten im Neichstage hinweg, wurde auf diesem Wege auch das Kursfürstenkolleg wenigstens der Überzahl seiner Witglieder nach protestantisch, so hieß das die Protestantisierung der mittelsalterlichen Verfassung des Reiches.

11nd wer wollte bem entgegentreten? Der Raijer? Ferdinand I. war ein gewissenhafter Mann; aber niemand erwartete von ihm übersprudelnde Initiative, zudem war er durch die Türkengefahr in Unspruch genommen und badurch von jeder beharrlichen und folgerechten Politif im Reichsinnern abgelenkt. Sein Sohn Maximilian II. aber, ber ihm 1564 folgte, ent= fprach fast gang ben protestantischen Wünschen; hatte man ihn gewählt, bamit die Krone bei Ofterreich bleibe, ber beutschen Bormauer gegen die Türken, fo mußte man andererfeits mohl, daß er den konfessionellen Veränderungen im Reiche nicht ent= gegentreten werbe. Dber hatten etwa die fatholischen Reichsstände dem Andrängen der Protestanten widerstehen sollen? Gern hatten fie es, teilweis wenigstens, versucht. Indes die Gefamtlage bes Reiches war nicht berart, baß fie eine Stellung fester Abwehr einnehmen konnten. Noch durchzitterten die Weherufe über die Abenteuer des tollen Markgrafen Albrecht von Brandenburg-Rulmbach die Luft, und ichon wieder traten in ben Maingegenden bis nach Thüringen zu, alfo gerade an den Grenzen bes kompakt gelagerten Katholizismus und Protestantismus, neue Schwierigfeiten hervor, die niemand gu lofen wußte; der frankische Ritter Wilhelm von Grumbach begann hier mit thörichten Anschlägen auf alles und jedes und fand in dem phantastischen und bigotten Ernestinerherzog Johann Friedrich zu Jena einen fritiklosen Gönner. Wie sollte man sich da auf weite Unternehmungen einlassen? In lässiger und doch ängstlicher Ausmerksamkeit, unter fortwährendem ergebnislosem Hin- und Herverhandeln über eine einzuleitende Besserung sahen die katholischen Stände der protestantischen Entwicklung der Dinge zu.

Dem Protestantismus wäre anscheinend der Sieg gewiß gewesen, wäre er politisch wie geistig in voller Einheit zur Erscheinung gelangt. Allein eben das war in keinem Sinne

der Fall.

2. Politisch war ber beutsche Protestantismus eigentlich niemals ganz einig gewesen. Dem Unterschiede der Charaktere Philipps des Großmütigen und der sächsischen Kurfürsten ernestinischer Linie waren doch auch schon sachliche Gegensätz zur Seite getreten; Hessen als lange Zeit westlichstes evansgelisches Verritorium, als Bollwerk gleichsam des neuen Bestenntnisses auf dem mutterländischen Boden des Reiches bedurste anderer Lebensbedingungen, als das im Mittelpunkt der neuen Glaubenseinung zur Hälfte kolonial gelegene Kursachsen. So war man im Augenblick großer Entscheidungen, im Schmalkaldischen Kriege z. B., schließlich zwar vereint vorgegangen, aber nicht auf Grund jahrzehntelang intimen Ineinanderwachsens. Und die Folgen solcher Haltung waren schon längst nicht mehr ausgeblieben.

Jest aber begann der alte Gegensat zwischen Hessen und Kursachsen einem neuen, weit verhängnisvolleren zu weichen, dem zwischen Kursachsen und Kurpfalz. Schon dadurch mußte dieser Gegensat, bildete er sich überhaupt, stärker wirken, daß jett beide Antipoden dem Kurfürstenkollegium angehörten, mithin ihr Widerstreit alsbald im höchsten Verfassungskörper des Reiches zu Weiterungen führte. Dies um so mehr, als nach altem

Neichsrecht der Kurpfalz die Führung der Laienstimmen im Schoße des Kollegiums zufiel, während Kursachsen als Wiegensland des Protestantismus die Leitung wenigstens der Mehrsheit dieser Stimmen, insofern sie evangelisch waren, beanspruchen konnte.

Außerdem ging Kurpfalz feine besonderen Wege anfangs wefentlich aus benfelben Gründen, wie früher Seffen, nur baß biefe Grunde nun weitaus verftartt wirkten. Wie Beffen mar bie Pfalz ftark zersplittert und von geiftlich-katholischen Besitzungen umringt und durchsett: so mußte sie, wie heffen, diefer fatholischen Rachbarn Gerr zu werden suchen; die Folge war eine besonders und andauernd friegerische Stimmung gegen ben alten Glauben und seine Kirche. Wie Beffen einft, fo mar die Rurpfalz jett weiter vor allem die größte Westmacht des Protestantismus; darum fühlten sich ihre Fürsten im besonderen Sinne als Vorfämpfer des Glaubens. Wo nur die Evangelischen im Westen litten, innerhalb wie außerhalb des ganzen Reiches, da konnten fie min= destens der Teilnahme, oft auch der Unterstützung der Pfalz gewiß fein, so vor allem die Sugenotten in Frankreich und die Evangelischen ber Niederlande 1. Aus diesen Zusammenhängen ergab fich bann von felbst eine fast unabläffige evangelische Propaganda vornehmlich den Rhein hinab und ein danernder Gegenfat zu den großen fatholischen Mächten, vor allem zu Spanien und bem Saufe Sabsburg, und aus biefem wieber, wie auch aus unmittelbaren Beziehungen, ein Gegenfat gegen die Reichspolitik der habsburgischen Raiser.

Die Anfänge dieser pfälzischen Politik, die sich dann fast drei Generationen hindurch wesentlich gleich geblieben ist, fallen schon unter Ottheinrich; durchgebildet aber hat sie namentlich sein Nachfolger Friedrich III. (seit 1559). Und Friedrichs Persönlichkeit konnte vielleicht für ihre Entwicklung, namentlich mit Rücksicht auf die nicht allzugroßen thatsächlichen Machtmittel des Landes, als besonders geeignet gelten. Er war, wenn nicht schlau, so doch hinters

<sup>1</sup> S. oben S. 578, 586, 590 n. a. m.

haltig, dazu fanatisch religiös und äußerlich genügsam, wenn auch übertriefend von aufpruchsvoll gottfeligen Reden.

Ihm trat min in Kursachsen ein fürstlicher Better von nicht minder ausgeprägtem Wejen entgegen. Kurfürst August, der jeinem bei Sievershaufen gefallenen Bruder Morit gefolgt war, erschien da, wo er sich frei geben konnte, als ein Mann von unbeugfamem, ja gelegentlich tyrannischem Wefen, steifnackig und gab und boch wieder von jähestem Born, babei stets eingenommen von den fleinsten wie den größten Interessen, an fich haltend, ein ausgezeichneter Wirtschafter. In seinen politischen Beziehungen aber hatte er gelernt, äußerst behutsam aufzutreten, um gerade durch Maßhalten zu herrschen. Dieje Runft, die ihm aufangs schwer genug gefallen fein muß, war freilich durch die Interessen seines Hauses und Landes fast unverbrüchlich geboten. Nachdem Kurfachsen die fleinen Bistumer in seiner Rabe verschlungen hatte, mar es ein gefättigtes Land; es grenzte wesentlich an evangelische Nachbarn, es war in sich konsolidiert, es konnte von jeder großen Umwälzung nur Schaben leiben. Alls Ganzes aber erschien es — und das war das eigentliche Verhängnis der Politik Augusts — noch keineswegs sicher in der Hand des regierenden Hauses; Morit erft hatte es in revolutionären Sandlungen den Ernestinern abgewonnen; noch sprach man von der Möglich feit einer Wiedereinsetzung dieser; nur durch eine durchaus reichs- und kaisertreue, konservative Politik schien es bem andern Zweige ber Wettiner gesichert werden zu können. Und lud zu einer folden Politif nicht auch fonst alles ein? Rurfachsen grenzte nachbarlich an die öfterreichischen Erbländer; lagen da nicht Beziehungen zum Hause Habsburg besonders nah? Und wenn das Jahrhundert immer wieder, und vornehmlich im deutschen Often, vor den Türken gitterte, jo führte auch hier die gemeinsame Gefahr Biterreich und Rursachsen zusammen; nicht umfonft birgt Dresden noch heute bas nördlichste aller deutschen Zeughäuser mit großen Erinnerungen aus türkischer Beit. Budem: Diefe Politit, Die freilich bem aggreffiven Borschreiten des Evangeliums im Reiche entgegentreten, die den 40

Ratholizismus als gegebene Macht anerkennen mußte, entsprach auch auf religiösem Gebiete ganz der Sinnesweise des Kursfürsten. Gewiß sah auch er im Katholizismus den alten bösen Feind, aber er hielt ihn für nunmehr undedeutend, für mehr als halb schon vernichtet. "Wir befurchten," hatte er 1566 geäußert, "ums vom papstumb (welchs Got lob bei der ganzen welt dermaßen an den tag geben, das es in sich selbst felt und zu boden gehet) weniger schadens und nachteils, als von der uneinigkeit, spaltung und gehessigen gezenk derjenigen, so sich des evangelii und Augustanae confessionis rühmen".

Kurfürst August begründete nun von seinem Standpunkte aus mit all der Energie, die ihn auszeichnete, und mit all der Autorität, die die Geschichte seines Landes ihm gewährte, als mählich eine große protestantisch fonservative Partei. Er gewann Kurbrandenburg für sich und ebenso Hessen, mit dem er im Jahre 1555 ältere Erbeinigungen erneuert hatte, und dieser Trias solgten die kleineren protestantischen Stände fast des gesamten inneren Norddeutschlands.

Kurpfalz konnte gegen diese geschlossene Bildung nicht aufskommen. Aber allmählich verstand auch Kurfürst Friedrich Freunde zu sammeln; neben kleineren Reichsständen des Westenschielt namentlich Württemberg nicht selten zu seiner Fahne.

Mit dem Gegensatz der pfälzischen und sächsischen Partei war eine verhängnisvolle Spaltung des Protestantismus angebahnt, deren Wirkungen sich sast dum schließenden Jahrsehnt des dreißigjährigen Krieges erstreckt haben. Und wenn es bei den politischen Differenzen geblieben wäre! Aber zu ihnen tamen religiöse, dogmatische, wie sie gerade dem überreich sprudelnden geistigen Leben des Protestantismus entquellen mußten.

Luther hatte in seiner großen Zeit das neue Evangelium als Lebenshaltung entdeckt; kaum daß es sich ihm anfangs um die Frage eines besonderen Bekenntnisses handelte. Aber den Jahren der ersten Begeisterung folgten Zeiten systematischen Ausdancs des Gewonnenen; und schon die Abgrenzung gegen die alte Kirche zwang zur Auseinandersetung mit dem dogmatisch sigierten Gedankenvorrat vieler Jahrhunderte. Run

entwickelte aber die junge Kirche kein amtliches Organ für diese Aufgaben; diese fielen vielmehr ihrer Theologie zu. Es versteht sich, daß sie demgemäß sehr mannigsaltig gelöst wurden.

Alar blieb dabei aber immer, daß, zumal bei dem sinkenden Ansehen der Zwinglischen Kirche, Luthers Lehre maßgebend sein sollte. Indes Luther hatte nicht selbst die erste Dogmatik seiner Lehre geschrieben, sondern vielmehr Melanchthon in dem viel gedruckten Buche der Loci theologiei; und überhaupt hatte Luther Melanchthon vielfach die begrifflich-seinere Durchbildung und Vertretung seiner Lehre in den Streit- und Ausgleichs- verhandlungen mit den Katholiken wie sonst überlassen.

Dabei konnte nun Melanchthon, trot aller Weichheit und Anpassungsfähigkeit seiner Natur, bennoch nicht bloß das andere Ich Luthers bleiben. Er bildete sich seine eigenen Anschauungen, und er wurde bei seinem irenischen Sifer nicht selten auch, mindestens für die Formulierung seiner Meinung, von den Gegnern beeinflußt. Und dieser Sinfluß verstärkte sich natursgemäß nach dem Tode Luthers So nahm bei ihm allmählich eine Anzahl von Lehren eine von Luthers Sinn abweichende Färbung an, so besonders die Lehre von der Bedeutung der guten Werke sir die Erreichung der Seligkeit, die Frage nach dem Mitwirken des eigenen Willens bei der Nechtsertigung und endlich das schwere Problem, ob Christi lebendiger Leib im Brote und Weine des Abendmahls unmittelbar gegenwärtig gedacht werden müsse oder nicht.

Melanchthon indes war sich dieser Abweichungen nicht bewußt oder wollte sie wenigstens nicht Wort haben. Ein bei
dem regen Interesse der Zeitgenossen an dogmatischen Fragen
bald unhaltbares Verfahren. In Flacius Ilhricus, einem Liebling des verstorbenen Luther, fand sich der scharfe Kopf, der
den ursprünglichen Luther gegen Melanchthon zu retten unternahm: offen traten die Gegensäße des Melanchthonismus und
des Luthertums zu Tage; und wenn Melanchthon zu Wittenberg der unbestrittene Lehrer des albertinischen Sachsens blieb,
so eiserte jest Flacius von Jena her, aus der neubegründeten
Universität des ernestinischen Thüringens. Mit all dem groben

Schlagzeng bes 16. Jahrhunderts wurde der Kampf von beiden Seiten her von Jahr zu Jahr erbitterter geführt, Kirchen und Lehrjäle hallten wieder von schimpflichem Geschrei; und schon im Religionsgespräche zu Worms (Herbst 1557) wurden die Gegensäte aller Welt und damit auch den Katholifen offenbar.

Vor allem ergab sich da immer mehr, daß die wichtigsten der besonderen Lehren des alten Humanisten Melanchthon nahe Verwandtschaft besaßen mit den Lehren der resormierten Schweizer, mit Anschaumgen Zwinglis — und vor allem mit Anschaumgen Calvins. So glaubten z. B. die Flacianer schon zu Vorms Melanchthon tressen zu können, indem sie beantragten, Calvins Abendmahlssehre zu verdammen. Und so mischte sich in die bestehenden Gegensäße des Altsuthertums und des Meslanchthonismus ein drittes Element, das des Calvinismus. Dies Element aber wurde rasch von um so größerer Wichtigkeit, ja drängte sich schließlich überwuchernd in den alten Gegensaß, als die Lehre Calvins im Westen Teutschlands und namentlich jenseits der Westgrenzen ansing, eine mächtige Verbreitung zu sinden.

Nirgends aber faßte der Calvinismus fester und früher Fuß, als in der Kurpfalz; bereits Ottheinrich hat den reformierten Franzosen Boquin in der Heidelberger theologischen Fakultät angestellt, und schon bei seinem Tode (1559) erwiesen sich Geistlichkeit, Beamtentum und Universität nach calvinischer und lutherischer Lehre gespalten.

Was aber bei Ottheinrichs Ledzeiten mehr selbständig einsgedrungen war, das wurde von Friedrich III. von Jahr zu Jahr dewußter und systematischer eingeführt. Im Jahre 1563 war Friedrich so weit gelangt, daß er eine neue Kirchenverssissung in calvinischem Sinne begründete; Jahrs darauf frönte er sie durch endgültige Ginrichtung eines völlig calvinisch gedachten obersten Kirchenrats. Und gleichzeitig hiermit erschien, von den calvinischen Theologen Olevianus und Ursinus versast, der Heidelberger Katechismus, und in den Gemeinden des Landes verschwanden die lutherischen Pfarrer, ohne daß es übrigens,

<sup>1 €.</sup> oben €. 561 ff.

wenigstens am Rheine, zu stärkerer Bewegung ber Laienwelt gekommen wäre.

Konnten nun Reich und Kaiser, lutherische und zwinglische Protestanten biesen Borgängen lautloß zusehen? Und gar bie Katholiken? Sie, die die Unduldsamkeit des Calvinismus aus den Borgängen jenseits derwestlichen Grenzen zur Genüge kannten?

Kaiser Marimilian II. suchte wohl, aus dem alten Hasseines Hausels gegen die pfälzischen Wittelsbacher heraus, den pfälzischen Calvinismus einfach zu vernichten; auch besorgte er von den französischen Verbindungen des Pfälzers Vöses und mochte vielleicht ahnen, welche Vedentung die Pfalz einst als Vormacht des deutschen Calvinismus erlangen könne. Aber seine Thätigkeit, auf dem Angsburger Reichstage des Jahres 1566 anfangs erfolgreich, blieb schließlich doch völlig vereinzelt und wirkungslos. Man mußte sich auf den Calvinismus als Reichsgenossen einrichten.

So kam alles auf die Haltung der älteren protestantischen Richtungen zu ihm au. Und hier zeigte sich nun, daß diese gegenüber dem neuen Feinde ihrer älteren Zwiste auscheinend vergaßen. Welanchthon war am 19. April 1560, streitense und sebenssatt, gestorben; Flacius war Ende 1561 aus Jena verstrieben worden und führte seitdem ein halbverborgenes Wandersteben ohne Bedeutung. Es gab damit weder einen gellenden Ruser im Streite, noch einen verehrenswürdigen Vertreter einsseitiger Prinzipien mehr: die trennenden Momente des Flacianismus und Melanchthonismus schienen vergessen werden zu können; leidlich einmütig schloß sich das Luthertum zusammen.

Und gang einmütig trat es dem Calvinismus entgegen.

Indem dies aber geschah, singen die politischen und relisiösen Gegensätze im Protestantismus an, sich zu decken: die calvinistischen Pfälzer standen gegen die lutherische Partei Kursjachsens. Konnte unter diesen Umständen der glänzende Aufschwung des Protestantismus im ersten Jahrzehnt nach dem Augsburger Religionsfrieden fortdauern, war ihm etwa gar die Eroberung Dentschlands gewiß?

Die beginnenden Gegenfäße unter den Protestanten äußerten sich früh in der innerdeutschen Politik. Der allgemeine Schauplat dieser Politik aber war von jeher, und erst recht, seitdem die Macht des Fürstentums aufs stärkste gewachsen war, der Reichstag.

Schon während der Tagungen der Jahre 1556 und 1557 war da die Pfalz als Vertreter der schärferen protestantischen Tonart aufgetreten; ihre Staatsmänner hatten versucht, jenen geistlichen Vorbehalt hinwegzuräumen, der den Protestantismus nach Meinung der Katholiken vom Erwerd der geistlichen Fürstenstimer gesetzlich feruhielt. Dabei war ihre Ubsicht gewesen, an dessen Stelle eine allgemeine Duldung in dem Sinne treten zu lassen, daß das Recht jedes Standes oder Unterthanen zum Anschluß an irgend ein Bekenntnis gewahrt werde 1. Es war eine protestantische Politik, in der sich stolz die Zuversicht zur eignen Sache spiegelte.

Aber schon damals war Kursachsen der Pfalz entgegengetreten; es wünschte nicht an den Friedensabmachungen des Jahres 1555 gerüttelt zu sehn; und völlig zuwider war ihm, daß die Pfalz ihren Dulbungsvorschlag durch Verweigerung einer Türkensteuer zu ertrozen suchte, die der Kaiser gefordert hatte.

Der Ausgang aber war tropbem ber Kurpfalz verhältnismäßig günstig. Zwar wurde die Türkenhilse, wenn auch längst nicht in der von Kursachsen befürworteten Höhe, bewilligt, aber in Sachen des geistlichen Vorbehaltes vereinten sich doch am Ende alle Evangelischen, einschließlich sogar Kursachsens, zu einer seierlichen Verwahrung dahin, daß sie sich an ihn nicht gebunden erachteten.

Verwandt, wenngleich für Kurfachsen nicht mehr gleich unbefriedigend, verliefen die Verhandlungen der Reichstage der

<sup>1</sup> Dies verstanden die Pfälzer damals unter Freistellung. Die Litteratur zu ihrer engeren und weiteren Auffassung verzeichnet jetzt am besten Hansen, Auntiaturber. 2, S. XXI Anm. 1. Bgl. auch Ritter, D. Gesch. 1, 503 Anm. 2; Bolf in N. Arch. f. sächs. Gesch. u. Altertumskbe. 11 S. 316, und Hansen a. a. D. 1, S. 2 Anm. 6.

Jahre 1559 und 1566, sowie des Regensburger Kurfürstentages zur Wahl König Rudolfs II. (im Jahre 1575). Noch dauerte die allgemeine politische und geistige Vorwärtsbewegung der Protestanten, wenn auch in immer weniger energischen Schritten, fort; und ihr Charafter verlieh der pfälzischen Politik noch immer so viel Kraft, daß sie dem von Sachsen geführten, an sich viel mächtigeren Luthertum die Wage halten konnte.

Aber der Reichstag zu Regensburg vom Jahre 1576 brachte den Umfchlag und damit die offene Spaltung der protestanstischen Parteien.

Bu Regensburg hatte Kurpfalz im Jahre 1575 wieder einmal die Aufhebung des geistlichen Vorbehaltes beantragt, und zwar
vornehmlich in dem Sinne, daß den geistlichen Ständen die Freiheit gewährt werde, unbeanstandet zur Augsburgischen Konfession überzutreten. Jugleich aber hatten die Pfälzer Räte die längere Zeit fast vergessene Deklaration König Ferdinands I. vom 24. September 1555, ursprünglich das Korrelat zum geistlichen Vorbehalt, wieder hervorgeholt; nach ihr follten die protestantischen Unterthanen geistlicher Fürsten Dulbung genießen. Diese Deklaration wünschten sie jetzt feierlich bestätigt und dem Religionsfrieden von 1555 einverleibt zu sehen.

Auf bem Kurfürstentage zu Regensburg hatten die pfälzischen Staatsmänner ihr Ziel nicht erreicht; wohl aber war ihnen die erneute Erörterung ihrer Wünsche auf dem kommenden Reichstag zu Regensburg, 1576, versprochen worden. In der That brachte jett Kurpfalz, von den protestantischen Ständen des Westens gut unterstützt, die Sache wieder vor und erreichte, daß fast sämtliche protestantische Gesandte die auch diesmal wieder gesorderte Türkenhilse zu verweigern drohten, es sei denn zuvor wenigstens die Deklaration bewilligt.

Aber in diesem Augenblick trafen die Verbündeten auf den hartnäckigsten Widerstand des Kaifers, der Katholiken und vor allem des päpstlichen Auntius Morone, der die katholische Sache mit Geist und Sifer vertrat. Und nun stellte sich Kur-

<sup>1</sup> S. oben S. 471 und 472.

sachsen, und unter seinem Einfluß auch Aurbrandenburg, auf die Seite des Kaisers. Hatten sie vorher schon veranlaßt, daß die Frage nach Aushehung des geistlichen Vorbehaltes zu Voden siel, so erklärten sie jetzt, noch viel weitergehend, sie würden der Aurpfalz nimmermehr in der Politik der Steuerverweigerung für den Türkenkrieg folgen, dessen Schäden sie freilich au ehesten treffen konnten; und schließlich zogen sie sogar den Antrag auf Anerkennung der Deklaration ihrerseits zurück.

Damit siel die pfälzische Aftion; flar lag jett der Bruch in der inneren Reichspolitik zwischen Pfalz und Sachsen, zwischen westlichem und öftlichem Protestantismus vor Augen. Es war kurze Zeit vor dem Tode Kaiser Maximiklians II. (12. Oftober 1576), dem in Rudolf II. ein gehorsamer Sohn der Kurie, ganz ein Werfzeng göttlich-katholischer Vorsehung zu solgen schien; vergnügt kehrte Morone nach Italien heim zu den Palästen des Papstes.

Inzwischen aber war auch auf dem Gebiete der auswärtigen Politif der Gegensatz unter den Protestanten zu Tage getreten.

Die auswärtigen Beziehungen der Protestanten wiesen aus der Zeit Karls V. her vor allem auf Frankreich: die französsischen Herrscher waren als Gegner des spanischen Universalismus naturgemäß Freunde der deutschen Geisteserhebung gewesen. Inzwischen aber war nun in Frankreich selbst eine mächtige protestantische Bewegung erwachsen. Da war es angemessen, daß die deutschen Protestanten vor allem mit ihr in Berbindung traten. In der That fühlten die evangelischen Stände wenigstens des Westens das Solidarische der gegenseitigen Entwicklung; im Jahre 1562, nach Ausbruch des ersten französischen Religionskrieges, brachten sie 100 000 Gulden zur Unterstützung Colignys und seiner Partei auf. Allein da die französische Kirche calvinischen Charafter hatte, so stellten sich intimere Beziehungen schließlich doch nur zur Kurpfalz ein.

Anßer der französischen Bewegung war weiter, und noch viel mehr, das Schickal der Riederlande geeignet, die Augen der Protestanten aus dem engeren Kreise des Reiches auf sich

zu ziehen: war man ihnen als Neichsverwandten nicht doppelt zur Hilfe verpflichtet? entschied sich nicht in ihren Käunssen ein großer Teil der Schicksolse birg? Diesen Erwägungen waren die Protestanten im Neiche in der That zugänglich; allein da die Niederlande vor allem dem Calvinismus zuneigten, da fernerhin eine nicht unbedeutende religiöse Propaganda gerade von der Kurpsalz aus nach dem Niederrhein und den Niederlanden betrieben zu werden schien, so verslachten sich anch hier die allgemeinen protestantischen Sympathien — und übrig blieb nur eine intensive Teilnahme der Pfalz.

So war der pfälzische Kurfürst, um jo mehr, ba seine Mate an eine allgemeine europäische Verschwörung Ratholizismus gegen die Protestanten glaubten, allein der Träger einer aftiven protestantischen Politif über die westlichen Grenzen des Reiches hinaus; und nur gelegentlich wußte er etwa noch Württemberg ober Seffen für seine rastlosen Plane eines Gingreifens in diefer Richtung zu gewinnen. Und auch wenn er es unternahm, mit Silfe fremder Mächte, bald Frantreichs (im Jahre 1567), bald Englands (im Jahre 1569), die übrigen protestantischen Stände aufzurütteln, scheiterte er regelmäßig an beren Indolens und bem Ginfpruch Rurfachiens. Co blieb die furpfälzische Aftionspolitif trop fortwährender Berhandlungen mit ben protestantischen Ständen im Reiche wie mit den frangösischen Protestanten und Dranien doch schließlich faft völlig unfruchtbar; es mußte für fie fcon als ein Erfolg gelten, wenn fie im Sahre 1570 einen Reichsabschied burchsette, wonach es fremden Mächten nicht geradezu verboten ward, in den Territorien deutscher Fürften für fich zum Kriegedienst werben zu laffen1, und wenn fie auf Grund diefes Abschieds noch mehr als ein Jahrfünft hindurch bald die Hugenotten, bald die Riederländer mittelbar zu unterstützen in der Lage war.

Überschaut man aber auf Grund all ber soeben geschilderten Borgänge die Lage bes Protestantismus etwa im ersten Jahr-

<sup>1</sup> C. oben S. 590.

fünft der siebziger Jahre, so läßt sie sich, im Vergleich zu dem frohen Aufschwung des ersten Jahrzehnts nach dem Augsburger Religionsfrieden, befriedigend nicht mehr nennen. Die turpfälzische Politik war im Innern wie im Äußern lahm gelegt, und die inneren Gegenfäße waren keineswegs aufgeshoben; das einzige, was man zu gunsten des Bestehenden anführen konnte, war, daß es noch nirgends zum offenen Konsliste gekommen war.

Dieser Konflitt aber drohte nun immer näher, da sich die Gegensäße zwischen West und Dit, zwischen Pfalz und Sachsen, zwischen Calvinismus und Luthertum immer mehr erhoben. In dieser Richtung verlief vor allem die konfessionelle Entwicklung der siedziger Jahre.

Kurfürst August von Sachsen war stolz auf sein unverfälschtes Luthertum. Er kannte sich zwar in den dogmatischen Feinheiten nicht recht auß; aber er war überzeugt, daß es kein vollendeteres lutherisches Kompendium gebe, als das dogmatische Grundgesetz seines Landes, das 1560 erschienene Corpus doctrinae christianae Misnicum oder Philippicum, dasaußer den drei alten Symbolen nur von Melanchthon versaßte Schriften enthielt.

Konnte aber nun dies Corpus, bei der Stellung Melanchsthons in seinen letzten Jahren, wirklich die reine lutherische Behre enthalten? Und wurde Luthers Glaube an den sächsischen Universitäten Wittenberg und Leipzig, die ganz den Spuren Melanchthons folgten, in Wahrheit noch ohne Falsch gelehrt? Das war die Frage, die aus den Kreisen der sächsischen Landesstirche von dem Augenblick an immer dringlicher erscholl, da durch den Vergleich des calvinischen Dogmas mit dem lutherischen auch blöderen Augen die Lehrunterschiede Melanchsthons und Luthers klarer entgegentraten. Auch in die Ohren des Kursürsten drang diese Frage, und da er ihrer nicht Horr zu werden vermochte, so begann er bedrängt, verdrießlich, mißtraussch zu werden. Spielten seine obersten kirchlichen Verater nicht etwa verstecktes Spiel mit ihm?

In der That war man in Wittenberg, wie sonst in den Kreisen der Melanchthonianer, sich des eingeschlagenen fryptocalvinischen Wegs vollkommen bewußt; und man glaubte auf ihm durch langsames und verbecktes Vorgehen die Lehre Luthers wirklich allmählich beseitigen zu können. Gin gefährliches Unternehmen, falls etwa dem Kurfürsten die Augen geöffnet wurden.

Und das geschah im März 1574. Ein aufgesangener unworsichtiger Brieswechsel der Vertreter des Kruptocalvinismus am fursächsischen Hose enthüllte dem Kursürsten alles. Der jähzornige Mann wütete. Die schuldigen Mitwisser, der gescheime Nat Cracow und der Leibarzt Dr. Peucer, wurden seitgessetzt und teils durch Folter, teils durch Verlesung des Todessurteils förperlich und geistig gemartert; nicht viel bessertige erging es dem Hosprediger Schütz und dem Superintendenten Stößel. Und überall im Lande ward die bose Sanytocalvinismus aufgesucht und ausgerottet.

Aber damit nicht genug. Die Sorge vor der Wiedersfehr solcher Überraschungen gebot positive Maßregeln: eine absolut sichere Zusammenkassung der lutherischen Lehre, und nicht bloß für Kursachsen, sondern für alle Bekenner des Luthertums mindestens auf deutscher Erde, mußte hergestellt werden.

Nun war der fromme Herzog Christoph von Württemberg schon längst barauf ausgegangen, eine folche "Konkordie" zu stande zu bringen; und nach seinem Tode hatte sein Kangler Jacob Andrea diese Bestrebungen in großen Rundreisen an den protestantischen Fürstenhöfen fortgesett. Jest nahm sich Rurfürst August diefer Anfänge aufs eifrigfte an: Theologen und Fürsten follten nun endgültig zusammenwirken, die reine Lehre festzulegen. So holte ber Kurfürst Jacob Andrea aus Württemberg herbei, Martin Chennit aus Braunschweig, David Chntraeus aus Mecklenburg, anderer nicht zu gebenken. Und die begannen darauf die Formel dogmatischer Ginheit zu suchen, die allaemeine Unerkennung fordern dürfe. Nach wiederholter Beautachtung von allen Seiten ging die Konkordienformel ichließlich aus einer letten Beratung Undreas, Chemnigens und Selneffers, die zu Klofter Bergen bei Magdeburg Mars-Dlai 1577 ftattfand, vollendet hervor. Und nun wußte ihr Rurfürst

August, ob auch die widerlichsten theologischen Kämpse weiter tobten, dennoch allmählich wie die Zustimmung seiner Landes firche, so die Anerkennung vieler fürstlicher Glaubensgenossen und protestantischer Reichsstädte zu gewinnen; von 86 evangelischen Reichsstädten und ca. 8000—9000 Theologen war sie schließelich unterschrieben. Am 25. Juni 1580, 50 Jahre nach der übergabe der Augsburgischen Konsession, wurde das Konstordienbuch, d. h. das nunmehr mit der Konkordiensormel absgeschlossen Korpus der lutherischen Bekenntnisschriften, seierlich in Dresden veröffentlicht.

Es war gewiß eine bebeutsame Kundgebung des protestantischen Geistes. Aber sie besiegelte für Deutschland zugleich den dogmatischen Zwiespalt der protestantischen Entwicklung. Und auch an eine Ausgleichung der calvinischen und lutherischen Gegenstäte selbst nur für das praktisch-politische Handeln war jetzt nicht mehr zu denken. Das bedeutete in diesem Augenblick die Verswigung des Zwiespalts der westlichen und östlichen Protestanten: alsbald schon nach der Entdeckung der kryptocalvinischen Strösmungen in Sachsen war Kurfürst August in schneibenden Gegensatzur Kurpfalz getreten.

Num war zwar in der Pfalz nach dem Tode Friedrichs III. (26. Oftober 1576) unter dem neuen, fränklichen und schwachen Kurfürsten Ludwig das Luthertum wieder eingeführt worden und Ludwig hatte nach einigem Zögern sogar die Konkordiensormel unterschrieben: das wichtigste Verbreitungsgebiet des Calvinismus in Deutschland schien beseitigt. Mit nichten beseitigt aber war der calvinische Glaube. Die weitverbreitete Hinneigung zu den Lehren Melanchthons kam jest überall dem Calvinismus zu gute; allenthalben, namentlich am Rhein, wuchs die Zahl seiner Vecenner. Schon traten hier und da neue kleine Calvinistensfirchen hervor, so in Nassau-Dillenburg, in Vremen — und wie lange konnte es währen, bis auch in der Pfalz die Lehre Calvins von neuem zum Durchbruch kam?

So war die konfessionelle Einheit der Protesianten jett für immer dahin. Sie war es um so mehr, als auch einzelne bedeutende protestantisch = lutherische Stände wiederum der

Konfordiensormel nicht beigetreten waren. Die Losung war daher für alle Denominationen des Protestantismus von nun ab mehr als je engherziger Abschluß. Indem die Gegensätze reinlich ausgearbeitet wurden, traten sie erst recht hervor; und aus den konfessionellen Differenzen erwuchsen neue Verschiedensheiten auch der politischen Stellung.

Bur selben Zeit aber, ba der Protestantismus so zu ebben begann, stieg hoch und höher die Flut des Katholizis-mus. Die katholiziche Frömmigkeit erlebte einen neuen Aufschwung, der nach mannigkachen, teils halb politischen, teils frei gesellschaftlichen Anfängen seinen vornehmsten Ausdruck in der Gründung des Jesuitenordens fand; das Papstum ward wiederum ein kirchtiches Amt; der Kirche erwuchs aus den Sahmgen des Konzils von Trient ein gewaltiger Halt; und einmütig schließlich und mitthätig vertrauten die deutschen Katholiken von neuem auf die Wirkungen ihrer glücklich wieder geordneten Kirche.

## H.

1. Der heilige Ignatius (Don Jüigo Mecalde de Lonola), im Sabre 1491 geboren, war ein jüngerer Zeitgenoffe Luthers. Aber nicht in der rußigen Stube einer armen Bergmannsfamilie erblickte er das Licht der Welt. Er war der Sproß eines der ersten Adelshäuser jenes rätselhaften, mit feurigster Gin= bildungsfraft ansgestatteten Bolfes der Basten; nicht weit von San Sebaftian ragte bas Schloß feiner Ahnen hoch in die blane Luft der Enrengen. 2113 von edelster Geburt hat er fich auch fein ganges Leben hindurch erwiesen; niemals ift ihm Gemeines nahe getreten. Gein Beruf ichien gunadift mit feinem Stande gegeben; als fühner Kriegsmann zeichnete er sich schon in jungen Jahren aus. Da bannte ihn im Jahre 1521 eine schwere Berwundung, die er sich im Kampfe um das navarresische Pampelona zugezogen, ans Krankenlager; ber Nitterromane fatt las er Heiligenlegenden; und der Thatjache gewiß, daß er, wenn auch genesen, boch zum Kriegsbienste niemals mehr werde tauglich

Diefer Abschnitt ift schon in Nr. 23 ber Zukunft vom 29. März 1895 im wesentlichen in ber hier gegebenen Fassung gebruckt worden.

fein, entdeckte er, verwundert zunächst, den in den verborgensten Tiefen feines herzens raufchenden Quell religiöser Gefühle.

In Rätselreden eine Zukunft christlicher Entsagung ans deutend, verließ er das Schloß seines Bruders in Guipuscoa; ein Asket im Sinne des früheren Mittelalters, ein Bettler, wollte er im Lande umherziehen. So ritt er in friegerischem Schnuck zum Kloster Montserrat, der Stätte längst geheiligter Verehrung; knieend während der Nacht, vor dem Feste der Verskündigung Mariä, im uralten Brauche der Wafsenwacht, weihte er sich zum Ritter der heiligen Jungfrau. Arm, wassenloß zog er darauf von dannen; dem nächsten Vettler überreichte er sein letztes glänzendes Gewand; im Büßerhemd, die Lenden mit einem Stricke umgürtet, wird er von nun ab Gott in der Handsreichung der Krankenpslege dienen.

Aber balb genügte seinem nimmer schlasenden Intellekt die praktische Askese nicht mehr; er rettete sich in die Einsamkeit des Dominikanerklosters Manresa; und nervöß erregt ja angestachelt durch alle Mittel der Selbstpeinigung, durch Kasteiung und Fasten, suchte er die Selbstdetrachtung im Sinne des heiligen Vernard, des Vonaventura und des Franz von Assisi. Und welcher Bunder wurde sein glühendes Hirn gewürdigt! Fortsgerissen von den Schauern der Vision erblickte er das Geheimnis der heiligen Dreisaltigkeit, ward er des unmittelbaren Ansschauens der göttlichen Weltordnung teilhaftig; bis zur Dauer achttägiger Verzückung erdehnte sich seine Efstase.

Aber in all diesen Gnadenzuständen, jest wie später, blied Don Jüigo der willensstarke Nittersmann, der er gewesen. Er ruhte in der Ekstase nicht lässig aus, wie einst die Mystiker Deutschlands, wie damals noch zahlreiche mystisch bewegte Scelen Spaniens; er ließ sich von ihr nicht aus sich heraussträngen; seine Selbstbeherrschung — wie er es ausdrückte, seine discretio — ging niemals verloren. So ging er auch nicht unter in der frommen Wollust dieser Übungen; ein organisatorisches Genie vielmehr, wie einst Bonisaz, wurde er aus den Ersahrungen persönlicher Frönunigkeit immer wieder den Daseinssfragen der Kirche zugedrängt: dem Ganzen wollte er dienen.

Und alsbald begriff er, daß es hierzu anderer Vorfenut= niffe als der feinigen bedürfe. Rach einer fromm-abentener= lichen Fahrt zu den Stätten des Morgenlandes, da seine gegenständliche Phantafie greifbar die Fußspuren des Herrn zu berühren meinte, studierte er eifrig zu Barcelona, zu Alcala und Salamanca, fowie, nachbem er bort als religiöfer Conberling ber Juquisition verdächtig geworden war, feit Aufang des Jahres 1528 zu Paris. Und indem er nun im geistigen Centrum der westeuropäischen Nationen der vollen Auffassungswelt dieser Rationen näher trat, indem er fah, wie sich in Deutschland ber freche Geift einer angeblich neuen evangelischen Freiheit gugellog züngelnd erhob, ward er fich flar über die Ziele eines driftlichen Richt dem äußeren Rampfe gegen die Beiden, wie er wohl geträumt, follen seine Dienste gewidmet fein, der Berteis bigung vielmehr der mittelalterlichen Frömmigkeit, in der er lebte, und die in feinem Seimatland bald in den Meditationen bes Petrus von Alcantara und der seligen Theresia von Jesu wie in den Beiligenbildern der großen spanischen Maler eine glan-Bende Auferstehung feiern wird. Diefer Frommigkeit, ber Rirche, die sie entwickelt hat, und bem Papsttum, bas diefe Rirche front, foll ber Strom feines Lebens fliegen.

Und nicht bloß der seine. Schon längst hatte er erkannt, daß es für seine Ziele der vereinten Austrengung gleichgestimmter Geister bedürfe. So hatte er eine Schar degeisterter Genossen zu sich heranerzogen, den Savonarden Petrus Faber, den künftigen Verbreiter des Jesuitismus in Deutschland, eine schwärmerisch-unselbständige Natur, doch unter energischer Leitung der größten Dinge, selbst höchster diplomatischer Klugheit fähig, serner den Navarresen Franz Lavier, dereinst den großen Heidenspossen Haustresen, und Alonso Salmeron, den Feurigen, die beiden großen Theologen, die Helden des Tridentimums, endlich den liebenswürdigen Nikolaus Bobabilla und andere. Und sie alle wußte er völlig eins mit sich zu machen, indem er sie denselben Bildungsgang durchlausen ließ, den seine eigene Entwicklung genommen hatte.

In geistlichen Übungen (exercitia spiritualia) wurden sie unter Umständen äußerer Usteje unterworfen, dem Tragen von Cilicien, der Geißelung, der Berwundung. Bor allem aber wurden fie einacführt in die Geheimnifie kontemplativer Selbsterforschung und Selbstzermarterung; und aus ihnen heraus, wie sie in systematischer Gewissensleitung durch Longla selbst wochenlang währten, wurden empfängliche Scelen fogar emporgezückt zu visionärem Berhalten. 2113 sicheres Ergebnis aber fand sich allezeit während der Übungen eine knechtische Furcht ein vor dem unergründlichen Walten des Allerhöchsten und der eine Gedanke, daß Gott, ein Berr aller Dinge, ein furchtbarer Richter vor allem sei aller fündigen Geheimniffe der Menschenscele. Es war ein Zuftand, ber, planmäßig mit allen Mitteln jüdlich erregter Borftellungsfraft, allen Werkzeugen erprobter mittelalterlicher Frömmigkeit berbeigeführt, ähnliche Wirkungen hervorrief, wie sie Luther in der Ginsamfeit der Erfurter Klofterzelle mit verwandten Mitteln erzeugt hatte.

Aber während Luther aus den Schauern der Verzweiflung heraus durch ein persönliches Verständnis der Vibel dem uns mittelbaren Verhältnis seiner wie jeder anderen Menschenseele zum alten und doch nun so neuen Christengotte Bahn brach, wies Loyola die also Verzweiselten zurück auf die objektiven Gnadenmittel der Kirche: in ihnen sollte der einzelne sich, sein Heil, seinen Verstand und seinen Willen geborgen fühlen. Es ist der entscheidende Unterschied zwischen Protestantismus und modernem Katholizismus.

Der moderne Katholizismus beruht auf der Fesselung des Sinzelnen an die Wirfung der Saframente, der magischen Gnadensmittel der Kirche; er bedarf, um diese begehrenswert zu machen, der sortwährenden Wiedererregung mittelalterlicher Frömmigkeit in Kontemplation und Askese, ja gelegentlich sogar in ekstatischer Narkose. Der Protestantismus dagegen, der den Sinzelnen seinem Gotte unmittelbar, ohne obsektive Zwischenglieder der Vermittlung, gegenüberstellt, bedarf der mittelalterlichen Frömmigkeitserreger nicht mehr und hat statt bessen neue Stusen einer weit vers

geistigteren Frömmigkeit vom Pietismus ab bis auf unsere Tage burchschritten.

Für Lonola aber bedeutete das Auffuchen der Kirche aus den unbefriedigenden Schrecken ber mittelalterlichen Frommigfeit heraus ein einziges, ein volles Heil. In der Kirche hat der verzweifelte und verlassene Fromme sich gang zu finden: fie ift fein Verftand und fein Wille. Erscheint uns etwas weiß, wovon die Kirche lehrt, es sei schwarz, so werden wir unfer Urteil durch bas ihrige erfeten. Befiehlt die Kirche etwas, jo wird es der Fromme vollbringen: denn er ift ein Wertzeng der Kirche. Das gilt für jeden Frommen; um wie viel mehr für die, die in Frommigkeit vollkommen fein follen, für die besonderen Diener und die Erwählten der Rirche. Bon diesem Standpunfte hat es der beilige Ignatius gegenüber feinen Jüngern ausgesprochen: "Ich will, teuerste Brüber, daß alle durch wahren und vollkommenen Gehorsam, durch Berzicht auf Urteil und Willen, hervorragen . . . Daber mußt ihr auch eifrig das verhüten, daß ihr euch nicht bemüht, zu irgend einer Zeit den Willen der Oberen, den ihr für den göttlichen halten müßt, nach eurem Willen zu beugen . . . Wer aber sich durchaus gang Gott opfern will, der muß außer dem Willen auch die Ginsicht, die Vorstellungsgabe barbringen, daß er nicht nur basfelbe wolle, fondern auch basfelbe bente, wie ber Obere. und beffen Urteile bas seinige unterwerfe, soweit der ergebene Wille den Verstand zu bengen vermag."

Es sind Worte, die zugleich den ganzen praktischen Untersichied der Lehren des heiligen Jgnatius von denen der mittelsalterlichen Mystik, mit der seine Frömmigkeit sonst so verwandt ist, begreisen lassen; nicht vergebens haben die Zesuiten später die deutschen Mystiker des Mittelalters systematisch in Versgessenheit zu bringen gewußt. Die mittelalterliche Mystik sincht ein Aufgehen des Willens wie des Verstandes in Gott anzusdahnen; in diesem Sinne erstrebt sie Gelassenheit, d. h. quietistisches Ausruhen im transcendentalen Prinzip. Der heilige Ignatius dagegen wendet die durch alle Mittel der Askese und der Kontemplation angesachte religiöse Stimmung ins Diesseits,

bezieht sie auf die Kirche, gießt sie in wild entfesselte Energie um und macht sie in diesem Sinne, einen unwiderstehlichen Strom weltvergessender Begeisterung und Thatkraft, der einen Kirche dienstbar.

Damit drängte die neue Frommigfeit ohne weiteres auf Thaten. Und indem sie zu einem Gemeingut bes Kreises junger Leute geworden war , die der heilige Ignatius um sich gesammelt hatte, war fie an die Lebensäußerungen eben diefes Kreises gebunden. Welche Plane wurden da nicht geschmiedet! Man wollte in Paläftina ber Kirche Nitterdienste verrichten. Man verbrachte manches Sahr in halb abenteuerlicher Predigt und Seelforge in den oberitalienischen Ländern und 311 Rom. Endlich aber fanden sich, um die Wende ber dreißiger und vierziger Jahre des sechzehnten Jahrhunderts, die rechten Formen für die neue Absicht. Am 27. September 1540 erhielt der heilige Ignatius für sich und seine Schar durch eine papftliche Bulle mit ben bezeichnenden Gingangsworten "Regimini militantis ecclesiae" ben Charafter eines Kriegsjähnleins Christi, einer Compania de Jesus: einer frommen Truppe, die fich der Förderung der Seelen in Leben und Lehre und der Berbreitung des rechten Glaubens widmen follte in Reuschheit und Armut und in absolutem Gehorsam gegen den Oberen, in bem Chriftus als gleichsam gegenwärtig anzuerkennen und gu verehren fei. Als Oberfter aber aller menschlichen Oberen erschien der Bapft, der Berrscher der hierarchischen Kirche. find die Anfänge des Jesuitismus.

Die Gesellschaft sollte anfangs nicht über sechzig Mitsglieder umfassen; bald aber fanden sich der frommen Streiter mehr, und eine Bulle vom 14. März 1543 hob die Begrenzung der Mitgliederzahl auf. Damit erst recht begann unter der Leitung Ignazens als des ersten Generals der neuen Armee die Organisation des Kampses.

Natürlich, daß sie eine monarchische, ja eine absolutistische sein würde. Was besagte das Bestehen einer Generalkongregation des Ordens neben dem General? Die untersten Glieder der Gesellschaft begaben sich ihres Willens und Intellekts zu gunsten der nächsten Oberen, diese zu gunsten höherer, die höchsten zu gunsten endlich des Generals: dieser war geistlicher Diktator, war Christus quasi praesens. Es war eine Organissation, die der heilige Ignatius der göttlichen Weltordnung, die er einst visionär geschaut, unmittelbar nachgebildet hatte; damals war ihm durch die göttliche Vorsehung alles sanst gesordnet erschienen, das Unterste durch das Mittlere, das Mittlere durch das Hochste; was Wunder, daß dem Orden späterhin die Konstitutionen seines Gründers als unmittelbare Offensbarungen galten!

Aber indem der General allein meinte und befahl, bedurfte er der Ausführung seines Willens und des Geheinmisses zur Sicherung seiner Herrschaft. Denn was ist groß ohne Unterbau und was erhaben, ohne unfaßbar zu sein? So waren die Mitglieder der Gesellschaft gleichsam in mehrere konzentrische Ringe geordnet, um in immer höherer Neinheit Gott nach dem Munde feines Vertreters, des Generals, zu dienen. Den innersten Ring bildeten die Professen, eine kleine Auzahl erprobter Männer, die tadellos alle tieseren Stussen des Ordens durchschritten hatten, hochgebildete Leuchten vor allem der Theologie und Philosophie und dennoch unansechtbar in der einzigen Besesisterung für die Ziele des Ordens. Sie allein hatten aktives und passives Wahlrecht für die Neumung des Generals; sie sind das Mark der Gesellschaft.

Einen weiteren Ring bilbeten die geiftlichen Koadjutoren, Mitglieder von voller Geistesbildung, die der Gesellschaft durch ihren Sid rückhaltlos verbunden waren, während der General sie unter Umständen entlassen mochte. Sie waren zahlreich; sie bildeten die äußerlich werkthätigen Mitglieder; ihr Kampfplat war die Predigt und die Lehre, die Mission und vor allem der Beichtstuhl. Unter den Koadjutoren aber standen die Mitglieder noch weiterer äußerer Ringe dis hinad zu den Rovizen und allen denen, die in der reichen Zahl der Proben standen, ehe ihre volle Aufmahme in die Gesellschaft ersolgte.

Denn Jahre bes Dulbens und ber Selbstertötung ver-

gingen, ehe der Zugelassene sich den heiligeren Zirkeln des Ordens nahen durfte. Da gab es Probezeiten im Feuer immer wiederholter geistlicher Exercitien und Jahre, in denen der Sinzelne vornehmlich nur noch beobachtet, untersucht, getadelt, gerügt ward. Da gab es Prüfungen in der Krankenpslege und in der Demut des Bettels, im Lehramte und in der Seelsorge, im Kirchendienst und in der Wahrnehmung der niedrigsten Berrichtungen des Hauses. Es war eine volle neue Welt mannigfachen Thuns, die sich den Mitgliedern des Ordens, wie jetzt etwa den Offizieren einer unserer modernen Urmeen, die ja auch Staaten im Staate bilden, erschloß.

Aber so reich und ben verschiedensten Begabungen angemessen auch das Feld der Thätigkeit war — der handelnde Refuit gehörte niemals sich felbst. Satte er von vornherein sein Vaterland und die Sprache seiner Kindheit vergessen, hatte er Eltern und Geschwister verleugnet und verzichtet auf Ehre und Besit -, jo fand er im Orben nicht einmal ben freien Dem der Freundschaft wieder. Willenlos, wehrlos, fiel er nur bem Ibeal ber Gefellschaft anheim; fein Denken, fein Thun, fein Lieben gehörte nur ihr. Und Ginrichtungen mechanischen Zwanges forgten bafür, baß er in biefem Buftand verharre. Schritt für Schritt, Stunde für Stunde fah er fich beauffichtigt, all fein Bandeln und Sinnen lag offen por bem Muge einer allgegenwärtigen Denunziation, beren Ausübung Pflicht war; nicht vor dem Verhältnis des Freundes jum Freunde, nicht por ben Beziehungen bes Lehrers zum Schüler machte bie Delationspflicht Salt. Und bamit jene Gebundenheit bes Geistes und Willens aufrecht erhalten werbe, die der Orden verlangte, und die fonst nur dem Geistesleben niedriger Rulturen noch kommunistischen Wirtschaftslebens entspricht, ward im Orden felbst als Boraussetzung bes geistigen Dafeins ein wirtschaftlicher Kommunismus entwickelt. Das ift ber Ginn ber Lehre von der Tugend der heiligen Armut, die gebot, daß bei allem Reichtum bes Orbens ber Ginzelne niemals eine Cache als eigen anfehen und gebrauchen dürfe.

Ill das Menschliche aber, das die Gefellschaft fo, auf ihr

großes Zbeal hingezogen und hingestimmt, sich einwerleibte, das wandte sie nun in scharfem Schliff nach außen, ein Orden des Kampfes. So trat sie auf zu einer Zeit, da die Kirche töblich barnieder zu liegen schien, und lehrte alsbald die oberhirtliche und lehramtliche Souveränität des Papstes; so nahm sie sich der Heidenmission an; so wirkte sie gegen die Protestanten; und so schuf sie vor allem in der eigenen Kirche wieder Sammlung, Zuversicht und Hoffnung des Sieges.

Und wie gelang ihr Werk! Schon beim Tobe Lopolas, im Jahre 1556, zählte der Orden in 13 Provinzen und 100 Niederlassungen über 1000 Mitglieder; siedzig Jahre später hat er 15493, im Jahre 1762 gar 22787 Mitglieder gehabt. Doch abgesehen von dem Aufschwung eigner Macht, mit welcher Wucht der Wirkung wurde der Orden ins Allsgemeine thätig!

Wir verfolgen seinen Einfluß in dieser Richtung hier nicht auf dem Gebiete der Staats- und Kulturgeschichte; oft genug werden wir da seinem Namen noch begegnen. Wohl aber sei hier seine noch viel tiesere Bedeutung für die sittliche Haltung der Kreise erörtert, die seinem Wirken sich öffneten.

Die Frömmigkeit des Ordens, der religiöse Urquell all feines Thuns, ift mittelalterlich. Im Mittelalter hatten einst die Klöfter, einsame Trager ber vergangenen Bilbung fultur= hober Zeiten, als Atolle gleichsam eines großen, fünftigen Festhoher Bildung das gemeine Nivean des Lebens landes überragt. Demgegenüber werden jest, mit dem Tagen der Reuzeit, die Säufer der Gefellschaft Jesu zu stehenbleibenden Resten der unterachenden mittelalterlichen Welt — den Bulkanen verschwundener Weltteile gleich, die eine veränderte Umgebung noch immer mit unterirdischer Erregung bedroben. Indem die Gefellschaft ihre Mitglieder und Jünger in Erlebnissen mittel= alterlicher Frommigkeit bildete und umgestaltete, erweckte fie in ihnen das gebundene Wefen mittelalterlichen Geiftes, machte fie fie im modernen Sinne personenlos: in einem Zeitalter des Individualismus follten fie gleichwohl feine Individuen fein. Es war ein vom Standpunkte individualistischer Sittenbegriffe aus zweifelsohne unmoralisches Ziel; es war von diesem Standpunkte aus schlimmer als körperlicher Totschlag, es war geistiger Mord.

Allein, nimmt man die Gesichtspunkte der Gesellschaft Jesu auf, so branchte immerhin, abstrakt betrachtet, der sittliche Aktionsboden eines jesuitisch erzogenen Menschen noch nicht zu schwanken, auch wenn er nicht mehr individuell im eigenen Gewissen verankert war. Der Adept hatte seinen Willen mit Gott identissziert; Gott aber will nichts Böses. Nun war freilich der Wille Gottes innerhalb der Gesellschaft mit dem Willen des Oberen ganz — oder nach einigen anderen Äußerungen des heiligen Ignatius wenigstens nahezu — identissziert, und die Frage konnte auftreten, ob denn der Obere immer objektiv nur Gutes zu besehlen imstande sein werde.

Aber hiervon abgesehen: in der Prazis des Lebens blied das persönliche Handeln unter allen Umständen an fremde Einswirfung von Fall zu Fall gebunden und bestand mithin nur in einer Unzahl in sich unzusammenhängender Handlungsfälle. Damit wurden die Moralgrundsähe des Einzelnen erseht durch wuchernde Kasuistis obrigseitlicher Vorschriften, durch eine iurisprudentia divina, durch ein äußerliches Gesehbuch einzelner, von außen her auserlegter Verbote und Gebote, das je länger je mehr ausgebildet ward und schließlich nur noch wenig von den allgemeinen großen Anschauungen ahnen ließ, die der Geswissenschung ursprünglich, in den ersten Blütejahren des Ordens, noch zu Grunde gelegen hatten.

Und die Gesellschaft Jesu hatte sich zur Lenkung ihrer mittelalterlich gestimmten Geister nicht erst eine solche neue Kasuistif zu schaffen: — längst war diese, nach kleinen Anstängen schon in der Zeit der Patristik, seit dem dreizehnten Jahrshundert als ein natürliches Lebensbedürsnis des Mittelalters entwickelt worden. Und indem man schon damals die einzelne Pflicht als solche nicht mehr aus einem höheren Prinzip absgeleitet, sondern als für sich nach irgend welchen niedrigeren Rücksichten gegeben gedacht hatte, war man schon längst von

der Kasuistit weiter zum Probabilismus fortgeschritten. Denn indem man die Pflichten nach äußeren Auffassungen und Gründen abmaß, begann man, diese Auffassungen und Gründe gegenseinander auszuspielen, und fand dann, daß je nach ihrem Gewicht bald die eine, bald die andere Anschauung einer Pflicht, einer That billigenswerter, probabler erscheine.

Diesen Probabilismus nun, die Methode, Pflichten und Handlungen nicht nach ihrem innersten sittlichen Charafter, sondern mehr nach äußeren Umständen als notwendig oder billigenswert zu beurteilen, erweckte jetzt die Gesellschaft zu neuem Leben. Schon der heilige Ignatius hatte an Stelle der Moral eine bedenkliche Klugheitslehre aufgestellt, die nur noch durch seinen vornehmen Charafter sittlich gehalten ward. Nachdem dann aber der spanische Dominikaner Bartholomäus de Medina zuerst im Jahre 1577 und bald darauf auch einige andere Spanier wieder den vollen Probabilismus des Mittelalters gelehrt hatten², konnte ihn der Iesuit Gabriel Basquez schon 1598 als das herrschende System unter den Theologen seiner Zeit und damit als den vor allem im Jesuitenorden geltenden Brauch beszeichnen.

Es war die schlimmste Entwicklung, die für die Moral der katholischen Lölker eintreten konnte. In den mittelalterslichen Kulturen gebundener Persönlichkeit konnte der Probabilismus allenfalls noch als der nicht allzusehr schädigende Ausswuchs einer an sich teilweise notwendigen sittlichen Kasuistik bezeichnet werden; für ein Zeitalter freier Persönlichkeit und selbständig werdenden Gewissenledens, wie es die Jesuiten trog allen Bemühens dennoch nicht unterdrücken konnten, bedeutete er moralische Vergiftung. In der That entwickelten sich erst jetzt, auf dem wucherisch üppigen Nährboden eines anderen Zeitsalters, die furchtbarsten Schäden des Probabilismus und die

<sup>1</sup> S. oben S. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über ben Zusammenhang bes mittelasterlichen und bes neueren Probabilismus fehlen eingehende Studien; behauptet wird er von Harnack Dogmengesch. 33, 618 Aum. 1,670 ff. Lgl. auch Döllinger, Morastreitigleiten S. 28 fr.

traurigsten Künste einer von ihm aus bestimmten Scelsorge: die moral-theologische Auerkennung der Amphibolie und des geheinen Borbehaltes, die Runst, die Absicht zu lenken, und, als Gipfel des religiös Unsittlichen, die dévotion aisée des Paters Pierre Le-Moine (1652).

Indes hier befinden wir uns noch in den ersten Zeiten des Ordens. Und diese waren immerhin noch freier von den später unvermeidlichen Folgen jener Prinzipien, die aus den großen Erlebnissen des heiligen Ignatius entwickelt waren; sie waren im ganzen ein reiner, lebendigster Ausdruck neuer katholischer Frömmigsteit; und jedenfalls bewiesen sie, daß die alte Kirche noch lebe.

Bald aber follte sich zeigen, daß auch auf dem Gebiete der Institutionen der alte Stamm noch neue Sprossen, neue Blüten zu treiben vermochte.

2. Die mittelalterliche Kirche hatte aus sich heraus kein Bebürfnis gehabt, den aufgespeicherten Borrat ihrer Dogmen zu sichten und in ein überschaubares System des Glaubens zu bringen. Soweit man ein solches Bedürfnis von wissenschaftlichem Standpunkte aus empfunden hatte, war es durch die Scholastik befriedigt worden; das kirchliche Leben aber hatte sich nach örtlichem Herkommen und kurialer Vorschrift geregelt. Bei dieser Lage bereitete die immer klarere Ausbildung von Glaubensschstemen, wie sie sich seit dem 16. Jahrhundert in den ketzerischen Kirchen vollzog, dem Katholizismus manche Unanznehmlichkeit; wie konnte man sie bekämpfen, setzte man ihnen das Alte nicht geordnet und als Ganzes entgegen?

Besonders fühlte man die Not dieser Lage natürlich in Dentschland, und niemand begriff sie mehr, als Karl V. Daher erscholl vornehmlich auf kaiserliche Beranlassung immer wieder der Ruf nach einer systematischen Auseinandersetzung amtlicher Artzwischen den Konfessionen, und damit nach einem allgemeinen Konzisium.

Ungern ward der Ruf in Rom vernommen. Würden auf einem folchen Konzil nicht zugleich die alten Forderungen nach einer Neform der Kirchenversaffung, vor allem der Kurie, dringender als je wieder erhoben werden? Noch gellten den Kurialisten aus

den Verhandlungen der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts her die hundert Gravamina der deutschen Nation in den Ohren, und was schlimmer war, Lorenzo Campegi hatte bei stiller Nachprüfung im Jahre 1536 ihre durchschnittliche Berechtigung anerkennen müssen. Sollte sich da die Kurie den Fährlichseiten einer allgemeinen Kirchenversammlung anvertrauen, trot aller guten Ersahrungen, die sie mit dem letzten vatikanischen Konzil gemacht hatte?

Papst Paul III., ein Farnese von sünnlicher Vergangenheit und weltlichen Zielen, dabei aber wohlwollend klug, frei von Kleinlichkeit, ja hochsinnig, ein naiver Sünder, suchte jahreslang das begehrte Konzil zu vermeiden. Nachdem er es indes zum 23. Mai 1537 ausgeschrieben, auf den 1. November 1537 verschoben, vor seinem Zusammentritt auf den 1. Mai 1538 nach Vicenza verlegt und schließlich auf unbestimmte Zeit verstagt hatte, sah er sich dennoch durch die politische Haltung des Kaisers am Ende veranlaßt, es zum 15. März 1545 nach Trient einzuberusen. In Trient gab es damals noch eine deutsche Gemeinde, das Vistum des Orts war das süblichste innerhalb der Grenzen der deutschen Lande, und der Kardinal Madruzzi, der Trientiner Vischof, war als geistlicher Fürst des Reiches mit den politischen und religiösen Vorgängen nördlich der Alpen leidlich vertraut.

Nach einigem Zögern ward das Konzil am 13. Dezember 1545 eröffnet; außer einer großen Anzahl italienischer Besucher waren nur wenige Spanier, einige Engländer, Franzosen und Griechen, kaum ein Deutscher erschienen. Gleichwohl besannen die Situngen unter der Leitung päpstlicher Legaten, von denen der Jurist Monte den Vorsitz der Versammlung und der kluge Cervino die Leitung der Debatten übernahm, während der seurige, einsiedlerische Pole nur eingriff, wenn es galt, durch hinreißendes Pathos Vegeisterung, durch strengen Tadel Ordnung zu schaffen. War Rom so von vornherein ausgezeichnet vertreten, so brachten die Legaten das Konzil ganz unter den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. seine Denkschrift bei Friedensburg, Runtiaturber. 2, 341 ff. Dazu Birck, Preuß. Jahrb. 85 (1896) S. 514 f.

Einfluß der Kurie, indem sie die Abstimmung nach Köpfen durchsetzen; denn diese gab den kurialistisch gesinnten und stets besonders zahlreich erscheinenden Italienern den Ausschlag.

Unter diesen bald fest geschaffenen Voraussetzungen ging nun das Konzil früh an die Fixierung des dogmatischen Gegensates zu den Protestanten. Natürlich: dogmatische Ersörterungen störten die Kurie weit weniger, als die gefährlichen Materien der Kirchenreform.

Anders aber dachte jetzt der Kaiser. Er stand soeben im Begriff, gegen die deutschen Protestanten loszubrechen; ihm mußte es in diesem Augenblick gerade darauf ankommen, daß diese eingeschläsert und in ihrem Glaubensstand nicht durch amtliche katholische Angriffe gestört wurden. So wünschte er nunmehr vor allem eine Resorm der alten Kirche; und er blieb bei dieser Meinung trop allen Widerstrebens der Kurie. Damit war das nächste Ergebnis der Bezustung des Konzils steigende Spannung zwischen den beiden Polen der mittelalterlichen, katholischen Welt, zwischen Papst und Kaiser: es kam so weit, daß der Kaiser befahl, die seierliche Veröffentlichung gewisser dogmatischer Beschlüsse zu gunsten reformatorischer Veratungen aufzuschieben. Aber eben als dies geschah, trat eine Seuche in Trient auf, und der Papst sonnte das Konzil aus dem Machtbereich des Kaisers hinweg nach Vologna verlegen — den 11. März 1547.

Der Kaiser antwortete auf die Maßregel mit Verwahrungen und dem Beschl an die deutschen Vischöse, in Trient zu bleiben. So kam man in Vologna zu keiner Tagung; die Vischöse versließen, einer nach dem andern, sachte die Stadt, und im September 1547 vertagte der Papst das Konzil von neuem ins Unbestimmte.

Allein der Ruf nach einem Konzilium ertönte weiter von katholischen wie protestantischen Lippen, so daß der Kardinallegat Monte, nun als Julius III. Papst geworden, sich veranlaßt sah, die Läter von neuem zu berufen: am 1. Mai 1551 trat man zu Trient wiederum zusammen. Freilich, die Haltung der

<sup>1</sup> S. oben S. 446 f. 453 f.

Kurie blieb die alte, umsomehr, als Protestanten an den Sigungen teilnahmen; und als das tühne Lordringen Morigens von Sachsen den Kaiser aus Innsbruck verschenchte und das Herannahen eines protestantischen Heeres südlich des Brenners zu befürchten schien, so daß die Bäter eiligst von dannen wichen, sprach die Kurie von neuem die Suspension des Konziliums aus.

Diese Vertagung hat fast ein Jahrzehnt gewährt. Aber währenddes änderten sich die Dinge auch an der Kurie. Auf die wüsten Tage Papst Pauls IV., der durch leidenschaftlichste Erhebung mittelasterlich hierarchischer Ansprüche sich alle Welt, vor allem Kaiser Ferdinand I. verseindet hatte, folgte die tressliche Zeit Pius' IV. (1560—1565); und dieser Papst sah nunsmehr, zum großen Teil aus der Juitiative seiner Kurie, seiner Kardinäle heraus, das Konzil nicht ungern zu Trient am 18. Januar 1562 von neuem eröffnet.

Indem aber jetzt von einem Ausgleich mit den Protestanten oder gar von einer unmittelbaren Zurücksührung der Ketzer in den Schoß der Kirche nicht mehr die Nede war, schoben sich auf dem neu zusammengetretenen Konzil vor allem die eigensten Bedürsnisse des Katholizismus in den Bordergrund, und damit wurden neben den dogmatischen auch die Neformsragen brennend. Es war ein Bechsel der Konstellation, der namentlich in Wien begriffen ward; Kaiser Ferdinand als Universalvogt der Kirche griff darum ein und beantragte in einer Denkschrift zahlreiche tirchliche Berbesserungen, sa stellte sogar einige dem Protestantismus sich nähernde Anträge, so auf Aushebung des Sölibats und auf Zulassung des Abendmahls unter beiderlei Form. Natürlich, daß ein solches Borgehen der Kurie trotz einigen Reformeisers sehr wenig genehm war. Wie aber gar, als es sich num mit einer Opposition von andere Seite her verknüpste!

Im Konzil waren neben den Stalienern vor allem die Spanier zahlreich vertreten; kein Wunder: die Kirche Spaniens feierte gerade damals ihren höchsten Aufschwung, sie konnte sich stolz als den Hort katholischer Frömmigkeit, als die Hüterin

<sup>1</sup> G. oben G. 464.

katholischer Wissenschaft betrachten. Aber eben in dieser Lage wollten die spanischen Vischöse unter der Führung des tapferen Erzbischofs Guerrero von Granada sich die Selbständigkeit ihrer Kirche nicht rauben lassen; sie befanden sich auf dem Wege zu ähnlichen Anschauungen, wie sie die konziliare Bewegung des 15. Jahrhunderts gegenüber der Kurie gezeitigt hatte. Zu Tage trat das vor allem in der nunmehr aufgeworfenen Frage nach dem Verhältnis der päpstlichen zur bischösslichen Gewalt. Den Spaniern erschien die Gewalt der Vischöse trotz des päpstlichen Primates dennoch immer noch als von Gott unmittelbar gegeben; ein Sat, dem die Kurialisten und Jesuiten aufs heftigste widersprachen.

Nun war klar, daß mit jeder Erörterung über diesen Punkt das wichtigste Problem einer Kirchenreform an Haupt und Gliedern auf die Tagesordnung gebracht war; denn eben das Verhältnis des päpstlichen Einflusses zu den Diözesanverswaltungen galt es da festzulegen. So hatten von diesem Augensblick an die Spanier und der Kaiser gleiche Interessen, ihre Kirchenpolitik zog mindestens desselben Weges: es war eine für die Kurie höchst bedrohliche Wendung, und deren Gefahr ward noch verstärkt durch den Übertritt der Franzosen auf die spanisch-kaiserliche Seite.

Aber merkwürdig wußte man sich in Rom zu helfen. Man trennte die Gegner, indem man die spanischen Bischöfe durch ein halbes, naturgemäß unklares Zugeständnis befriedigte, und ging dann gegen den Kaiser allein vor. Es geschah in der Form, daß ein kurialer Resormentwurf vorgelegt wurde, der einem großen Teile der geäußerten Resormwünsche, soweit diese außerhalb der Einflußsphäre des Protestantismus lagen, gerecht ward, — der aber zugleich in einem der letzten Kapitel eine Resorm der weltlichen Regierungen zu beschließen vorschlug.

Gegen eine solche Zusammenstellung war weber vom papalen noch vom konziliaren, also überhaupt von keinem katholischen Standpunkte aus etwas einzuwenden: Päpste wie Innocenz III. nicht minder wie das Basler Konzil hatten auch alle weltlichen Angelegenheiten als im Bereich ihrer

rechtmäßigen Einwirkung liegend erachtet. So trat das Konzil auch in die Beratung der weltlichen Vorschläge der Kurie ein.

Was aber sollten die weltlichen katholischen Regierungen dazu sagen? Sie waren am Ende froh, als der Papst, nach Abschwächung der weltlichen Resormvorlage zu einigen alls gemeinen und darum nichtssagenden Sätzen und nach Annahme einiger immerhin nicht unbedeutenden kirchlichen Resormen, das Konzil am 4. Dezember 1563, und nun für immer, schloß.

Falsch wäre es indes, wollte man nach den eigenartigen änßeren Schicksalen des Konzils nun auch dessen innere Ergebenisse beurteilen. Je länger je mehr hatte sich in den Beratungen des Konzils trot allem das Beste an Empfinden, Denken und Wollen zusammengefunden, das der Katholizismus um die Mitte des 16. Jahrhunderts auswies. Und das Resultat war die Schöpfung jener katholisishen Kirche, die bis zum Vaticanum des 19. Jahrhunderts bestanden hat.

Selbst auf bem verhältnismäßig spät in Angriff genommenen Gebiete ber kirchlichen Reformen wurde schließlich Großes erreicht. Dem Klerus in seinen verschiedenen Abstufungen wurde ein bestimmter, eine gewisse Bildung und
noch mehr eine sichere kirchliche Gesimmung verbürgender Erziehungsweg vorgeschrieben und durch allmähliche Einrichtung
von Seminarien ermöglicht; das kirchliche Verhalten der angestellten Kleriker wurde durch das protestantische Mittel der
Visitationen beaufsichtigt und geregelt, sowie durch eine strenge
Durchbildung der bischöflichen Gerichts- und Disziplinargewalt
noch mehr gefestigt. Endlich wurde für alle Grade der Geistlichseit
die Residenzpsicht und das Verbot der Häufung von Pfründen in
einer Hand durchgeführt, so daß man sich einer vernünftigen
Ausnützung der sinanziellen Mittel der Kirche gewiß halten
durste.

In der Durchführung all dieser Maßregeln hat sich die katholische Kirche allmählich eines vielfach pflichtvergessenen Klerus entledigt und Diener herangezogen, die im kirchlichen

Leben aufgingen und wirkfame Werkzeuge wurden einer geistig= religiösen Beherrschung der Laienwelt.

Ein Halt wurde diesem Resormeiser erst zugerusen, als man das schwierige Problem der Stellung des Papstes zu den obersten Stusen der Hierarchie in Angriff nahm. Auf diesem Gebiete wurde schließlich nichts Genaueres sestgestellt; es blied bei den mittelalterlichen Unklarheiten, und nur das eine war deutlich, daß einer weiteren Entwicklung der papalen Allgewalt troß aller Sinsprache der spanischen Bischöfe nirgends vorgezgriffen war. Mit diesem negativen Triumph schieden Jesuiten und Kurialisten aus dem Konzil, um nach dessen Schluß alsbald an den thatsächlichen Ausban einer firchlichen und lehrantlichen Alleinherrschaft des Papstes heranzutreten.

Und die Möglichkeit einer energischen Wirksamkeit in dieser Richtung war noch von den Bätern des Konzils selbst geschaffen worden. Als das Konzil einem überhafteten Ende entgegenging, hatte man dem Papste die Bestätigung und Aussführung der konziliaren Beschlüsse überlassen. Dieser Austraggenügte ihm zum Erlaß einer Bulle, wonach er sich die Auslegung aller dieser Beschlüsse vorbehielt. Das Recht der dogmatischen Interpretation und der autoritären Fortbildung der Lehre auf dem Wege der Interpretation war damit dem Papste zugesallen dis auf weitere allgemeine Konzisien, deren aber seines mehr, dis zum Vaticanum der Jahre 1869/70, besussen worden ist. Es war fast schon die Abdankung der Kirche in Glaubenssachen.

Ferner entnahm der Papst seinem Nechte, die Konzilsbeschlüssezur Ausstührung zu bringen, ein Mittel, der Kirche eidliche Unterwerfung unter den römischen Stuhl zur Pflicht zu machen. Die höheren Geistlichen und die Universitätssehrer wurden verpssichtet, ein Bekenntnis zu den Beschlüssen des Konzils abzulegen; dieser sogenannten Professio siedei Tridentinae aber wurden die Worte eingefügt: "Sanctam catholicam et apostolicam Romanam ecclesiam omnium ecclesiarum matrem et magistram adgnosco, Romanoque pontisiei, beati Petri apostolorum principis successori ac Jesu Christi vicario, veram obedi-

entiam spondes ac iuro." Darnach gab es in ber katholischen Rirche nur ein wirksames Verfassungsferment noch, ben Lapft.

Sah sich aber ber Papit im Besitze des eidlichen Gehorfamsversprechens aller Bischöse und der Unterwersung der Gejamtfirche unter seine dogmatische Interpretation — was bedurste es dann noch wesentlicher Borbereitungsstusen, um seine administrative Allgewalt und dogmatische Unsehlbarkeit zu entwickeln?

Im Dogma felbst jedenfalls waren solche Hindernisse nicht mehr gelegen. Nach den dogmatischen Festsehungen des Tridenstimms kamen für die katholische Kirche als Erkenntnisquellen der Wahrheit von gleicher Wichtigkeit in Betracht die Bibel und die Tradition. Da nun aber zugleich sestgestellt ward, daß das Necht der Auslegung der Schrift und der Anerkennung der Tradition allein bei der Kirche beruhe, so war eben die Kirche in Wahrheit die einzig sestschen Autorität, denn sie stand über den Togmen. Indem aber sie wiederum in ihrem Auslegungsrecht durch den Papst vertreten und abgelöst wurde, stand allein der Papst jenseits der dogmatischen Grenzen.

Diefe Zusammenhänge find wichtig, will man die Bedeutung des dogmatischen Systems richtig würdigen, das im Berlaufe des Tridentinums festgestellt ward. Es founte, ba es eben nur von sekundärer Bedeutung war, auch in einem Zeitalter ganz anders gearteter Kultur im wesentlichen mittelalter= lich bleiben. Und das war in der That der Kall. Zwar wurden in der Lehre von der Sünde, von der Gnade und namentlich von der Rechtfertigung der firchlichen Bewegung, ber ber Protestantismus entsprungen mar, einige Zugeständnisse gemacht; die rein mechanische Ansicht von der Gnadenwirkung Gottes murbe 3. B. nicht mehr gebilligt. Aber boch erfolgte bie Feststellung der Lehre im einzelnen fo, daß für mittelalterlichnominalistische Auslegungen Raum blieb: und gerade diese find dann durch Vermittlung der Jefniten bald zur Geltung gebracht worden. Vor allem aber wurde jede Berührung mit bem Begriffe bes Glaubens in dem individualistischen Sinne der Reformation ferngehalten; Glaube im fatholischen Sinne follte auch ferner Gehorfam bedeuten, d. h. bestenfalls Kürmahrhalten

wollen der Dogmen, schlimmstens äußerliche Unterwerfung unter unbegreifliche Lehrsäße. Natürlich waren die mittelalterlichen Sakramente unter diesen Umständen als Nahrung frommer Gefühle notwendiger als je, und das Tridentinum hat darum ihre Lehre ganz besonders gepslegt; ihre magischen Wirkungen sollten den protestantischen Glauben, den freien Aufschwung der Einzelpersönlichkeit zu Gott, ersetzen. Und in demselben Sinne geschah es, daß das Konzil über Ablässe, Vilders und Reliquienverehrung, Heiligenkult und verwandte Werkzeuge mittelalterlicher Frömmigkeit die eingehendsten Bestimmungen der Regelung und Wiederbelebung tras.

Erreicht ward mit alledem für die künftige Lebenshaltung des Katholizismus, troß der theoretisch unsicheren Stellung des Dogmas, dennoch praktisch Gewaltiges. In beständigem Gegensaße zum Protestantismus, dessen Lehren ein ununterbrochenes Anathema zugerusen ward, erschien in dem System des Tridentinums das mittelalterliche Glaubensleben verzüngt und von den Schlacken des Verfalls befreit; und berechtigt erschien die Hoffmung, daß die Wogen des vordringenden Protestantismus sich an ihm als einem sturmbewährten Felsen der Vorzeit brechen würden.

Das war die innere Gewißheit, mit der sich die besten Geister der alten Kirche ein Jahrzehnt etwa nach dem Tridentimm zu ersüllen begannen. Und schon erschienen um diese Zeit die Gesellschaft Jesu wie die Kurie als sichere Leiter und Verater dieser Besten.

3. Die Gesellschaft Jesu hatte noch während der Konzilsjahre ihre Angriffsstellung in Deutschland zu entwickeln begonnen.

Klar hatte sich vor allem gezeigt, daß der Protestantismus am besten mit den Mitteln des klassischen Unterrichts bekämpft, der Katholizismus am besten durch sie gekräftigt werden könne. Der Protestantismus, an sich eine neue Stufe frommen Vershaltens zu Gott, hatte doch zu seiner Entwicklung eines mit den Mitteln des Humanismus neu erschlossenen Verständnisses der Vibel bedurft; darum hatten seine Anhänger überall den flassischen Mittelschulunterricht entwickelt oder ausgebaut: humanistische Vildung und Protestantismus waren eng verschwisterte Erscheinungen.

Der Zesuitismus tam bieser Verbindung bei, indem er auch seinerseits einen gelehrten Unterricht humanistischen Charafters entwickelte. Möglich war das, weil diefer Unterricht an sich im 16. Sahrhundert überall ein formaler mar. Er lief auch auf den protestantischen Schulen keineswegs barauf hinaus, ein geschichtliches Verständnis bes klaffischen Altertums zu erwecken ober auch nur eine sogenannte humane Gesimmung heranzubilden: das Ziel war die philologische und praktische Beherrschung der alten Sprachen, ja fast ausschließlich des Lateins; es war ein rhetorisches Ziel im Sinne ber Alten. Diefe Bilbung nun zu verleihen mar gerade ber Jesuitismus besonders befähigt, denn ihr Formalismus ordnete sich gang ben religiösen Erziehungsgrundfäten bes Orbens ein. So ichien der klaffische Unterricht der Jesuitencollegia bald den der protestantischen Cymnasien zu übertreffen; zu Sunderten strömten ihm lernbegierige Schüler zu, zumal Erziehung und Unterweisung für Unbemittelte unentgeltlich war und nicht einmal bas katholische Bekenntnis zur Bebingung der Teilnahme ge= macht ward.

Und eben weil der Unterricht formal war und jede Einsführung in den andersgearteten Geist der alten Autoren vermied, ward er sogar bald zu einer nicht unwesentlichen Vorbedingung jesuitisch-religiöser Erziehung. Neben den heiligen Thomas traten Aristoteles und Cicero gleichsam als Schulsheilige des Ordens; vermittelten die letzteren die Form, so der erstere den Inhalt der Vildung: Selbstdenken ihnen gegenüber schien gefährlich und vermessen. Damit sügte sich der Erwerd des Wissens ganz der Vildung des Charakters ein, die um so mehr gefördert werden konnte, als alle Zöglinge fast das Leben des Internats sührten; und das Ergebnis war die beinahe schrankenlose Überleitung jesuitischer Lebensprinzipien in die

jungen Seelen. Das bebeutete aber ben Gewinn ber fünftigen Generationen ber Gebilbeten in Deutschland — eben jener Gebilbeten, in beren Herzen am frühesten und zähesten das Evangelium Fuß gefaßt hatte.

Und die Jesuiten machten beim Mittelschulumterricht nicht Halt; bald, wie wir sehen werden, fielen ihnen und ihrem System mit gleichem Erfolge auch die Lehrstühle der Universsitäten zu.

Andrerseits wußten sie auch die unteren Volksschichten zu gewinnen. Zwar weniger durch Unterricht; sie sahen wohl, daß das Elementarschulwesen der Zeit die Entfaltung großer Wirtungen noch nicht gestattete. Wohl aber durch die Aussbildung eines religiösen Kultus greisbarer, mechanischer und berauschender Gattung. Zeht kam die pomphafte Ausstattung der Kirchen auf, wie sie das seierliche Barock ermöglichte, bis ein förmlicher Typus des Jesuitenstils in tausend Künsten des Stucks, der Bemalung, der Beleuchtung und der Bestitterung entwickelt war; nun wurde der Bilders, Reliquiens und Heiligensdienst, wie die Teilnahme an Prozessionen, Wallsahrten und besonderen Andachten bis ins Narkotische gesteigert, und den Einzelnen begleiteten Zaubersormeln und geweihte Skapuliere, wunderwirkende Gürtel, Medaillen und Annulette auch außerhalb des firchlichen Pomps in das Gewühl des Lebens.

Den Gipfelpunkt bieses Wesens aber bilbete eine neue Mariolatrie von traumhafter Überschwenglichkeit. Jetzt erschien die Jungfrau als Aboptivtochter Gott Vaters, Mutter Gott Sohnes und Gemahlin des heiligen Geistes und somit als das durchbringende Prinzip der zur Viereinigkeit entwickelten Trinität; und ihre Mutter, die heilige Anna, jene große Modeheilige des 15. Jahrhunderts, fand jetzt als Großmutter Gottes und Schwiegermutter des heiligen Geistes Verehrung.

Und diese massive Lehre, dieser veräußerlichte Gottesdienst ward nicht etwa zunächst das gemeine Labsal bloß der niederen Klassen. Im Kult der marianischen Kongregationen umward er vielemehr die höheren Kreise, die, in mittelalterlichen Dienste und Betgenossenschaften jesuitischer Färbung zusammengefaßt, sich asketischer

Vorschrift und häufiger Beichte unterwarfen und im Gehorsam der Jesuiten dahinlebten, jedes seelsorgerischen Winkes der Bäter gewärtig.

Und wie faßten all diese Mittel in der meuternden katholischen Gesellschaft Deutschlands Fuß! Allseitig wurden sie schließlich angegriffen, diese im Glauben schwankenden Bischöse, diese konfessionell gemischten Domkapitel, dieser verlausene und sittlich verwahrloste Klerus; und mehr noch als ihnen wurde der Laienwelt erfolgreich zugesetzt.

Im Jahre 1540, gelegentlich bes Neligionsgespräches zu Worms, betrat in Petrus Faber ber erste Jesuit den deutschen Boden. Er richtete im Neligionsgespräch nichts aus, ersolgereich aber bemühte er sich um die Vesserung des Klerus der Bistümer Worms und Speier. Dann ging er, 1541, nach Negensburg; und hier, angesichts der katholischen Hauptmacht Vapern, wirkten seine während des Neichstages abgehaltenen geistlichen Übungen so anziehend, daß ihm zwei Vrüder zur Seite treten mußten, Le Jay und Bodadilla. Bald darauf gewann er in Mainz den Holländer Peter Kanis, den heiligen Canisius, seinem Orden; Canisius ist später der erste Ordensprovinzial für Deutschland gewesen. Vobadilla aber ging an den Hof der zweiten katholischen Macht, Österreichs; noch im Jahre 1541 erschien er bei König Ferdinand zu Innsbruck.

In der That mußten vor allem Bahern und Öfterreich geswonnen werden.

In Bahren ward bald Ingolstadt zum Hochsitz der Zesuiten. Im Jahre 1543 war Eck, die Säule der theologischen Fakultät der Ingolstadter Universität, gestorben; es waren auch weitere Bakanzen eingetreten. Da beschloß Herzog Wilhelm IV. eine volle Neorganisation und erbat dafür Jesuiten aus Nom. Im Jahre 1549 trasen deren drei ein, darunter Canisius; unter mannigfachen Kämpsen setten sie schließlich im Laufe von dritthalb Jahrzehnten die Umwandlung Ingolstadts in eine jesuitische Universität durch. Inzwischen aber hatten sie längst in München (1559) ein besonders blühendes Gymnasium er-

richtet: ben Anfang einer rasch wachsenden Anzahl weiterer gymnasialer Gründungen, die ihnen bald für Bahern das thatssächliche Mittelschulmonopol eintrugen — dis ihnen schließelich gegen Ende des 16. Jahrhunderts auch die Aussücht über die Elementarschulen zusiel.

Inzwischen waren, 1551, die Jesuiten auch in Wien erschienen. Es waren ihrer zwölf; sie richteten in dem versödeten Karmeliterkloster eine Schule ein; dann folgte ein Kolleg und schon im Jahre 1558 die seste Übertragung von zwei Lehrstühlen der Universität. Nachdem dann im Jahre 1556 zu Prag und im Jahre 1562 zu Innsbruck neue Kollegien eröffnet worden waren, gab es im letzteren Jahre schon 80 Jesuiten in den habsburgischen Ländern; neben der oberdeutschen konnte eine besondere österreichische Ordensprovinz errichtet werden.

Waren so die beiden wichtigsten katholischen Territorien, in Bayern unter begeisterter Unterstützung, in Österreich wenigstenst unter wohlwollendem Schutze der Ferrscher, gewonnen worden, so galt es nun vor allem, die wankenden geistlichen Territorien der Nachbarschaft wieder zu festigen. Es gelang leicht zu Augsburg, wo in dem Bischof Otto Truchseß zu Waldburg ein der römischen Sache treu ergebener Mann regierte, ohne größere Anstrengung auch in Würzburg, wo den Jesuiten bald die theoslogische und philosophische Fakultät der wieder erweckten Unisversität zusiel, langsamer in Regensburg, Passau und Bamberg.

Schwierig aber waren die Anfänge am Rhein. In Köln waren zwar schon im Jahre 1543 Väter erschienen, aber erst 1556 wurde ihnen ein Gymnassium überwiesen; in Trier machten sie sich erst 1560 heimisch und brachten es erst 1570 zu einer außreichenden Dotation; ähnlich verliesen die Dinge in Mainz, wo sich erst 1561 der eifrige Erzbischof Daniel Brendel ihrer recht annahm, sowie in Speier.

Immerhin war aber etwa nach dem Schlusse des Konzils von Trient bereits soviel gewonnen, daß man einer starken Kräftigung des Katholizismus in den letzten Vesten entgegenssehen konnte, die er in Deutschland noch gehalten hatte, trot entgegenstehender protestantischer Propaganda. Und schon

hatte dieser Aufmarsch ber Jesuiten in der Front wie in der westlichen Flanke des Protestantismus einen immer stärkeren centralen Stützumkt erhalten in Rom.

Noch der heilige Ignatins († 1556) hatte eingesehen, daß zur vollen Wirkungsstärke des Ordens in Deutschland zweierlei sehlte: dem Orden gehörten zu wenig Deutsche an, deren Kenntnis der Sprache und Landessitten kaum zu entbehren war; und die Stationen des Ordens lagen zu weit auseinander, um sich ohne Zwischenglieder ausreichenden Einslusses zu bemächtigen. Deutsche Jesuiten und jesuitisch gezogene deutsche Priester — das war, wessen der Orden bedurfte.

Dem doppelten Bedürfnis wurde das auf Ignazens Versanlassung von Papst Julius III. im Jahre 1552 gestistete Collegium germanicum zu Nom gerecht: ein Fesuitenkollegium in der ewigen Stadt zur Ausbildung ausschließlich deutscher Zöglinge für die deutschen Domkapitel, für wichtige deutsche Pfarrsämter und für deutsche Posten im Vereiche der Gesellschaft Jesu. Mitte Dezember 1552 trasen die ersten Insassen des neuen Kollegs aus Wien, Prag und Köln ein; die Erstlinge einer bald wachsenden Jahl von Zöglingen, wie sie noch heutigen Tages aus ganz Deutschsland in Rom zusammenströmt. Und bald wurde das Collegium germanicum noch durch ein Externat ergänzt, eine Erziehungsanstalt für vornehme deutsche Adelige, die ihre Ausbildung hier auch für weltliche Zwecke erhielten; und dies Institut blühte so rasch empor, daß es bald mehr als zweihundert Kostgänger umfaßte.

Das Collegium germanicum aber bilbete nun wiederum, ganz abgesehen von seinen Wirkungen in Deutschland, das Zwischenglied, das den Jesuitenorden und die Kurie zum Bestriebe der Gegenresormation in Deutschland moralisch verband; wie konnte die Kurie in ihren Anstalten zurückleiben, sah sie das eifrige Wirken der Jesuiten täglich vor Augen?

Spätestens seit Ausgang bes Trienter Konzils murbe ber

<sup>1</sup> Dem Collegium germanicum zu Rom entsprach bas. Collegium helveticum zu Maisand, das der h. Karl Borromeo begründete, wie denn überhaupt von ihm seit etwa 1570 die Gegenresormation der Schweiz ihren Ausgang nahm.

Geist des Papsttums überhaupt ein anderer. Der Sacco di Roma (15271) hatte in Italien die heitere Höhezeit der Renaissance abaeschlossen: das Antlit der besseren Gesellschaft zeigte seitdem hippokratische Züge. Auf dem Stuhle Betri fann der Farnese Baul III. (1534-1549) als letter Renaissancepapst gelten; feine Schwester war noch die Maitresse Alexanders VI. gewesen, auch seine eigene Vergangenheit machte ihn nicht eben des obersten Hirtenamtes der Kirche würdig. Tropdem hat schon er die Anguisition gegen die Reter verschärft, und sein Hof lebte bereits ein ernsteres Dafein. Die Nachfolger Bauls aber waren der würdige Julius III., der edle Marcellus II., trot eines Lontifikats von nur 21 Tagen unsterblich burch die Meffe Palestrinas, bann ber leibenschaftliche Gifrer Paul IV., bis mit Bius IV. eine ehrfurchtgebietende Reihe frommer und tapferer Bäpfte einfett. Schon Bius IV. felbft (1560-65) machte seinem Namen keine Unehre; sein Nachfolger aber, Bius V. (1566-72), ein Dominikaner, war geradezu ein Asket: ihn allein von den Bäpften der letten Jahrhunderte hat die Kirche ber Beiligsprechung gewürdigt. Dann folgten Gregor XIII. (1572-85) und Sirtus V. (1585-90), Greise von reichster Lebenserfahrung und Kirchenfürsten von ftarker Band, und an fie schloß sich in kurzem Zeitraum noch eine Anzahl von Bäpften, die das große Erbe ber Borganger mindeftens qu wahren wußten.

So waren alle persönlichen Vorbedingungen eines reformatorischen Papsttums gegeben, und nirgends winkte diesem ein so reiches und zudem durch die Sorgen der Jesuiten bereits so klug gelockertes Arbeitsfeld, als in Deutschland.

Nun waren freilich die Beziehungen der Kurie zu Deutschland seit dem zweiten und dritten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts arg vernachlässigt worden, trop leiser Anfänge zur Entwicklung ständiger Runtiaturen seit etwa dem Jahre 1504. Die Verbindung der deutschen Königsgewalt mit jenen spanischen Universalismus Karls V., der notwendig

<sup>1</sup> S. oben S. 399.

eine Wendung gegen die Territorialbestrebungen des Papsttums auf italienischem Boden bedeutete, hatte es niemals zu einer innigen Verständigung der obersten weltlichen und kirchlichen Justanzen kommen lassen, trotz alles Katholizismus des Kaisers; gerade in diesem Verhältnis hatte eine der wesentlichen Vorbedingungen für den Erfolg des Protestantismus beruht. Nun war diese Konstellation freilich mit der Abdankung Karls V. gefallen; allein der auf dem Tridentinum so rege bekundete Resormeiser Ferdinands wie die schillernde religiöse Haltung Maximilians II. ließen es auch jetzt noch nicht zu engeren Beziehungen der Päpste und Kaiser und damit zur wichtigsten Voranssetzung stärkeren Eingreisens der Kurie in Deutschland kommen.

Gleichwohl war boch mit dem Abschluß des Trienter Konzils das Eis gebrochen. Die Zesuiten, Sendlinge ihrer Gesellschaft und der Kurie zugleich, breiteten sich immer stärker aus, und Sinzelbeziehungen zu den deutschen katholischen Fürsten sowie ein näheres Verhältnis auch zum Kaiser wurden angebahnt. Es bedurfte nur noch eines Papstes, der besonderes Verständnis für die deutschen Dinge besaß und sich ganz mit dem Reichse oberhanpt zu stellen wußte, und eine wohlbegründete Sinklußenahme der Kurie auf die deutschen Katholischen, auf das Reich überhaupt, eine spezisische katholische Politik der alten geistelichen Universalgewalt des Wittelalters, konnte beginnen. Dieser Papst erschien mit Gregor XIII.

Gregor begann alsbald, schon im Jahre 1573, sich um Deutschland zu sorgen. Er festigte den Bestand des jesuitischen Collegium germanicum, das nach hoffnungsvollen Anfängen zurückgeblieben war; es hat von nun ab der Regel nach hundert deutsche Zöglinge aufgewiesen. Er setzte eine besondere Kardinalsstommission zur Förderung der deutschen Gegenresormation ein, die Congregatio germanica. Er ergänzte die bisher einzige Nuntiatur in Wien durch ein Kommissariat in Salzburg und bald auch eine niederdeutsche Nuntiatur in Köln.

Die Leiter dieser Auntiaturen vor allem wurden nun unmittelbare Werkzeuge der päpstlichen Politik. Sie hatten die Aufgabe, für Annahme des Tridentinums im Reiche zu sorgen, und besonders sollten sie die katholischen Fürsten der kirchlichen Sache gewinnen. Das gelang ihnen verhältnismäßig leicht bei ben Laienfürsten. Unter den Habsburgern wurden der Erzherzog Karl von Steiermark, beffen Residenz Graz 1580 fogar eine besondere Nuntiatur erhielt, und Erzherzog Ferdinand von Tirol und Niederöfterreich ihre Freunde; vor allem aber erhielten sie in Bergog Albrecht V. von Banern einen mahren Hort ihrer Bestrebungen. Viel schwerer war es, sich den geist= lichen Fürsten zu nähern; diese zeigten unverhohlenes Mißtrauen, der Bischof von Bamberg vermied sogar jede Verhandlung mit irgend einem der Nuntien. Es zeigte fich, daß mit dem lebenden Geschlecht dieser Bischöfe nichts zu erreichen war; fie waren zumeist religiös indifferent, aber zu Kompromissen mit ben Evangelischen geneigt, ja bisweilen glaubte man in streng katholischen Kreisen gar an ein geheimes Ginverständnis aller mit ben Protestanten. So wurde für die Nuntien das Abfterben diefer Berren zum wichtigsten Augenblick: benn nun fam es barauf an, einen sicheren katholischen Nachfolger durchzuseten. Es geschah meift, indem man für die Ginschiebung junger Brinzen aus den katholischen Laienhäusern forgte, mochte sich auch, ganz gegen die Tribentiner Bestimmungen, in beren Sänden eine Anzahl wichtiger Pfründen und Bistumer häufen: wurde boch bamit zugleich wieder bas Wohlwollen biefer Laienfürsten, namentlich der Habsburger und Wittelsbacher, gewonnen; und so erscheint die Cumulation hoher geistlicher Würden in den Sanden weniger, oft minder würdiger Prinzen bald als eine ber bezeichnendsten Erscheinungen ber Gegenreformation.

Freilich kam man auf diesem Wege vorwärts. Und dorwärts bewegte sich seit den siedziger Jahren überhaupt der Einfluß des Katholizismus. Die Nuntien galten bald an Höfen viel, wo man sie lange nicht oder gar noch niemals gesehen hatte; der stille Einfluß der Jesuiten schob sich überall ein; in den Domkapiteln, im Pfarramt und in der Gesellschaft wirkten die Zöglinge des germanischen Kollegiums. Und über all dem lag der Hauch neuer geistiger Regungen, das frohe Bewußtsein gleichsam stiller Rekonvalescenz. Der Katholizismus atmete wieder, er lebte langfam auf: was follte feine Wirkung fein auf die beutschen Geschicke?

## III.

Die ersten größeren Regungen der Gegenreformation führen bis auf die Jahre 1565 und 1566 zurück. Während damals in einzelnen katholischen Kreisen, namentlich am Niederrhein, noch von einem Ausgleich zwischen Protestantismus und Katholizismus etwa im Sinne der Vorschläge des Theologen Cassander geträumt ward, bewog der päpstliche Nuntius Commendone auf dem Augsburger Reichstage die katholischen Stände zur grundsätzlichen Annahme wenigstens der dogmatischen und kultischen Beschlüsse Tridentinums: es war die endgiltige Trennung vom Protestantismus.

Zunächst beriefen im Jahre 1567 die mit der Kurie besonders innig verbundenen Bischöfe von Augsburg und Konstanz ihre Diözgesanspnoden und verfügten hier die Befolgung der Konzilsbeschlüsse, der dogmatischen wie der reformatorischen. Dann versammelte im Jahre 1569 der Erzbischof von Salzburg seine Suffragane zu einem Provinzialkonzil und erließ hier ähnliche Bestimmungen. In Nordbeutschland dagegen beschränkten sich auch die eifrigstatholischen Kirchenfürsten, wie der Erzbischof Jakob von Trier und der Bischof Johann von Osnabrück, Münster und Paderborn darauf, die Besolgung einzelner Anordnungen des Konzils einzuschärfen.

Ging man so, wenn auch langsam, in den geistlichen Territorien besseren Zeiten entgegen, so trat doch alles, was hier geschah, zurück gegen den Sifer, der in dem führenden Laienterritorium, in Bayern entfaltet ward. Hier, wie sonst, hatte sich das Evangelium namentlich in den höheren gesellschaftstichen Schichten verbreitet, unter dem Abel und unter dem Patriziat der Städte, d. h. unter den Schichten, aus denen sich die politischen Stände des Landes zusammensesten. Und da diese politischen Stände gegenüber der aufstrebenden Landessherrschaft die aristokratische Leitung der Landeskangelegenheiten beanspruchten und damit in Gegensatz zum Landeskürsten traten, so hatte sich kirchliche und politische Opposition bei ihnen vers

bunden. Es ift ein Zusammenhang, der überall in der Geschichte der Gegenresormation Beachtung verdient: die Interessen der Stände und des Evangeliums liesen auf der einen, die der Fürsten und des Katholizismus auf der anderen Seite zussammen. Nun trat in Vayern dieser Zusammenhang aber nicht bloß wegen des strengen Katholizismus des Herrscherhauses zuerst besonders hervor. Herzog Albrecht war dei aller Frömmigkeit zugleich ein lebensfreudiger Herr; er ist der Gönner Orlandos di Lasso gewesen, unter ihm hielten die italienischen Baumeister ihren Sinzug in München — er bedurfte großer Summen zur Führung seines Hospalts. So machte er Schulden, und nachsträglich verlangte er von den Ständen deren Begleichung.

Diefe Berhältniffe legten ben protestantischen Ständen nahe. die volle Anerkennung ihres Bekenntniffes von der Übernahme ber fürstlichen Schuldenlast abhängig zu machen: im Sahre 1563 forderten sie unter der Kührung des Grafen Joachim von Ortenburg in diesem Sinne die Freigabe der Angsburger Kon-Aber rasch und brutal trat Albrecht dieser Auffassung entgegen; ben fich ankundigenden Widerstand ber Stände ichlug er nieder; ein- für allemal beseitigte er ben Zusammenhang zwischen landständischer Politik und firchlichen Forderungen. Und bem folgten bann unabläffig und immer tiefer greifend instematische Magregeln zur Rekatholisierung bes gefamten Landes. Runächst wurde ein den Wittelsbachern schon im 15. Sahrhundert gewährtes firchliches Bisitationsrecht zur Bestärkung des katholischen Klerus und zur Austreibung der Prädikanten und anderer eifriger Bekenner der evangelischen Lehre aus= genutt; felbft einen Rudgang bes ftabtischen Lebens infolge diefes Borgehens trug ber Herzog ohne Bedenken. Dann wurden diefe Bisitationen, nunmehr eine gesicherte Ginrichtung, im Sahre 1570 einem befonderen herzoglichen geiftlichen Ratskollegium unterstellt. Und gleichzeitig wurde im Sinne bes Tridentinums für die Hebung des katholischen Klerus und des fatholischen Unterrichts gesorgt: für den Pfarrklerus wurde eine Zulaffungsprüfung, für die Schulen eine herzogliche geiftliche Kontrolle eingerichtet: wie dann die Resuiten bierüber hinaus den Mittelschulunterricht und die Universität Ingolstadt eroberten, ist schon erzählt worden. Damit bedurfte es nur noch weniger weiterer Maßregeln, der Errichtung einer Zensur, des Berbots, auswärtige Universitäten zu besuchen, der Forderung gegenüber allen Beamten das tridentinische Bekenntnis abzulegen: und das Land Bayern mußte einem ausschließlichen Katholizismus zufallen.

In der That war der Erfolg so groß, daß Unfang der siedziger Jahre Bayern allen Katholiken als Hort ihres Glaubens erschien; von ihm erhoffte man sogar eine politische Einigung aller katholischen Stände, und wirklich wußte Herzog Albrecht den alten, katholisch charakterisierten Landsberger Bund um diese Zeit zu verstärken. Und als im Jahre 1573 in Hildesheim, dem einzigen noch katholischen Bistum östlich der Weser, der Bischofssitz verwaist war, da wählte das Domkapitel, undekümmert um die Werdungen von Braunschweig und Holstein, zum neuen Bischof den Prinzen Ernst, den nachgeborenen Sohn Herzog Albrechts, obwohl er bereits das Bistum Freising besaß.

Und schon hielt man in einigen Gegenden Deutschlands, unter dem frohen Eindruck aller dieser Borgänge, die Zeit für gekommen, um fast ganz evangelisch gewordene Länder dem Katholizismus zurückzuerobern. In dem Gebiet der alten Reichsabtei Fulda, das, vom hessischen Lande fast ganz umschlossen, dem Evangelium zugefallen war, führte der jugendliche Abt Balthasar von Dernbach seit 1573 die alte Lehre mit Hilfe der Zesuiten siegreich wieder ein; und ein Jahr darauf begann man von Mainz aus die Gegenreformation im Sichsseld. Es waren Erfolge, die deshalb doppelt von Bedeutung waren, weil sie nur mit kaiserlicher Unterstützung möglich geworden waren: die Proteste der evangelischen Landstände und der evangelischen Nachbarn von Fulda hatte man in Wien einsach unberücksichtigt gelassen.

Und wie hätten sie auch Gehör finden follen? Wie auch der Kaifer persönlich benken mochte: die Institutionen bes Reiches

<sup>1</sup> S. oben S. 661 f.

waren auf der Grundlage der alten, mittelalterlichen Kirche erwachsen; sie sprachen auf allen Gebieten grundsätzlich zu gunften des Katholizismus; und triumphiert hatten die Evangelischen über sie im Siegeslauf ihrer Ausbreitung bis in die sechziger und siebziger Jahre hinein allein durch ihre Überschreitung. Jeht aber, wo vermöge der inneren Spaltungen die Triebkraft des Protestantismus immer mehr nachließ, nußte ihr eigentslicher Charafter wieder stärker zu Tage treten.

Nirgends zeigte sich das besser, als gelegentlich der Ver= handlungen ber Jahre 1574 und 1575, in benen bei bem bald zu erwartenden Abscheiden Maximilians II. die Wahl eines neuen Königs betrieben ward. Die Protestanten waren kaum in der Lage, einen Kanbidaten ihres Bekenntniffes aufzustellen: mit Ausnahme der Pfalz empfanden fie eine folche Magnahme jett felbst fchon als gegen den Geift der Berfassung. Ja, als es feststand, daß Rudolf II., der Cohn Maximilians, auch fein Nachfolger sein werde, wußten sie sich bei der Abfassung der Wahlkapitulation nicht einmal vor einem Eingreifen bes Raifers, wie sie es gelegentlich der Fuldaer Gegenreformation erlebt hatten, zu sichern. War es ba ein Bunder, wenn fie im Jahre 1576 auf bem Regensburger Reichstage trop aller Bemühungen ber pfälzischen Bartei wieber einmal nicht die geringste Underung bes geiftlichen Vorbehalts burchsetten? Das einzige Ergebnis war die nunmehr völlig zu Tage tretende Spaltung zwischen bem pfälzisch-calvinischen und bem sächsisch-lutherischen Anhang.

Inzwischen aber konnte es scheinen, als wenn das allmähliche Ermatten der protestantischen Vertretung auf dem centralen politischen Kampfplate innerhalb des Neichs, auf dem Neichstage, noch einmal durch eine, freilich der Hauptsache nach calvinische Bewegung an der Peripherie werde wett gemacht werden können.

Nirgends war in mittel- und niederdeutschen Gebieten der Katholizismus sicherer erhalten geblieben, als am Rhein. Hier bildeten die Gebiete der drei geistlichen Kurfürsten von Mainz,

<sup>1</sup> S. oben S. 633 f.

Trier und Köln einen achtenswerten Mittelpunkt des Widerstands, der noch verstärft ward durch die im Ganzen beinahe allein katholisch gebliebenen Reichsstädte Köln und Achen und die Länder des katholischen Herzogs von Jülichscleve und des Bischofs von Lüttich. Dazu war dies System im Osten von einer Reihe gleichsam planetarischer geistlicher Fürstentümer umsgeben, den Vistümern Osnabrück, Paderborn, Münster, Worms und Speier; und im Westen war es durch die spanischskathoslische Macht der Niederlande gedeckt.

Trotdem war es auch hier zu evangelischen Regungen gestommen. Aber der Resormationsversuch Hermanns von Wied in Köln war kläglich gescheitert, und nicht ninder waren evangelische Bewegungen in Trier und Achen unterdrückt worden. In Trier hatte Caspar Olevianus 1859 gepredigt und zahlereiche Anhänger gesunden; indes der Erzbischof nahm alsbald seine Hauptstadt ein und säuberte sie, nicht ohne spanische Unterstühung von den Niederlanden her, von Kegern. In Achen hatte sich um dieselbe Zeit aus Sinheimischen wie niedersländischen Flüchtlingen eine protestantische Gemeinde gebildet; sie wurde auf die Hilferuse der katholischen Einwohner von den Spaniern und einer kaiserlichen Untersuchungskommission schleunigst beseitigt.

So herrschte um 1560 wieder Ruhe an Mittel- und Niederrhein; das katholische System bestand scheinbar unangreislich fort. Allein nun kamen die Jahre der Schreckensherrschaft Albas in den Niederlanden; die benachbarten deutschen Städte wie die Grenzgegenden überhaupt füllten sich mit Tausenden von Emigranten; und wiederum erhob sich unter ihrem Sinsluß der niemals ganz ausgerottete Protestantismus. Es kam zu neuen Gemeindebildungen; größere Gruppen wallonisch-calvinischer, niederländischcalvinischer, teilweis auch lutherischer Observanz bildeten sich
vor allem in Wesel, aber auch in Köln und Achen. Diese
überall emporsprossenden Anfänge lehnten sich bald im Norden
an die protestantische Grafschaft Friesland an, wo in Emden

<sup>1</sup> S. oben S. 433.

eine der größten niederländischen Emigrantengemeinden bestand, und im Süden an die Pfalz, von wo aus eifrige Emissäre am Niederrhein wie in den Niederlanden zu predigen pslegten. Und bald kam es auf dieser Grundlage zu einer sesten Organisation. Im Herbst des Jahres 1571 wurden die neuen Gemeinden auf der Synode von Emden in das große Verfassungssystem der calvinischen Kirche der Niederlande, Englands und Westdeutschslands eingefügt; sie bildeten darin die Quartiere Köln und Westel.

Natürlich wirkten die Katholifen diesen Fortschritten entsgegen. Aber es geschah lässig. Die Soikte des Herzogs von Jülich Cleve wurden nicht beachtet, der Kehereiser des Kölner Nats erkaltete, sobald sich herausstellte, daß unter den religiösen Berfolgungen der Handel der Stadt mit den Niederlanden zu leiden begann. In Achen aber machte das Evangelium solche Fortschritte, daß es politisch wirksam werden konnte; 1574 kamen die ersten Protestanten in den Nat; sechs Jahre darauf war seine Mehrheit protestantisch, und Calvinische wie Lutherische konnten die Bitte an ihn richten, ihnen öffentliche Neligionssübung zu gestatten.

Aber nun wandten sich die Katholiken der Stadt um Hilfe an Jülich-Cleve, an Lüttich und vor allem an den Kaiser. Die Uchener Angelegenheit wurde damit zur Reichssache und zu einem wichtigen Moment der allgemeinen Bestrebungen katholischer und protestantischer Mächte im Reiche.

Raifer Rubolf II. verfügte die Absetung des protestantischen Rates. Allein als die kaiserlichen Kommissare in Achen vorgehen wollten, kam es zum Aufruhr; und der Rat blieb. Darauf ergriff der Herzog von Jülich eigenmächtig feindliche Maßregeln gegen die Stadt; von den Niederlanden her schob der Herzog von Parma unter Verletzung des Reichsfriedens Truppen gegen sie vor; die protestantischen Stände gerieten überall in Erregung; der Handel wurde zur großen Sache im Reiche: kein Zweisel, daß er auf jenem Reichstage zu Augsburg eine Rolle spielen würde, den der Kaiser nach langer Pause wegen einer Türkensteuer zum Jahre 1582 berusen mußte.

Rudolf II. sah diese Verwicklung auch seinerseits voraus; um sie zu verhindern, unterließ er es, Achen zum Reichstag zu entbieten. Allein die Achener Gesandten erschienen trotzem, und eben ihre Vernachlässigung trug ihnen jetzt erst recht die Sympathien fast aller anderen Reichsstädte ein: einmütig erklärte man vonseiten der Städte, keine Reichssteuern bewilligen zu wollen, es sei denn die Achener Veschwerde vorher erledigt; und man verharrte bei dieser Weigerung um so mehr, als sie die Zustimmung der Fürstenbank gefunden hatte.

So blieb ber Achener Protestantismus einstweilen unbehindert; es war ein letter Sieg des neuen Bekenntnisses, ein letter Sieg zugleich ber vereinigten Macht der Reichsstädte.

Aber er wurde gegengewogen durch einen schweren gleich= zeitigen Berluft protestantisch-fürftlichen Unsehens.

Das Erzstift Magbeburg stand um biefe Zeit unter ber Abministration bes verheirateten brandenburgischen Prinzen Joachim Friedrich. Der Pring hatte aber noch nicht die für geistliche Fürstentümer seit dem Wormser Konkordat vorgeschriebene Belehnung mit bem Stifte feitens bes Raifers erhalten; und der Raiser zögerte mit deren Erteilung an den Brotestanten, wozu er bei seiner Auffassung bes geistlichen Vorbehalts völlig berechtigt war. Da faßte nun Joachim Friedrich ben Gebanken, die Gesetmäßigkeit feines Besites trot fehlender Belehnung baburch zu erweisen, daß er auf dem Reichstage, bessen Situngen er bisher nicht besucht hatte, ben Blat bes Magdeburger Erzbifchofs auf ber Fürstenbant einnahm. Bare diese Absicht gelungen, so wäre damit dem geiftlichen Borbehalt präjudiziert gewesen; alle protestantischen Abministratoren, gleichgültig ob belehnt ober unbelehnt, würden ihre Bläte zu Recht haben einnehmen können; und das hätte die Protestan= tisierung ber Fürstenbank bedeutet. Go handelte es sich bier feineswegs um fleine Interessen; Maximilian von Bagern hat fpater einmal mit Recht bemerkt, daß ber Sieg Joachim Friedrichs der fichere Unfang zu einer Protestantifierung der Reichsperfassung und bamit jum Sturg ber fatholischen Rirche gewesen wäre.

In den ersten Tagen des Augsburger Neichstages vom Jahre 1582 erschien nur ein Vertreter Magdeburgs auf der Fürstenbank.

Aber der wichtige Zusammenhang wurde auf katholischer Seite sehr wohl erfaßt, und beshalb sah sich der päpstliche Legat am Reichstage, der Trienter Bischof Madruzzi, alsbald veramlaßt, die Katholisen zu energischem Widerstand anzuspornen. Und in der That erreichte er, daß die Katholisen mit ihrem Rückzug aus dem Reichstage, d. h. der Möglichseit einer Sprengung der Reichsverfassung, drohten, kalls der Administrator seinen Sit behalte. Und die Protestanten gaben nach. Unter kursächsischer Sinwirkung verließ Magdeburg den Neichstag, wenn auch unter lahmem Protest und mit der Versicherung, die Sache ein andermal besser zu machen. Der Kaiser aber entnahm dem Vorgange die Lehre, daß er die Protestanten, denen er wiederholt hatte näher treten wollen, ein wenig sester zu behandeln habe, und daß er namentlich mit der Velehnung protestantischer Administratoren in Zukunft vorsichtig sein müsse.

Das war die Lage der Dinge im Reiche, als am Niederrhein Ereignisse eintraten, die zum erstenmal zum ernsteren Messen protestantischer und katholischer Kräfte führten.

Im Erzbistum Röln war im Jahre 1567 auf Friedrich von Wied, ber sich ber eidlichen Berpflichtung auf bas Trienter Glaubensbekenntnis schließlich burch Abbankung entzogen hatte, in Calentin von Jenburg ein hochgemuter Berr gefolgt, ein Sbelmann, ber gern im strahlenben Barnisch ins Felb zog, fein geistlicher Fürst im Sinne bes Tridentinums: ber Ableistung der Professio tridentina hat er sich jahrelang ent= zogen. Indes fo fehr man in Rom gelegentlich über ben originellen Bischof seufzte, so war man boch froh, in ihm einen immerhin zuverlässigen Mann auf bem wichtigen Plate ju haben; zudem wußte man, daß er nicht lange Bischof bleiben merbe, benn er mar ber Lette feines Stamms und fühlte bie Berpflichtung, bicfen in rechtmäßiger Che fortblüben ju laffen. Damit ichien für die Rurie die hauptfache, für ben Fall, daß Salentin entsagen werde, zu rechter Zeit für einen geeigneten Nachfolger zu sorgen. Ihr Kandidat war dabei ber Bring Ernst von Bayern. Er war zwar schon mehrfach gewählter Vischof, und Häufung von Pfründen war durch die Bestimmungen von Trient verboten. Indes in der Not der Gegenseformation mußte man darüber hinwegsehen. Er war auch, wenn zwar eifrig katholisch, doch nach den eigensten Worten eines Nuntius ein großer Sünder; indes man betonte, daß man den Nock nach dem Maße des Leibes schneiben müsse.

Als Salentin im Jahre 1577 verzichtete, wurde Ernst von dem päpstlichen Runtius in jeder Weise empfohlen. Allein das Domkapitel, dessen freies Wahlrecht unbestreitbar war, versabscheute jeden Prinzen aus einem großen regierenden Hause und wählte darum nicht Ernst, sondern den Grasen Gehhard Truchseß zu Waldburg. Es war für die Kurie eine schwere Enttäuschung. Immerhin aber durfte sie auch mit Gebhards Wahl an sich zusrieden sein; Gebhard war ein Resse des eifrigen Kardinalbischofs von Augsburg, er bereitete den Jesuiten in Köln eine seste Stätte, und er konnte auf Grund seiner persönlichen Lebenshaltung in der Umgebung des Nuntius Castagna bald als der deutsche Borromäus geseiert werden.

Aber Gehard war leibenschaftlich. Im Jahre 1579 faßte er eine tiefe und feurige Liebe zu einer Stiftsdame bes Klosters Gerresheim bei Düsseldorf, der Gräfin Agnes von Mansfeld; und Anfang 1580 war er entschlossen, protestantisch zu werden, um sie zu heiraten.

Sollte er nun das Erzstift aufgeben? Gegen Ende des Jahres 1581 hatte ihn der Rat protestantischer Freunde zu dem kühnen Plane fortgerissen, gleichwohl an der Spize seines Landes zu verharren und die Religion in ihm frei zu geben. Es wäre, gelang die Abssicht, der furchtbarste, vielleicht der entscheidende Schlag gegen den deutschen Katholizismus gewesen. Es hätte geheißen, dem katholischen System des Mittels und Niederrheins das Herz nehmen; eine westliche Bastion des nordbeutschen Protestantismus bilden, die bald durch Protestantisierung der westsälischen Vistümer mit den Hauptweste verbunden worden wäre; einen Zusluchtsort ferner schaffen für die niederländischen Protestanten, und nicht bloß einen Zusumprecht, Deutsche Geschiche. V. 2.

fluchtsort, nein, auch eine Stätte stetigen Ausfalls; es hätte endlich bedeutet, die süddeutschen Fürstentümer, in denen viels sach halbprotestantische Doms und Stiftskapitel vorhanden waren, auf den Weg der Protestantisierung fortreißen. Im Neiche aber wäre die Protestantisierung des Kurfürstenkollegs und damit die Aussicht auf ein protestantisches Kaisertum und eine protestantische Neichsversassung die Folge gewesen.

Gebhard wollte mit seinem Plane nicht hervortreten, ehe nicht der Reichstag zu Augsburg geschlossen wäre. Allein eben dies Warten hatte zur Folge, daß man bald allerseits in Sebhards Geheinnis eindrang und mißtrauisch zu werden begann. Der Kaiser warnte, die Kurie dachte schon an die Absehung des Erzbischofs und hielt Ernst von Baiern von neuem bereit, und Kölner Domkapitel und Kölner Stadtrat traten dem Erzbischof drohend entgegen.

Sebhard blieb schließlich nichts mehr übrig, als zu handeln, obwohl er von Bundesgenossen erst den Grafen von Nassau und den unzuverlässigen Pfälzer Prinzen Johann Casimir gewonnen hatte. Ende Dezember 1582 bekannte er sich außegesprochen zum evangelischen Glauben; im Januar 1583 verstündete er sür das Stift die Religionsfreiheit und vermählte sich bald darauf öffentlich mit Agnes von Mansfeld.

Aber schon fühlte er sich bes rheinischen Teils seines Landes nicht mehr sicher. Er verließ Bonn und ging nach Westfalen. Hier fand er in den stiftischen Landen volle Sympathie; ein Landtag vom 12. März 1583 erklärte sich für ihn; es folgte eine reformatorische Bewegung, die sich teilweis in argen Übertreibungen erging.

Indes das waren, bei den geringeren Hilfsmitteln der westfälischen Stiftslande, keine entscheidenden Ereignisse. Den Ausschlag mußten die Lande am Rhein geben. Und hier hatten die Dinge eine ungünstige Wendung genommen. Das Domkapitel hatte gegen den Erzbischof mobil gemacht, es hatte den Herzog von Parma um Hilfe gebeten und die von ihm einberusenen Stände zu der Erklärung vermocht, daß die Hand

lungen des Erzbischofs gegen die Grundgesetze des Landes verstießen.

Gleichwohl war die Lage Gebhards noch keineswegs verzweiselt, falls seine neuen Glaubensgenossen sich nur einigermaßen seiner annahmen. Aber auf diesem Boden machte er nun die trübsten Erfahrungen. Schon im Dezember 1582 hatten die Kurfürsten von Sachsen und Brandenburg gemeint, die Kölner Sache sei übereilt; man könne in ihr nicht mehr thun, als vermitteln. Dabei blieben sie jetzt, wenn sie sich auch, übrigens zusammen mit Kurmainz und Kurpfalz, über die Anwesenheit spanischer Truppen auf dem Reichsboden beim Kaiser beschwerten. Ja selbst Kurfürst Ludwig von der Pfalz half jetzt nicht, nachdem er wieder einmal vergebens versucht hatte, das protestantische Bewustsein auf einer allgemeinen Bersammlung der Stände augsburgischer Konsession zu wecken.

Schließlich griff nur ber abenteuernde Johann Cafimir zu Aber che er auftrat, hatten die Katholiken gehandelt. Der Papft hatte Gebhard am 22. März 1583 abgesett; barauf war Ernft von Banern am 23. Mai vom Rapitel zum Erzbischof gewählt worden. Und alsbald erschienen bahrische Truppen des neuen Kurfürsten, um die wenigen Plate am Rhein, die noch in Gebhards Sanden waren, vor allem Bonn, zu belagern. Mim trat ihnen Ende August allerdings Johann Casimir entgegen. Allein ein minder mutiger Feldherr, ein schlechter Zahler des Truppenfolds, 311= bem von kaiferlichen Stiften verfolgt, kam er zu keiner That - bis ihn, fehr nach seinem Bunsche, der Tod seines Bruders, des Bfälzer Kurfürsten, am 12. Oktober zur vormundschaftlichen Berwaltung nach Seibelberg abrief. Run ftand ben bahrischen Truppen Ernsts nichts mehr im Wege; burch spanischen Augua verftärkt nahmen fie die Beste Godesberg mit stürmender Band und festen sich im Anfang bes Jahres 1584 burch Berrat in die Gewalt von Bonn : Gebhards Cache mar verloren. feinem Lande verdrängt schlug sich der alte Erzbischof schließlich in das Gebiet der Generalstaaten durch; und diefe hielten nun ihrerseits den Kampf gegen Kurköln in den Formen eines verderblichen Grenzkrieges noch eine Zeitlang aufrecht.

In Köln aber umgab die Kurie jetzt den neuen Herrn mit allen Garantien dauernden Bestandes. Wie ihrer fortwährenden Mahnung im Verlauf des Kampses die spanische Hilse von den Niederlanden her zu danken gewesen war, so begründete sie jetzt in Köln eine ständige Nuntiatur und fäuberte das Domfapitel von Protestanten. Dem neuen Kurfürsten sehlte damit nur noch die Anerkennung der evangelischen Mitglieder des Kursfürstenkollegs; und auch diese ließ ihm der lutherische Konservatismus im Februar 1585 zu teil werden.

Ronnte man sich wundern, wenn unter diesen Umständen ber Sieg bes Katholizismus in Köln nicht bloß als eine Wieberherstellung bes alten Zustandes, sondern als der wesentlichste katholische Fortschritt über die alte Lage der Konfessionen hinaus empfunden ward? Wo noch geiftliche Fürsten zwischen Protestantismus und Ratholizismus geschwankt hatten — die Rurie hatte zu ben Schwankenden fogar den Mainzer Erzbischof gerechnet -, ba entschieden diese sich jest zu gunften der alten Kirche; und namentlich in Westfalen gelang nunmehr überall die Ginführung unzweifelhaft katholischer Bischöfe. Zugleich aber erhob sich in benjenigen Fürstentumern, in benen katholisch gefinnte Oberhirten über einer teilweis protestantischen oder wenigstens dem Protestantismus zuneigenden Bevölkerung faßen, jest mehr als je brobend die Gegenreform. Bor allem galt bas für Burgburg, wo ber energische Bischof Julius Echter von Mespelbrunn, ber Schöpfer bes berühmten Sofpitals, beffen weite Raume und schattige Gärten noch heute sein Andenken bewahren, burch Bisitationen und perfonliche Ginwirkung, burch Schulgrunbungen und Ausbildung eines firchlich-correct gefinnten Klerus fast alle die gahlreich vorhandenen evangelischen Sympathien erstickte.

So entnahm der Katholizismus dem großen politischen Erfolge am Rhein die Anfforderung, auf der ganzen Linie des Kampfes vorzugehen, hartnäckig und selbstbewußt, in wiederholten, von der Kurie mit wachsendem Sifer begünstigten Bersuchen einer Sinigung aller seiner Fürsten, keineswegs bloß noch

in flüchtigen Stößen. Unter diesen Umständen war klar, daß der Protestantismus, in die Desensive gedrängt, jest nur noch in straffer Einheit auf die Dauer würde widerstehen können; andernfalls mußte die gut geleitete Kraft der alten Kirche das lose Gesüge seiner Verbreitungsgebiete langsam zerbröckeln.

## IV.

In der That traten Greignisse ein, die die Herstellung eines gemeinfamen Bundes aller Stände des neuen Bekenntnisses fördern mußten.

Zunächst starb am 12. Oktober 1583 ber lutherische Rurfürst Ludwig von der Pfalz; da sein Sohn und Nachfolger Friedrich erst neun Jahre alt war, so übernahm beffen Oheim, ber uns genügend bekannte Johann Casimir, das vormund= schaftliche Regiment. Er führte es alsbald gang nach eigenem Ropfe, brachte mit Silfe feines fanatischen Ranglers Chem ben Calvinismus von neuem zu Ehren und entwickelte eine gang andere protestantische Initiative, als sein etwas ruhseliger Borgänger. Damit ging balb ein erneuter lebhafter Aufschwung bes Protestantismus im westlichen Ausland Band in Sand. Um 20. August 1585 trat Königin Glifabeth von England in einem mit ben Generalftaaten geschloffenen Bertrage gegen Spanien in die Schranken und nahm die Unterftützung ber frangösischen Protestanten und Beinrichs von Navarra auf. Demgegenüber verband sich Philipp II. von Spanien in engem Kriegesvertrage mit ber frangösischen Ligue und zwang König Beinrich III. von Frankreich zur erneuten Bedrängung ber Sugenotten: eine Erweiterung und Verschärfung ber Ronfessionsgegenfäte ging burch bas ganze westliche Europa.

Die beutschen Protestanten begriffen wohl, daß sie hier nicht unthätig sein dürften; sie mußten zu gunsten der Hugenotten eingreifen. Allein unter der Ginwirkung des Kurfürsten August von Sachsen wurden ihre Absichten fast zur Farce; man

<sup>1</sup> S. oben S. 609.

meinte burch nichts als eine stattliche Warnungsgesandtschaft ben französischen König von der Bekämpfung der Hugenotten abhalten zu können.

Darüber hinmeg aber kam es zu anderweitigen, einer that= fräftigen Politif gunftigen Ereigniffen. Um 21. Februar 1586 starb August von Sachsen, und die Nachfolge seines Sohnes Christian I. bedeutete eine grundfätliche Underung der bisberigen fächfischen Saltung. Chriftians Rate Baull und Crell, bie bei der Unthätigkeit des Fürsten das Beft in Banden hatten, trieben im Innern keine ausschließlich lutherische Politik mehr und begannen nach außen hin langsam mit ber Rurpfalz Kühlung zu nehmen, mährend diese ihrerseits ichon im Jahre 1587 unmittelbar in die frangösischen Dinge eingriff. Bier aber, im Weften Europas, fam es balb zu unerhörten Wendungen. König Philipp fandte im Jahre 1588 feine Armada gegen England: fie ging zu Grunde. Es war ein militärisch fast unverwindlicher Schlag; und er bedeutetete zugleich die Berruttung der fpanischen Finangen. Bald darauf erhob sich in Frankreich unheilbarer Zwist zwischen ber fatholisch-fpanischen Bartei ber Ligne und Beinrich III.; Beinrich ließ Enbe 1588 bas Baupt ber Lique, Beinrich von Guife, ermorden, und ward felbst am 2. August 1589 getotet. Damit war das haus Balois erlofden, und der Protestant Beinrich von Navarra bestieg ben verwaisten Thron, anerkannt von etwa einem Sechstel des Landes, boch barunter von allen Protestanten, bem Staats= rat, dem Abel, den Truppen. Philipp von Spanien dagegen erkannte ben neuen König natürlich nicht an, und fo ftand Spanien jest mit allen Protestanten bes Westens, mit England, Frankreich, den Niederlanden im Rriege. Heinrich IV. von Frankreich aber fuchte bei ben beutschen Protestanten um Bilfe nach. Ronnten diese sich ihm verfagen?

Selbst Sachsen entzog sich dem Drang der Lage nicht mehr. Frankreich wurde mit Gelb unterstüt; die Anwerbung eines Hilfsheeres unter dem Befehl eines deutschen Fürsten wurde in Aussicht genommen. Indem aber so die deutschen Protestanten, vor allem Sachsen und die Pfalz, selbstthätig in die westlichen

Geschide eingriffen, mußte ihnen alsbald die Notwendigkeit eigener Sinigung einleuchten.

Unfang Marg 1590 trafen Johann Cafimir und Chriftian von Sachsen in Plauen zusammen und verständigten sich da= hin, eine protestantische Union zu betreiben; neben ihnen follten Brandenburg, Braunschweig, Medlenburg und Siffen als die wichtigsten protestantischen Territorien zur Ausarbeitung eines Entwurfes gufammentreten. Die Cache mard im Laufe eines Jahres so weit gefördert, daß man am 2. Februar 1591 gu einer protestantischen Tagsatzung in Torgan zusammentreten Bier wurden mit Frankreich einzelne militärische Abmachungen getroffen, vor allem aber gelang ca, die Grundlinien einer protestantischen Ginung ju ziehen. Der neue Bund follte ein sicherer Verteidigungsbund fein zum Schute aller Länder, welche die Bertragsichließenden befagen ober mit Recht zu beanspruchen glaubten; er follte eine feste Rriegsverfaffung erhalten, und nur die Fragen nach der Stärfe bes Beeres und ber Leitung bes Bundes und feiner Streitfrafte blieben noch offen.

So hatte alles ben besten Fortgang, als mehrere Todesfälle jede bisher gesicherte Errungenschaft aushoben. Um 5. Oftober 1591 starb Christian von Sachsen, am 16. Januar 1592 Pfalzgraf Johann Casimir, am 4. September 1592 Landgraf Wilhelm von Hessen. Damit nicht genng: die Pfalz erwies sich nach Johann Casimirs Tode als sinanziell erschöpft und darum auf längere Zeit nach außen hin handlungsunfähig, und in Kursachsen erhob sich eine wüste lutherische Reaktion, der der unglückliche Kanzler Christians, Erell, nach zehnjähriger schwerer Haft sogar mit dem Leben zum Opser siel.

Unter diesen Umständen war von einem Bunde, ja auch nur von einem einheitlichen Handeln der Protestanten nicht mehr die Rede.

So mußte die Entwicklung der achtziger Jahre, die allmähliche Stärkung des katholischen Ginflusses, weiteren Fortgang nehmen. Das ist die Signatur des ausgehenden sechzehnten Jahrhunderts. Wo aber fand jett ber Ratholizismus ein besseres Rampfgebiet, als den gangen Rhein hinab, in der Nähe der Heere Spaniens, dieses Hortes der katholischen Interessen im Westen?

Um Oberrhein und in den Bogefenländern handelte es fich vor allem um bas Bistum Strafburg in feinen Beziehungen zu Lothringen. Das unklare Verhältnis des Berzogtums Lothringen zum Reiche war im Jahre 1542 dahin geregelt worden, daß es von da ab nur noch als ein "fouveranes, freies und betachiertes Fürstentum" bes Reiches galt; natürlich waren feitbem, zumal seit der Einnahme von Met, Toul und Verdun durch Frankreich, die alten Beziehungen feines Berricherhauses zum frangösischen Westen noch enger geworden. Vor allem erschien Bergog Rarl III. jest gang in die frangofischen Glaubenstämpfe verwickelt und hatte sich ba immer kräftiger im Sinne ber Ligue beteiligt. Zugleich aber hatte er zur allseitigen Forderung seiner katholischen Interessen versucht, im Reiche Unsehen zu gewinnen. Er war in verwandtschaftliche Beziehungen jum Saufe Bayern getreten, und er hatte im Sahre 1578 feinem jungeren Sohne Karl bas Bistum Met verschafft. Aber bamit nicht genug: er wollte für diefen Sohn auch bas Bistum Straßburg erwerben.

Nun war aber die Stadt Straßburg fast ganz protestantisch, und das Bistum, dem in der Person Johanns von Mandersschied ein unbedeutender Bischof vorstand, befand sich unter dem Einsusse Zomkapitels, das ähnlich wie das Kölner vor der Wahl Gebhards zusammengesetzt war, und von dem man bei eintretender Vakanz vor dem Sturze Gebhards sast mit Sicherheit eine Wahl in protestantischem Sinne hätte erwarten können. Nun war freilich Köln inzwischen katholisch geworden, und als Johann von Manderscheid endlich, am 2. Mai 1592, gestorben war, konnte man auf den Ausgang der Wahl wohl gespannt sein.

Das schließliche Ergebnis war eine Doppelwahl. Die protestantischen Domherren erhoben einen brandenburgischen Prinzen, Johann Georg, den Sohn des Magdeburger Administrators, die katholischen mählten Karl von Met. Der Streit

spitte sich zu einer Kraftprobe zwischen Protestantismus und Katholizismus, zwischen beutschem und französischem Ginfluß in ben Landen links des Oberrheins zu.

Er ward, bei bem Zusammensinken bes allgemeinen protestantischen Machtgefühls nach bem Scheitern der Union, schließlich dahin entschieden, daß Karl von Lothringen siegte. Im Jahre 1598 erhielt der Prinz das kaiserliche Lehnsindult, im Jahre 1599 ward er vom Kaiser endgiltig mit dem Vistum belehnt, indem ihm zugleich der Erzherzog Leopold von Österreich als Koadjutor mit der Hoffnung der Nachfolge zur Seite gesetzt ward: die katholischen Häuser Hacksolge und Lothringen reichten sich die Hand, jedes weitere Eindringen der Protestanten ins Elsaß schien verhindert.

Nicht anders erging es bem Protestantismus am Nieder= rhein. hier war feit langem, wie wir wissen 1, Achen die eigentliche Wetterwarte ber evangelischen Bewegung. Nun war die alte Reichsstadt aus den Verhandlungen bes Augsburger Reichstags vom Sahre 1582 in ziemlich unverfehrtem Protestantismus hervorgegangen; es war zwar eine neue faiferliche Rommiffion zur Prüfung ber Lage eingesett worden, aber biefe wie der Raifer felbst verzögerten die Entscheidung, folange energischer Wiberspruch von protestantischer Seite zu befürchten Nach der Bereitelung des Unionsgedankens indes, am 27. August 1593, erfolgte ein kaiserliches Urteil, wonach jede firchliche Neuerung in Achen aufzugeben sei. Und als die Stadt diesem Spruche zu tropen anhub, ba ward ihr mit ber Acht gedroht, und die spanischen Gewalthaber in den Riederlanden wie der Herzog von Julich gingen gegen fie vor - bis sie sich schließlich im Sahre 1598 ber Alleinherrschaft bes fatholischen Bekenntnisses fügte.

Es war ein Verlust bes Protestantismus, ber schon seit bem Jahre 1593 brohte. An sich nicht übermäßig bedeutend, bot er immerhin ein sehrreiches Beispiel der Schicksale, die der noch immer fortwuchernde Protestantismus auch sonst am Niederrhein zu erwarten hatte.

<sup>1</sup> S. oben S. 672 f.

Der kölnische Krieg, in dem Kurfürst Gebhard aus seinem Bistum vertrieben worden war, war hier mit Gebhards Entweichen nicht zugleich zu Ende gelangt, vielmehr führten ihn die Generalstaaten, auf deren Gebiet Gebhard übergetreten war, von ihrer Grenze, namentlich von Gelderland her, in tausend Sinzelkämpsen weiter. Hiergegen hatte der neue Kursfürst Ernst die Hilfe des Reiches nachgesucht, und als sie ihm auf Betreiben der Protestanten verweigert worden war, hatte er sich, so manchem Vorgang der letzten Jahrzehnte solgend, den Spaniern in den Niederlanden in die Arme geworsen.

Die Folgen waren diesmal unerhört. Im Jahre 1586 erschien der Herzog von Parma mit einem mächtigen Heere im Lande und stürmte unter gräßlichen Ausschreitungen entmenschter Söldner die Festung Neuß. Im Jahre 1588 eroberten die Spanier Bonn, 1590 nahmen sie Rheinsberg: in allen drei sesten Plägen, wie sie den aus den Bergen austretenden Ahein saft dis Cleve beherrschten, lagen jetzt spanische Garnisonen; das Land ward eine Beute der spanischen Blutsauger; sein Handel ging zu Grunde. In hohem Grade gefährlich aber ward dieser nunmehr zäh festgehaltene Einsluß der Spanier am Niederrhein erst durch seine Berührung mit einem Problem, das damals große Teile der deutschen Fürstenwelt mächtig zu erregen begann, mit der Frage nach der Erbsolge in das größte katholische Laiensürstentum am Niederrhein, in die Länder Jülich, Cleve, Berg und Mark.

Diese Territorien, die von Andernach und Remagen ab bis Cleve den Rhein begleiteten und unter anderem das Kölner Erzbistum fast umschlangen, waren seit 1511 in einer Hand vereint, und seit 1539 herrschte über sie, nun alt und schwachssinnig geworden, Herzog Wilhelm der Reiche. Herzog Wilhelm hatte nur einen Sohn, den unheilbar wahnsinnigen Johann Wilhelm; dieser war nach dem bald zu erwartenden Tode des Baters alleiniger Erbe, falls die Länder als nur im Mannesstamme vererbliches Reichslehen galten. Nun stand das aber nicht vollkommen sest; die kaiserlichen Privilegien aus früherer Zeit widersprachen sich in diesem Punkte. Ließ man aber die

Beltung auch des Weiberlebens zu, fo kamen für die weitere Nachfolge nach dem Tode des voraussichtlich kinderlos bleibenden Johann Wilhelm vier Parteien in Betracht. Denn Bergog Wilhelm hatte außer feinem unglücklichen Cohne vier Töchter, Marie Eleonore, Anna, Magdalena und Sibylla. Bon ihnen hatte Marie Eleonore ben blödfinnigen Bergog Albrecht Friedrich von Preußen geheiratet, und eine Tochter aus diefer Ghe mar vermählt mit dem brandenburgifden Rurpringen Johann Sigmund. Es waren ferner vermählt Unna mit bem Pfalggrafen Lubwig Philipp von Neuburg, Magdalena mit Johann von Zweibrücken und Sibylla, lange Zeit ledig, ichließlich mit bem Martgrafen Karl von Burgau. Zum Glück für unfer leichteres Berständnis aber waren nun wenigstens alle diese Chen mit Ausnahme ber weniger wichtigen und viel fpater gefchloffenen Sibyllens proteftantisch, und stellte es sich weiterhin feit Unfang 1590 heraus, baß die aus ihnen her entwickelten, an sich noch fehr ver= schiedenartiger Abstufung fähigen Anwartschaften vorläufig menigstens im wesentlichen einheitlich vertreten werben würden. Es ftanden also zunächst für eine auf längere Zeit bin erstrectte Nachfolge nur zwei Parteien, die des Mannelchens und die des Weiberlebens, nebeneinander.

Allein vorläufig war die praktisch wichtigste Frage gar nicht die der Nachfolge, da alles darüber einig schien, daß diese nach des alten Herzogs Tode zunächst Johann Wilhelm zustehe, sondern vielmehr die nach der Regentschaft, die sich unter der neuen Regierung Johann Wilhelms alsdald nötig machen werde. Und hier behaupteten nun die protestantischen Anwärter des Weiberlehens als zukünstige Erben das nächste Anrecht zu haben. Hiersit aber traten auch noch andere Bewerber auf. Der Kaiser war bereit, die Verwaltung zu übernehmen. Und auch die jülichsche Landesverwaltung erklärte sich ihrerseits als zur Regentschaft berechtigt.

Welche von diesen drei Parteien, deren Wettbewerb noch bei Lebzeiten des alten Herzogs Wilhelm begann, nun siegen würde? Es war ziemlich leicht vorauszuschen, was geschehen würde. Da die julichschen Räte, einmal im Besitze der Macht,

eine autonome Ständeregierung fortführen wollten, so konnte der Kaiser eine Festsetung der protestantischen Anwärter nur hindern, indem er ihnen willsahrte; am 13. Dezember 1591 erhielten die Länder daher eine vom Kaiser bestätigte Regentschaft der Räte. Und so blied die Lage auch nach dem Tode Herzog Wilhelms (5. Januar 1592), als die Herrschaft in die wirren Hände Johann Wilhelms übergegangen war. Und die auf diese Weise gewährsteisteten kaiserlichen Interessen erschienen im deutschen Rordwesten bald mit den spanischen der Riederlande auss engste verkittet, denn Ansang 1594 übernahm, wie wir wissen, ein östersreichischer Erzherzog, Ernst, zu Brüssel die Statthalterschaft.

Die spanisch-kaiserlichen Interessen aber sielen wieder mit den katholischen zusammen. Wie hätten nun ihnen gegenüber die protestantischen Anwärter auf die jülicher Lande aufkommen sollen, fanden sie sich nicht durch einen Bund ihrer Glaubensgenossen einheitlich unterstützt? Aber grade um die Zeit², da es hier des Singriffs bedurft hätte, versagte die Idee eines solchen Bundes. So konnte von protestantischen Eroberungen auch am Niederzrhein einstweisen keine Rede sein; jede Aussicht darauf war getrübt; mächtiger war nur der Katholizismus geworden.

Fassen wir jetzt zusammen, so bietet die ganze, für das gegensfeitige Verhältnis der Bekenntnisse vornehmlich maßgebende Westgrenze des Neiches dasselbe Vild dar: überall Fehlschläge auf protestantischer, Fortschritte auf katholischer Seite — und nach dem Scheitern der protestantischen Unionsverhandlungen der ersten neunziger Jahre keinerlei Aussicht auf Anderung dieses Zugs der Entwickelung.

Sollten unter diesen Umständen die thatenlustigen Elemente des Protestantismus verzweiseln? Eine Union aller Protestanten, rechtzeitig geschlossen, würde auf die geistige Revolution der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts eine politische der zweiten Hälfte gesetzt haben: eine der großen Mehrheit nach protestantische Nation hätte auf die Dauer in dem Gehäuse der mittelalters

<sup>1</sup> S. oben S. 613.

<sup>2</sup> S. oben S. 681.

lichen Neichsverfassung nicht leben können, hätte von Grund aus einen Neubau aussühren müssen. Jett schien diese Wensung der Dinge mindestens für lange Zeit hin ausgeschlossen. Was war da für die Unterlegenen noch zu thum? Es blieb, wollte man sich nicht von voruherein selbst aufgeben, nichts mehr übrig, als eine noch nach Möglichkeit frastvolle Sprengung des alten Gehäuses, gleichviel, welche Folgen ein solches Vorgehen zeitigen werde. Das war der dornenvolle Weg, welchen die eifrig protestantischen Elemente nunmehr langsam, tastend, unter Sorgen und Ablenkungen einzuschlagen begannen. Er führte mit dem Jahre 1608 formell zum Ziele; seine letzte Konsequenz aber war der dreißigjährige Krieg.

Möglich wurde er aber doch erst durch die Schwierigkeiten und Fehler, denen das Haus Habsdurg, der Träger der mittelsalterlichen Verfassungsgewalten, seit der Neige des Jahrhunderts in steigendem Maße anheimsiel.

### V.

Während bes ganzen 16. Jahrhunderts hatte das Haus Habsburg unter den Angriffen der Türken zu seufzen. Nach Often wies der kriegerische Panzer seiner Länder, vor allem Mährens, Niederösterreichs und Steiermarks; nur unvollfommen vom Reiche unterstützt, haben sich die Deutschen dieser Länder durch ihren zähen Widerstand gegen die Türken unsterbliche Versdienste um die Sicherung der europäischen und vornehmlich der deutschen Kultur erworden. Von der habsburgischen Herrschaft aber, die ihre Ausmerksamkeit zugleich den Verhältnissen im Reiche und den großen Fragen der allgemeinen Politik des Westens zuwenden mußte, wurden die Kriege des Ostens naturgemäß als eine fortwährend störende Quelle von Verlegenheiten empfunden.

Nachdem Ofterreich im Jahre 1547 Siebenbürgen, die immer wieder erstrebte Grenzveste des Oftens, in den Händen des türkischen Lasallenfürsten Johann II. Zapolya, Ungarn aber bis aufwärts Gran im Besitz der Türken selbst hatte lassen müssen, begann eine neue Periode der Türkenkriege mit dem

Anfang ber Regierung Kaiser Ferdinands. Mühsam führte der Kaiser den Krieg, vom Reiche, das sich um Ungarn nicht fümmerte, höchst ungenügend unterstützt, dis seit etwa 1562 innere Zersetzungsprozesse des Osmanenreiches diesem Zustand ein Ende machten. Dann ging sein Nachfolger, Max II., im Jahre 1565 gegen Siebenbürgen vor; sein Feldhauptmann Lazarus Schwendi besetzte große Teile der Herrschaft Zapolyas am rechten Ufer der Theiß.

Diese Fortschritte beschworen alsbald einen neuen Türkenkrieg herauf. Im Jahre 1566 erschien Sultan Soliman in
Belgrad, fünsundsiedzigjährig, aber noch kriegslustig, mit ihm
ein furchtbares Heer. Allein auch diesmal brach sich die türkische
Macht an eignen Hindernissen. Kurz vor der Erstürmung der
Festung Sziget, die von Brinzi todesmutig verteidigt ward,
stard Soliman; sein Nachfolger Selim II. scheute den Krieg;
die Janitscharen drohten zu meutern, und das Heer zog sich
zurück. Freilich: so kraftvoll war die Türkenmacht an der Donau
noch immer, daß in den Friedensverhandlungen ein kaiserlicher
Jahrestribut von 30000 Dukaten von neuem ausbedungen werden
konnte, und auch die Grenzen wurden wiederum zum Vorteil
der Türken berichtigt.

Seitbem aber, seit dem Jahre 1568, blieb troß unablässiger fleiner Grenzsehden und troß eines neuen Herrscherwechsels — auf Selim II. folgte 1574 Murad III. — der Friede bis tief in die Zeiten Rudolfs II. hinein im wesentlichen gesichert. Und während dieser Jahre gelang es Österreich, im Nordosten einige Fortschritte zu machen, die für die spätere Zukunft von großer Bedeutung gewesen sind. Im Jahre 1572 war in dem polnischslithauischen Reiche der Mannesstamm der Jagellonen erloschen; von diesem Zeitpunkt an galt das verhängnisvolle polnische Wahlrecht. Alsbald beward sich vor allem das Haus Habsdurg um die Krone. Dem trat nun freilich die Türkei mit Ersolg entgegen; weder beim Thronwechsel des Jahres 1573 noch bei dem des Jahres 1587 wurde ein Erzherzog gewählt. Wohl aber hatte das Haus Hadsburg die Genugthung, den 1587 erwählten schwedischen Kronprinzen Sigmund seit dem Jahre

1592 mit der steirischen Erzherzogin Anna vermählt zu sehen. Daraus ergab sich denn eine enge Annäherung Polens an Österreich: eine Constellation katholischer Mächte dämmerte auf, die von Spanien über Italien und Österreich dis Polen Europa ebensosehr zu Lande durchmaß, wie sie von den polnischen Ostseehäsen bis zu den Küsten Spaniens hin der Vegünstigung einer universalen katholischen Seemacht fähig erscheinen konnte.

Freilich, die rasche Ausbeutung dieser Möglichkeiten seitens des deutschen Hauses Habsburg wurde durch einen neuen Türkenstrieg verhindert. Sultan Murad hatte im Jahre 1590 seinen langjährigen Krieg mit den Persern glänzend beendet, dann sich in kleinen Maubkriegen gegen Ungarn und die österreichischen Alpenländer versucht und erklärte nun im August 1593 an Kaiser Rudolf II. den Krieg.

Es war für diesen ein schwerer Schlag, obwohl er bem neuen Kriege zuversichtlich entgegensah. Gleich seinen Borsfahren hatte er den deutschen Neichstag bisher — im Jahre 1582 — nur berusen zur Bewilligung von Türkensteuern: nur in diesem äußersten Notfall hatte er es zugleich über sich vermocht, sich mit der Erössnung des Neichstages auch tiefer in das Gewirr der katholischen Ansprüche und der protestantischen Beschwerden einzulassen. Nun, nach zwölfzähriger Pause, nahte dies Unglück von neuem; man konnte in Wien nicht umhin, die Reichsstände zum Jahre 1594 nach Regensburg zu berusen.

Natürlich wünschte ber Kaiser hier nichts, als eine möglichst hohe Türkensteuer bewilligt zu sehen. Aber die protestantische Aktionspartei dachte anders. In unerhörter Schroffheit formustierten die Pfälzer mit ihren Anhängern zu Heilbronn die alten protestantischen Beschwerden; ganz im Gegensatz zu Kursachsen, das, wie bei seder Türkengefahr, zum Kaiser hielt, wollten die pfälzischen Näte am Neichstag Biegen oder Brechen versuchen: feine Türkensteuer ohne vorher genehmigte Abstellung ihrer Beschwerden — das war das Programm. Allein trotzallen Drohungen bewilligten die Katholiken und die Protestanten der sächsischen Partei dem Kaiser Beiträge in der nie erreichten Höhe von 80 Römermonaten; über die pfälzischen Anträge dagegen gingen sie hinweg. Es war ein Verfahren, das bei den Unterlegenen

die äußerste Erbitterung hervorrief; als Partei der sogenannten Korrespondierenden hielten sie von nun ab aufs engste zus sammen.

Kaiser Rudolf aber bedurfte, nach geringen Erfolgen an der Donau, bald wiederum einer Türkensteuer. Es blieb ihm nichts übrig, als den Reichstag von neuem zum 1. Dezember 1597 nach Regensburg zu berusen; und jetzt forderte er nicht weniger als 150 Nömermonate. Die Korrespondierenden waren geneigt, ihm bis zu 40 Monaten zu bewilligen. Als aber von der Mehrheit trothem 60 Monate ohne Berücksichtigung der protestantischen Beschwerden beschlossen wurden, da erklärten sie diesen Beschluß als unverbindlich und legten Verwahrung ein.

Es war der erste Versuch zur Sprengung des Reichstages, des größten Einheitsorgans, das das Reich noch besaß; er wurde unternommen von Kurpfalz, Kurbrandenburg, Zweibrücken, Braunschweig-Wolfenbüttel, Ansbach, Baden-Durlach, Hessen, Anhalt und den Grafen der Wetterau.

Aber konnte er nüten, wenn er nicht auch im übrigen mit einer fräftigen Aftion verbunden mard? Doch eben hiervon war kaum die Rebe. Selbst die Korrespondierenden hielten in ber folgenden Zeit nicht fest zusammen, geschweige benn, daß fich eine größere Ginheit aller Protestanten hätte berftellen laffen. Und auch die internationale Lage war dem Protestantis= mus nicht eben gunftig. In Frankreich verwandelte sich ber bisherige Gegensatz gegen Spanien und den Katholizismus seit dem Übertritt Heinrichs IV. zur katholischen Kirche und bem Gbift von Nantes in ben einfacheren Gegenfat gegen Spanien; und Spanien behielt, trot ber Demütigungen bes Friedens von Vervins (2. Mai 1598) und trop des Todes Philipps II. (13. Sept. 1598) bennoch Kraft genug, um im Winter von 1598 auf 1599 von den Niederlanden eine ber gräulichsten Plünderungen bes Nieberrheins burchführen zu laffen, die je dort erlebt worden sind. Rur wenig versuchten die Protestanten hiergegen zu thun; trot alles Eifers namentlich bes Landgrafen Morit von Beffen und bes Herzogs Heinrich Julius von Braunschweig faben fie fich zu machtlosem Zuschauen verurteilt. Wie konnte da der Versuch, den Reichstag zu sprengen, andere als rein formale Ergebnisse zeitigen?

In dieser Lage ergab sich eine merkwürdige Verschiebung ber Dinge wiederum durch Ereignisse vom Südosten, vom habsburgischen Gebiete her.

Nach dem Tode Ferdinands I. waren die habsburgischen Länder in drei Teile gegangen; dem Kaiser Maximilian II. speziell und damit später dessen Sohn Rudolf II. waren die Kernlande Obers und Riederösterreich, dazu Böhmen und Mähren zugefallen.

In diesen Gegenden unn, wie in den habsburgischen Ländern überhaupt, war das Evangelium weit verbreitet, in Böhmen im Anschluß an alte hussitische Negungen, in Mähren durch Einwanderung oberdeutscher Wiedertäuser, an der Donau durch lutherische, zwinglische, schließlich auch calvinische Einslüsse. Sigentlicher Hort der Bewegung aber wurden bald Obers und Niederösterreich; hier war es im Jahre 1571 so weit gekommen, daß Maximilian II. dem Abel wenigstens für Niederösterreich das Necht zugestand, in den ihm zugehörigen Kirchen evangelischen Gottesdienst halten zu lassen. Bürger und — soweit ihnen ein Patronatsrecht entgegenstand — wohl auch Bauern erstrebten seits dem das gleiche Necht und nahmen es thatsächlich vielsach voraus.

Als aber Andolf II. nach dem Tode Maximilians Herr des Landes geworden war, zeigte er sich bald nicht gewillt, dieser Entwicklung freien Lauf zu lassen. Im Jahre 1576 machte er seinen Bruder Ernst, der sich durch firchliche Strenge auszeichnete, zum Statthalter von Österreich; im Jahre 1577 begann er mit durchgreisenden Maßregeln der Gegenresormation. In Niederösterreich hatte er damit ziemlichen Erfolg; die Stände fügten sich teilweis, die Jesuiten sesten mit positiver Wirksamseit ein, und in Melchior Klest, einem groben, sittlich strengen und äußerst geschäftsgewandten Wiener Bürgerssohn, der es bald zu hohen Würden, 1587 auch zur Stellung eines landesksürstlichen Kommissars bei den Ständen brachte, wurde ein überzeugter geistlicher Führer der Gegenresormation ges

funden. Aber auch in Oberösterreich murde, trot viel stärkeren geistlichen Widerstandes, schießlich bennoch die Lage des Ratholizismus um vieles gebeffert. Das Evangelium war hier nicht nur in die gebildeten Schichten der Stände, sondern auch in die tieferen Klaffen der reichen Bauern des überaus gesegneten Landes gedrungen. Und eben die Bauern, besonders überzeugungstreu, wehrten sich zuerst gegen die katholische Reaktion. Indem sie aber in ihrem Widerstand bis zum Kampfe fortichritten, verschoben sich ihnen die Ziele. Ihre Unruben richteten sich bald nicht mehr bloß gegen die firchliche, sondern auch - und nun in einzelnen Gegenden fogar von Unfang an - gegen bie grundherrliche Bedrängnis. Go traten fie gegen den Abel und damit gegen die führenden Kreife der Stände auf: Bauern und Abel, beide Träger der Reformation, verfeindeten sich. Da wurde es Rudolf leicht, des geteilten Gegners herr zu werden. Die Unruhen wurden unterdrückt, dem Abel durch einen offenen Brief vom Jahre 1596 die Religionsfreiheit abgesprochen, besondere Behörden zur Durchführung der Gegenreformation in Thätigkeit gebracht. Damit ichien auch für Oberöfterreich, trot immer noch ftarker Gegen= wehr, das Ende des Protestantismus zu nahen, um so mehr, als jest auch in den habsburgischen Ländern der Seitenlinien der Ratholizismus Sieg auf Sieg zu erringen begann: fo hat nament= lich Erzherzog Ferdinand, ber spätere Raiser Ferdinand II., seine Länder Steiermark, Rärnten und Rrain feit feinem Regierungsantritt trot aller entgegenstehenden Zugeständniffe feines Baters der katholischen Glaubenseinheit wieder entgegengeführt; allein in dem einen Sahre 1603 rechnete man nach den Beichtzetteln in seinen Berrschaften 40 000 wie auch immer motivierte Rücktritte zur katholischen Kirche; und nicht ohne Rührung wird der Fremde noch heute in wieder völlig katholisch gewordenen Gegenden Rärntens und ber Steiermark die echten Protestantismus kundenden Grabsteine der Thanhausen, Rhevenhiller und andrer Abelsgeschlechter aus diefer Zeit betrachten.

So erschien, ganz im Sinne bes Herrscherhauses, in den ersten Zeiten bes neuen Jahrhunderts der Katholizismus in

den habsburgischen Ländern allenthalben als Sieger. Und auch die Bedenken der weltlichen Politik schienen zerstreut. Der Türkenkrieg flaute ab; es waren für Österreich außersordentliche Vorteile, daß im Jahre 1597 Sigmund Bathory sein Fürstentum Siebenbürgen gegen einige schlesische Herrsichaften an Rudolf als König von Ungarn abgetreten hatte, daß den Türken ein kleinasiatischer Aufstand drohte, und daß sie im Jahre 1604 in erneuten Krieg mit Persien verwickelt wurden.

Nach alledem erschien das Regiment Rudolfs glücklich; man konnte denken, daß die daheim konzentrierte Kraft Habs-burgs sich auch der Ordnung der Verhältnisse im Reiche mit mehr Erfolg zuwenden werde: und in diesem Falle war die volle Rekatholisierung der Reichsverfassung und damit die Ausmerzung jedes protestantischen Sinslusses gewiß, ohne daß den Korrespondierenden selbst nur der Versuch einer Sprengung der alten Formen gelungen wäre.

Allein all die Erfolge Rudolfs aus den letten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts erwiesen sich bald als trügerisch. In Wahrheit morschten er wie seine Regierung.

Bor allem wurden die Verhältnisse im Herrscherhause selbst von Jahr zu Jahr unerträglicher. Ferdinand I. hatte den habsburgischen Gesamtbesit in Deutschland noch unter seine drei Söhne zu anständiger fürstlicher Ausstattung verteilen können. Aber nun war Maximilian II. als Juhaber des einen, wenn auch größten dieser Drittteile Vater von sechs Söhnen geworden! Unmöglich konnte er wieder teilen; es wäre der offendare Ruin des Hauses gewesen. So mußten sich die nachgeborenen Söhne mit Statthalterposten, geistlicher Lausbahn und dergleichen begnügen: einziger Nachsolger im Vesütze der Herrschaft wurde Rudolf, der Erstgeborene, nachdem er 1572 in Ungarn, 1575 in Böhmen zum König gewählt worden war. Es war eine Regelung, die in den Herzen der Nachgeborenen leicht einen Stachel zurücklassen konnte.

Ja wenn ber älteste Bruber ber Mann gewesen wäre, burch glänzende Herrschertugenden seine Bevorzugung zu recht=

fertigen! Aber Mudolf war, so sehr er es sein wollte, dennoch alles andre als ein Fürst; schwerfällig, schrullenhaft, eigensinnig, menschenscheu, wenn auch höchst klug und kunstverständig, lebte er innerhalb der Mauern seines Palastes halbwissenschaftlichem Sport und modischer Sammelwut. Und früh schon entwickelte sich seine adnorme Anlage zu geistiger Entartung. Seit dem letzen Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts konnte man dei ihm an trankhafter Verwandtenfurcht und Verfolgungswahn kaum noch zweiseln. Im Jahre 1578 hatte der Kaiser sich zum letzen mal in Österreich, 1583 in Ungarn, 1594 im Neiche an den ständischen Verhandlungen beteiligt; seitdem lebte er einsam und schweren Ausschweifungen ergeben im Janern seines Prager Palasts, von aller Welt, zuletzt sogar von seinen Näten zurücksgezogen und darum seit etwa 1600 einem Regiment der Kammers diener und anderer untergeordneter Persönlichkeiten unterworsen.

Konnte ein folder Monarch noch Erfolge von der Daner auch nur eines Jahrfünfts erringen? Die tiefsten Erschütterungen standen bevor.

Der Anstoß fam, wie fo häufig in habsburgischen Landen, von Ungarn. Ungarn, noch nicht drei Menschenalter hindurch unverbrüchlicher Besit Habsburgs, mehr als zur Hälfte unter türkischer Botmäßigkeit, durch die Nöte endloser Kriegszüge von Freund und Feind heimgesucht, von Kaiser und Reich in feinem verzweiflungsvollen Ringen gegen Often läffig unterftutt, fühlte noch keineswegs in voraussehungsloser Treue für das Saus Habsburg. Und seine selbständige Verfassung gestattete ihm, eifersüchtig über seine Sonderstellung im Kranze ber habsburgifchen Länder zu machen. Bon diefem Standpunkte aus fahen die ungarischen Stände mit Ingrimm, wie eine Anzahl von Landesämtern an Deutsche überging, wie Deutsche uralten Besit des großen magnarischen Grundadels erwarben: "Ungarn für die Magnaren" ward zum Schlagwort ihrer Unzufriedenheit. Mit dem Anfang des neuen Jahrhunderts aber fam geistliche Bedrängung hinzu. In Ungarn hatten Luthertum und Calvinismus Abel und Bürgertum bis in die Tiefen ergriffen. Demgegenüber stütte sich Rudolf auf die katholischen

Bischöfe bes Landes, die von jeher, weil vom König mit auserwählt, wichtige Stützen der habsburgischen Herrschaft gewesen waren; und gleichzeitig trieb ihn sein religiöser Standpunkt zur Gegenreformation.

Es waren höchst unvorsichtige, ja verhängnisvolle Schritte. Ihre Wirkung marb vergrößert durch äußere Vorgange in Siebenbürgen. Dort, in bem fürzlich erst für Ofterreich gewonnenen Lande, erhob sich ein reicher Magnat, Stephan Bocskan, als felbständiger Berricher. Bei ber allgemeinen Unzufriedenheit in Ungarn mar es für ihn ein Leichtes, in dies Land vorzurücken; er ward nach kurzem Zaudern auf bem Reichstage von Szerencs im Jahre 1605 jum Berricher von Ungarn und Siebenbürgen gewählt und noch in gleichem Jahre von ben Türken als ungarischer Rönig anerkannt: mit einem Schlage ichien die habsburgische Herrschaft jenseits ber Leitha zertrümmert. Und bas zu einer Zeit, ba in ben Donauherzogtümern die Saat der Gegenreformation in inneren Zwiften reifte, in ber sich in Oberösterreich wie in Rieberösterreich fatholische wie evangelische Stände zum Schute ihres Glaubens zusammengethan hatten.

Rubolf stand dieser Lage ebenso eigenwillig als hilflos gegenüber. Da traten die Erzherzöge zum Schutze ihres Hauses ein. Rubolf mußte erleben, daß seine Brüber Mathias und Maximilian und seine Bettern Ferdinand und Maximilian Ernst von der steirischen Linie ihn zwangen, Mathias zur Liquidation der bisherigen Politik in Ungarn und zum Abschluß eines Friedens mit den Türken zu bevollmächtigen.

Mathias, der einstige Statthalter der Niederlande<sup>1</sup>, der spätere Kaiser, unterzog sich dieser ersten wichtigen politischen Aufgabe, die ihm in der Heimat ward, mit unerwartet großem formalem Geschick. Den Ungarn bewilligte er selbständige Verwaltung ihres Landes und freie Religionsübung der Abligen, Freistädte, Marktslecken und Grenztruppen; dafür trat er mit Justimmung Rudolfs an die Spiße der ungarischen Regierung.

<sup>1</sup> S. oben S. 599 ff.

Bocskan begnügte sich mit der Herrschaft über Siebenbürgen und einige anstoßende Gebiete; die Türken verstanden sich, freilich nicht ohne Empfang einer sehr beträchtlichen Kriegsstostenentschädigung, in dem Frieden von Zsitwas Torok vom 11. November 1606 zu einem zwanzigjährigen Waffenstillstand.

So schienen alle Widerwärtigkeiten der Jahre 1604 und 1605 leidlich siberwunden, hätte Rudolf es ertragen können, Mathias in der Verwaltung Ungarns zu sehen. Allein kaum hatte er die von Mathias abgeschlossenen Verträge genehmigt, so begann er in sinnloser Weise gegen sie zu machinieren; Kampf gegen Ungarn und Türken, auch dem Willen des Mathias entgegen: das war sein Ziel.

In Ungarn, wo man diese Intriguen überblickte, regte sich alsbald ein neuer Aufstand. Wie sollte da Mathias Stellung nehmen? Zur eignen Rettung, wie zur Rettung seines Hauses blieb ihm kaum etwas übrig, als ebenfalls gegen den Kaiser vorzugehen. That er das aber, so bot sich ihm nur ein Halt: die Bundesgenossenschaft der Stände. So entschloß er sich zu dem Unerhörten: er vereinigte die Ausschüsse der Stände Obers und Niederösterreichs mit einem in Preßburg versammelten ungarischen Reichstage und brachte es am 1. Februar 1608 zu einem Bündnisse unter diesen Körperschaften wie mit sich, wonach die Parteien sich verpslichteten, die bestehenden Verhältnisse jenseits der Leitha aufrecht zu erhalten.

Es war passiver Widerstand gegen den Kaiser; natürlich wandte dieser sich hart gegen die Verbündeten. Aber da ging man auf deren Seite noch weiter. Mathias hatte schon vorsher die Stände aller habsburgischen Länder aufgesordert, sich dem Preßburger Bunde anzuschließen; jetzt trat wenigstens Mähren auf seine Seite. Damit stand der Weg nach Prag, der Residenz des Kaisers offen; mit 15 000 Mann setzte sich Mathias auf ihm in Vewegung; am 19. Mai 1608 stand er drohend in Böhmisch-Brod, vier Meilen von Prag.

Was blieb dem Kaiser übrig, als sich, wenn auch in alter Widerwilligkeit, zu fügen? Er übergab Mathias die ungarische Krone und trat ihm Österreich und Mähren ab; ein neues

Reich der verbundenen Stände unter Mathias ichien im Entstehen.

Vor allem aber trat jett die Kraft deutlich hervor, die Mathias gleich einem verborgenen Quell angeschlagen und die ihn mit geheinnisvoll elementarer, gleichsam hydraulischer Krast gehoben hatte. Um 29. Juni 1608 schlossen die ungarischen, österreichischen und mährischen Stände zu Sterbohol, eine Meile vor Prag, einen geheimen Bund, worin sie sich zu gegenseitigem Schutze der Freiheit des Gewissens und der Religionsübung auch gegen ihren Landesherrn verpslichteten. Indem Mathias sich den Ständen dis zur gegenseitigen Gleichstellung genähert hatte, hatte er sich dem Protestantismus Österreichs anvertraut; und dieser Protestantismus sorderte jett sein Recht.

Kein Zweifel, daß diese eigenartige Bewegung auf das Reich zurückwirfen würde. Schon im fölnischen Kriege hatte der Kaiser den Austrag innerer Zwiste im Reiche durch die Bassengewalt seiner Angehörigen nicht mehr verhindern können. Dann hatten die inneren Wirren der habsburgischen Länder, wie sie durch die Gegenresormation herausbeschworen wurden, erst recht jede thatkräftige Ausübung der kaiserlichen Gewalt im Reiche ausgeschlossen, wie sie nur auf Grund einer wohlbesestigten Hausmacht noch möglich war.

Jest nun zeigte es sich, daß der Kaiser nicht bloß politisch und militärisch erlahmt war; es ergab sich zugleich, daß er seine Hausmacht auch in Sachen der wichtigsten aller Fragen, der Bekenntnisfrage, nicht mehr in seinem Sinne in die Wagschale wersen konnte: seine religiös moralische Autorität war zerstört durch den merkwürdigen ständischen Sieg des östersreichischen Protestantismus.

Schon die Vorahnung dieser Zusammenhänge, wie sie unter den protestantischen Veobachtern der habsburgischen Gegenzeformation auftauchte, war politisch von Bedeutung; sie wie die sich immer mehr vollendenden Thatsachen gaben dem Protestantismus im Neiche wenigstens noch so viel Kraft, daß er die

alte, den bestehenden Verhältnissen nicht mehr entsprechende Schale der Reichsverfassung formal zu zersprengen vermochte.

Die Reichstage waren schon seit dem Siege der fürstlichen Gewalten über Karl V. in dessen letzten Regierungsjahren von immer geringerer Bedeutung geworden, soweit es auf Summe und Mannigfaltigkeit der verhandelten Fragen ankam. Relisgionsfriede mit serdinandeischer Deklaration und geistlichem Borbehalt, sowie Türkensteuern: das waren die wichtigsten Bestandetile des kargen Speisezettels, die jedem neuen Zusammentreten genügen mußten. Natürlich stockte so die Fortbildung des Reichsrechts; langsam, unverwerkt schien die Versassung einzurosten.

Aber dem hatte man doch noch entgegenzuwirken versucht. Im Jahre 1555 war in dem sogenannten Deputationstag ein sester Ausschuß des Reichstags eingerichtet worden; der sollte eine Reihe von sonst vor den Reichstag gehörenden Dingen erledigen. Er hat in der That auch in einigen wichtigen Fragen Ergebnisse erzielt. Zugewiesen hatte man ihm u. a. später auch die Visitation des Reichskammergerichts, von deren wiederholter Vornahme der regelmäßige Gang der obersten Rechtspsiege im Reiche abhing, und damit auch zugleich die letzte Revision der aufgelausenen Prozesse.

Das war an und für sich eine ganz verständige Maßregel. Allein da in dem Deputationstag, wie in allen höheren Reichsinstitutionen, der Katholizismus mit einer Mehrheit von Stimmen vertreten war, so hatte die rührige pfälzischeprotestantische Partei schon früh gegen seine Zusammensetzung Sinspruch erhoben.

Von Bebeutung wurde dies Vorgehen aber erst jett. Das Reichskammergericht hatte nämlich im Laufe der letten Jahre des 16. Jahrhunderts wiederholt, im ganzen in vier Fällen, eine der protestantischen Auffassung des geistlichen Vorbehaltes vorgreifende Rechtssprechung entwickelt. Es handelte sich um die Säkularisation landfässiger Stifter und Klöster durch protestantische Stände: diese wurde vom Kammergericht nicht micht als zu Recht geschehen anerkannt. Ein Entscheid von

ber allergrößesten Tragweite: benn solche Einziehungen hatten überall und massenhaft stattgesunden; auf ihnen beruhte ein Teil des Reichtums der protestantischen Stände.

Darauf hatten die betroffenen protestantischen Parteien gegen die ergangenen Urteile teilweis jene Revision eingelegt, die vor dem Deputationstag zur Verhandlung gelangen mußte. Konnte man ba nun, bei ber fonfessionellen Zusammenfegung biefes Tages, erwarten, daß bas Urteil ben Protestanten günftig ausfallen werde? Die Korrespondierenden glaubten ben Ausgang vorauszusehen, und um ihn zu verhindern, verließen die ihnen zugehörenden Mitglieder des Deputationstages im Jahre 1601 die Tagung unter Protest noch vor Abschluß der Beratungen. Es war der einsache Bruch der Reichsjustizverfassung in der oberften, zweifelsohne zu Recht bestehenden Instang; er mußte zur Zerrüttung der Nechtspflege im Reiche führen. Aber das schreckte die protestantische Aftionspartei nicht. Als auf dem Regensburger Neichstage des Jahres 1603 die Frage von neuem auftauchte, erzwang sie durch die Drohung, den Reichstag zu fprengen, eine Bertagung des Streites bis auf eine andere "Zusammenkunft", d. h. aufs Unbestimmte. Damit war es ihr endgültig gelungen, eine der wesentlichsten noch halb lebendigen Funktionen des Reiches in ihren höchsten Mußerungen lahm zu legen; jest blieb nur noch übrig, baß auch der Reichstag von ihr verhindert ward — und die Reichsverfassung erichien gesprengt.

Auch hierzu fand sich bald die Gelegenheit. Die kleine Stadt Donauwörth gehörte zu den paritätischen schwäbischen Reichsstädten; schon im Jahre 1555 hatte sie eine protestantische Mehrheit gehabt. Dann war diese Mehrheit im Lause der Zeit gewachsen; die Stadt drohte ganz protestantisch zu werden. Da hatten seit dem Jahre 1573 jesuitische Einstüsse in dem städtischen Kloster zum heiligen Kreuz Einlaß gesunden, und nun ermannte sich der Katholizismus zum Widerstand: vernachlässigte Prozessionen wurden mit neuem Pompe wieder einsgesührt. Das verursachte in der Stadt Beklemmungen, zumal die Mönche seit 1603 ihre Prozessionen herausfordernd abhielten;

und im Jahre 1606 kam es bei einem neuen Umgang zu offener Gewalt gegen dessen Teilnehmer.

Da griff der Kaiser, nach milberen Maßregeln, endlich in seiner Beise durch; er beauftragte den Herzog Maximilian von Baiern mit dem Schutze des katholischen Bekenntnisses in der Stadt. Maximilian, obwohl erst 34 Jahre alt, war doch schon im Reiche als einer der eifrigsten katholischen Fürsten bekannt; er besetzte die Stadt, der ein wiederholter Tunnult inzwischen die kaiserliche Acht zugezogen hatte, mit 6000 Mann zu Fuß und 500 zu Roß, übernahm die Verwaltung, besümstigte den Katholizismus auf jede Art und erklärte, die Stadt in Pfand behalten zu wollen — bis zum Ersatze der Kriegskoften.

Es war ein Ereignis, das die Protestanten aufs Mächtigste erregte. Und es fiel in den Beginn eines neuen Reichsetages. Und man wußte, daß der Kaiser neuer Einnahmen besturfte, nicht bloß gegen die Türken, sondern auch zur Bestriedung seiner eigenen Lande.

Sollten nun die Protestanten unter diesen Umständen den Kaiser durch Bewilligungen unterstützen und dadurch das in Donauwörth Vorgefallene gleichsam billigen? Für die Korrespondierenden war daran nicht zu denken. Aber auch die konservativ protestantischen Elemente waren dazu keineswegs Auch sie waren über die Donauwörther Vorgange emport. Bor allem aber: gerade Sachfen, ber führende Stand dieser Bartei, an sich schon dem Kaifer wenig gewogen, fab in ben Borgangen in Öfterreich Symptome, die zur Berftarfung feiner bisherigen Haltung aufforberten. Die protestantische Bewegung in den habsburgischen Ländern hatte ihm immer als speziell lutherisch gegolten, beren Kirchen erschienen ihm als Tochterfirchen Wittenbergs; darum hatte Kurfürst Chriftian II. schon im Jahre 1604 trot aller faiserlichen Gesinnung Rudolf II. vor weiterem Vorgeben gegen den Protestantismus Ofterreichs gewarnt. Jest nun ichickten fich bie protestantischen Stände Österreichs sochen an, mit Mathias gegen den katholisch

fanatischen Kaiser Front zu machen — und da hätte man ihnen in den Arm fallen sollen?

Auf dem Reichstage, der am 12. Januar 1608 eröffnet worden war, waren alle Protestanten darin einig, keinerlei Steuern zu bewilligen, ehe nicht wenigstens der Religionsfriede des Jahres 1555 bestätigt und die zerstörende Kritik, die von katholischer Seite jett nicht selten daran geübt wurde, unter Strafe gestellt sei. Als dieser Antrag von katholischer Seite nicht unsbedingte Annahme fand, da benutzte wenigstens die pfälzische Partei alsbald den Anlaß, um den Reichstag zu sprengen: — Ende April verließen ihre Gesandten Regensburg; ohne Abschied mußten die Stände auseinandergehen; die letzte große Institution, die die Einheit des Reiches noch gewährleistet und verkündet hatte, der Reichstag, erschien vernichtet.

## Diertes Kapitel.

# Union und Liga, dreißigjähriger Krieg, west= fälischer Friede.

### I.

Mit dem Ausgange des Neichstags vom Jahre 1608 war die Reichsversassung thatsächlich mindestens auf längere Zeit lahmgelegt worden; dem Verfall der alten Kirche in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts war der Zerfall des alten Staates im ersten Jahrzehnt des siedzehnten gefolgt. Die volle Umwälzung auf dem Gebiete des Geisteslebens mußte auch das äußere Gerüft der politischen Einrichtungen erschüttern; die einzelnen Teile des Reiches standen im Vegriff, ihre eignen Wege zu gehen, sie verstanden sich auch in den längst schon enger beschränkten, weniger zahlreichen Aufgaben des Reichstags nicht mehr.

Dieser Zustand war nicht durch rasche Umschläge veranlaßt, sondern in langsamer Entwicklung herbeigeführt worden; zers bröckelnd, nicht umgestaltend hatte der Protestantismus auf die Berfassung gewirkt. Diese Thatsache aber, die in der innersten Entwicklung der Dinge begründet lag, hatte zugleich eine konservativ-protestantische Politik, wie sie die sächsische Partei versolgte, notwendig in sich ausheben müssen. So war die ursprünglich sächsische Oberleitung der protestantischen Politik

immer mehr in den Hintergrund getreten; und jest founte es feine Frage mehr fein, daß die pfälzische, bestruktive Saltung immer zahlreichere Aubänger gewinnen würde. Schon die Fortichritte bes Calvinismus bezeugten bies; bisher waren neben ber Pfalz nur noch kleine Reichsstände reformiert gewesen, 3. B. Zweibrücken, Anhalt, Raffau, Bremen: jest trat Landgraf Moris von Beffen, der Fürst des einst neben Kurfachsen führenden protestantischen Landes, zum Calvinismus über. Gleichzeitig kam jest endlich, da man, des Reiches bar, die Notwendigkeit gegenseitigen Schutes stärker empfand, ein protestantischer Bund unter Leitung der Kurpfalz zu stande. Am 12. Mai 1608 begannen in dem ausbachischen Dorfe Abausen unter Kührung des plänereichen Fürsten Chriftian von Anhalt, der die Rurpfalz vertrat, Verhandlungen, die fcon nach zwei Tagen zum Abschluß zwischen Württemberg, Baden, Neuburg, den brandenburgifchen Markgrafen und ber Pfalz führten. Bu ftande fam ein an sich nicht als konfessionell bezeichnetes gegenseitiges Schutverhältnis aller Genoffen. Dementsprechend trat eine defensiv gemeinte Kricgsverfassung ins Leben, für deren Sandhabung im größeren ein gemeinsames Generalat, junächst bes Bfälzer Kurfürsten auf brei Jahre, begründet ward. Bundeskaffe follte in dem nächsten Sahrfünft durch Zahlung von 90 Römermonaten, in dem barauf folgenden Sahrfünft burch Bahlung von 50 Monaten gefpeift werden: bas ergab für die erste Beriode etwa 575 000 Gulben, eine für Defensivfriege vielleicht ausreichende, für Angriffskriege jedenfalls zu geringe Summe.

Der Bund, dem bald ber Name Union gegeben wurde, bot alfo nur die notwendigste Schutwehr vor etwa erfolgenden Angriffen. Das blieb auch in den nächsten Jahren fo. Zwar traten einige neue Mitglieder bei, fo Zweibrücken, Anhalt und die Bororte der füddeutschen Reichsstädte, auch gewann er ein freundliches Verhältnis zu Frankreich und ben Generalstaaten, aber seinen Charafter veränderte bas nicht.

Inzwischen hatten aber auch die Katholiken das natürliche Bedürfnis gefühlt, fich zu einen. Die geiftlichen Fürsten auf

ihrer Seite hatten sich schon seit der Sprengung des Deputationstages durch die Protestanten nach einem Schutze umgesehen; seit den Borgängen von Donauwörth teilte weiter Maximilian von Bayern ihre Empfindungen; und die Kurie, längst auf eine Einigung aller Katholiken bedacht, trat wenigstens der cinmal vorhandenen günstigen Stimmung nicht entgegen. Indes die Dinge schritten auf katholischer Seite langsam voran. Wie sollte das Verhältnis des neuen Bundes zu Österreich, als dem Träger der verfassungsmäßig neutralen, parteilosen Kaiserskrone, geregelt werden? Und der Mainzer Erzbischof, dem als rangersten der Kurfürsten die Verhandlungen zusielen, war lässig und ungeschickt.

Da griff endlich Max von Bayern durch. Hatte er sich in den ersten Jahren seiner Regierung von Reichssachen eigentlich nur um die Türkengefahr ernster gekümmert, so war er darauf rasch zum geistigen und politischen Führer der Stände seines Bekenntnisses geworden. Er begründete zunächst am 9. März 1609 einen Bund mit den Bischösen von Augsburg und Konstanz und den Übten von Kempten und Ellwangen; bald schlossen sich die Bischöse von Passau und Regensburg an, und am 30. August erfolgte der Beitritt der drei geistlichen Kursürsten zur Liga, nachsem diese sich am 14. Juni auf einer vom Mainzer zusammendem diese sich am 14. Juni auf einer vom Mainzer zusammenberusenen Tagung verständigt hatten. Natürlich ward Max Bundesleiter und Bundesfeldherr; die Kriegsbeisteuer des ersten Jahres betrug 30 Kömermonate.

So standen sich im Neiche Protestanten und Katholiken in besonderen Bünden gegenüber; nur das Haus Habsburg und das Haus Wettin hielten sich noch selbständig und abseits. Inswischen aber waren im Westen Ereignisse eingetreten, die eine weitere Klärung der internationalen wie der nationalen Lage bringen mußten.

Am 9. April 1609 war es, unter Vermittlung vornehmlich König Heinrichs von Frankreich, zu einem waffenstillstandähnlichen Frieden auf zwölf Jahre zwischen den Generalstaaten und Spanien gekommen'; ihm folgte am 17. Juni 1609 ein Ver-

<sup>1</sup> S. oben S. 618.

trag zwischen England, Frankreich und ben Generalstaaten, beffen Seele wiederum Beinrich IV. war, mit der Spite gegen Spanien und damit überhaupt gegen das haus habsburg. In der Zwischenzeit aber, am 25. März 1609, war der unglückliche lette Bergog von Sülich geftorben: die Rülicher Erbfolgefrage war eröffnet. Es war flar, daß in ihrem Austrag die gegnerischen Kräfte wie in Deutschland, jo in Westeuropa sich meffen mürben.

Nun hatten inzwischen unter ben protestantischen Bewerbern Brandenburg und Neuburg einen Vorsprung ihrer Unsprüche gewonnen: Reuburg namentlich, feitdem der Pfalzgraf Wolfgang Wilhelm, feit Oktober 1603 mundig, an den Regierungsgeschäften teilnahm. Ihnen zunächst stand daher jett der Raiser, der das Land als erledigtes Leben fequestrieren wollte, gegenüber.

Beibe Parteien fuchten nun nach dem Ableben des Bergogs fich por allem in den thatsächlichen Besitz ber Länder zu bringen. In diesem Wettbewerb siegten gunächst Brandenburg und Reuburg; und unter Vermittlung des Landgrafen Morit von Seffen in dem Dortmunder Vertrage vom 10. Juni 1609 geeint, wußten fie unter Musichluß gegenseitiger, fie lähmender Feindfeliakeiten die Territorien nicht bloß einzunehmen, sondern auch zur Zufriedenheit ihrer Bevölkerungen zu verwalten. Es waren Borteile, die ihnen sofort auch das Wohlwollen der großen protestantischen und Sabsburg feindlichen Mächte eintrugen; Die Union wie Beinrich von Frankreich ordneten Gesandte nach Düffeldorf ab.

Aber unterdessen hatte auch der Kaiser zu handeln begomen. Er hatte alle Erbanwärter vor seinen Reichshofrat als das zuständige Gericht geladen. Er hatte Rommiffarien abgefandt, um die Lande unter Sequester zu nehmen. Und als diese wenig Erfolg hatten, hatte er über sie hinweg den Ergherzog Leopold mit ganzer Vollmacht abgehen laffen, und diefem war es gelungen, fich am 23. Juli 1609 in den Besit ber Festung Julich zu bringen.

Damit ftand jest in ben julichschen Landen Gewalt gegen Ge-

walt; nur ein friegerischer Austrag der Erbfolgefrage schien noch benkbar.

Aber mußte dieser nicht sosort alle großen Mächte in seine Strudel ziehen? Wie waren die Generalstaaten an dem Bestande eines evangelischen, Frankreich am Vestande eines nichtshabsdurgischen Niederrheins interessiert! Das Haus Habsdurg aber sah jett einen seiner Erzherzöge als Statthalter in den südlichen Niederlanden, einen anderen als Gewalthaber in Jülich: dem Kaiser wie Spanien war es gleich wichtig, diese Positionen zu halten. Die protestantische Union in Deutschland endlich war längst auf die Seite der Anwärter ihres Bekenntznisses getreten, und die Liga, obgleich an sich dem Niederrhein serner stehend, war doch wegen des Kölner Erzstifts und des bayrischen Prinzen Ernst auf seinem Stuhle auch in den Dingen des Nordwestens keineswegs mehr völlig gleichgültig.

All biese Gegensätze großer und kleiner Art fanden nun aber recht eigentlich ihren Mittelpunkt in Frankreich. Roch einmal zeigte es sich, daß Frankreich das Herzland der Nationen des mittelalterlich civilisierten Europas war. König Heinrich IV. sah sich ohne weiteres im centralen Bereiche der widerstreitenden Bestrebungen Spaniens, Italiens, Österreichs, Deutschlands, Belgiens und Englands. Er allein konnte die Habsburger in Spanien und Italien angreisen; er allein fast konnte England dem Bunde der nordischen Protestanten erfolgreich zuführen. So war es die große Frage des Jahres 1609, ob er die Jülicher Erbsolgesache zur Entzündung eines großen Krieges, wie es später der dreißigjährige geworden ist, und damit zur Lösung der schon aufs äußerste gespannten Gegensätze Europas außenützen werde.

Heinrich, der joviale Realpolitiker auf dem französischen Throne, ging mit jener biederen Hinterhaltigkeit, in der er Meister war, vorsichtig, tastend, schließlich entschieden dieses Wegs. Er setzte den grimmigen Feind der Habsburger, den Herzog Karl Emanuel von Savoyen, einen Mann von dem leidenschaftlichen Lebenszug des Singnecento, in Bewegung, damit er, nach Süden vorbrechend, einen Keil in die spanisch-

österreichischen Zusammenhänge treibe; er kam der deutschen Union entgegen, die mit den protestantischen Inhabern Julichs gewillt war, gegen den Erzherzog Leopold zu rüsten; er begann mit England und ben Generalstaaten über beren Teilnahme an dem kommenden Kriege zu verhandeln, und biefe versprachen im Vebruar und April 1610 eine nicht unbedeutende Truppenmacht. Vor allem aber rüftete er felbit. Im Mai 1610 hatte er 6000 Schweizer, 12000 Mann frangofischer Infanterie, 3500 Mann Kavallerie beifammen; man hörte, daß er in wenigen Tagen zur Urmce abgeben werde, um felbst ben Oberbefehl zu übernehmen: da ward er, am 14. Mai 1610, ermordet.

Es war nicht bloß bas Ende ber großen Plane bes Rönigs. Frankreich schwenkte bis zu ben Tagen, ba Richelien die glänzende Politik des Toten wieder aufnahm, mehr ober minder auf die Seite Spaniens; faum daß es im Berein mit ben englischen, staatischen, deutschen Truppen den Erzherzog Leopold aus Milich vertreiben und damit die Milicher Erbfolgefrage zu aunsten ber protestantischen Bewerber erledigen half. Von etwas Weiterem war nicht die Rede.

Die unglücklichen Länder am Niederrhein aber fanden auch jett noch nicht volle Rube. Schon früher hatte zwischen ihren gemeinsamen protestantischen Besitzern gelegentlich Uneinigkeit geherricht. Jest, nachdem man bes Druckes äußerer Feinde ziemlich ledig war, verschärfte sich diese von Grad zu Grad, und der verfehlte Verfuch, durch eine Vermählung des Neuburgers Wolfgang Wilhelm mit ber Tochter Johann Siamunds von Brandenburg den Frieden herzustellen, verdoppelte fie zu erbittertem Saffe. In Diefer Lage ward Wolfgang Wilhelm katholisch und vermählte sich mit einer Schwester feines Bekehrers Maximilian von Banern; Johann Siamund andrerseits folgte einer längst in ihm empordringenden Ueberzeugung und trat zum Calvinismus über. Es mar ein volles Auseinandergeben der gemeinsamen Inhaber auf konfessionellem Gebiete; es murde politisch erganzt, indem sich der Reuburger der Liga, der Brandenburger der Union anschloß.

Sollte es nun zu neuen friegerischen Vorgängen megen Lamprecht, Deutsche Geschichte. V. 2. 45

der immer noch nicht völlig gelösten Erhfolgefrage kommen? Auch diesmal wurde, troß der Verheerung der jülichschen Lande durch Truppen der Spanier wie der Generalstaaten, der brohende Weltfrieg vermieden; der Vertrag von Xanten vom 10. November 1614 löste die Doppelregierung auf und teilte den Erbbesiß: Cleve, Mark, Navensberg und Navenstein sielen an Brandenburg, Jülich und Verg an Neuburg: keiner Partei, weder der katholischen noch der protestantischen, war der Niederrhein völlig zugefallen.

Natürlich aber führte diese Lösung wie die ihr vorausgehenden Greigniffe zu allem anderen, als zu einer Beruhigung Protestanten und Katholiken, Union und Deutschlands. Liga standen sich hier von Sahr zu Jahr feindlicher gegenüber, und nur das Gefühl gegenseitiger Dhumacht und die Furcht vor der außerordentlichen Verantwortlichkeit, die jede Ent= gundung der Kriegsfackel mit sich bringen mußte, hielten den Frieden aufrecht. Undrerseits aber suchte man fich, aus ben gleichem Gefühl heraus, für alle Fälle internationale Ber= stärkungen zu verschaffen. Die Union schloß im April 1612 einen Kriegsvertrag mit England ab, worauf sich ihr Führer, Kurfürst Friedrich V. von der Pfalz, der spätere Winterkönig, mit einer Tochter König Jakobs I. vermählte; im Januar 1613 folgten Verhandlungen mit dem Schwedenkönig Guftav Abolf, der den Protestanten schon damals als der Löwe aus Mitter= nacht erschien; im Mai 1613 wurde auch mit den Generalstaaten ein Bund geschlossen. Die Liga aber beschloß im Marg 1613 mit Lothringen, Savonen, bem Bapfte und Spanien 311 verhandeln und glaubte fich ficher, daß diefe Schritte Frantreich nicht verleten würden.

Unter biesen Umständen konnte man dem ersten Reichstage, den der neue Kaiser Mathias etwa abhalten würde — Rudolf II. war am 20. Januar 1612 gestorben — mit Spannung entgegensehen. Am 13. August 1613 ward er zu Regensburg eröffnet.

Trothem wurden die Aussichten, wenigstens von gewissen Kreifen ber kaiserlichen Regierung, als nicht allzu ungünstig

betrachtet; und ichon die Thatsache, bag beibe Parteien wieder auf einem Reichstage sich zusammenfanden, konnte als Gewinn aelten.

Raifer Mathias, Rudolfs Bruder, war eine Wiener Natur im ichlechteren Ginne, leutfelig, beiter, liebenswürdig, auch von einer gemiffen betriebfamen Arbeitsluft, aber oberflächlich, darum in seinen Anschauungen unsicher und von anderer Unfichten abhängend Co tobte an feinem Sofe von vornherein der Kampf der Räte um den Besitz der kaiserlichen Meinung. Nun stand Mathias ansangs fast ganz unter der geistigen Herrichaft Klefle, bes uns befannten "Generalreformators" Bfterreichs. Aber Alejl war jest nicht mehr ber alte Brotestantenfresser. Das Schickfal ber habsburgischen Länder im letten Jahrzehnt wie die Lage im Reiche hatten ihn gleich eindringlich gelehrt, daß der furchtbare Rampf aller gegen alle nur noch badurch zu vermeiden fei, daß man den Protestanten verfassungsmäßige Zugeständnisse mache. Wiberwillig zwar, boch in feiner Anschauung der Lage konsequent, war er zu folden Zugeständnissen bereit und suchte den Raifer bagu zu bewegen. Aber der Raiser stand andrerseits unter den Gin= wirkungen streng fatholischer Rate, 3. B. des Reichsvicefanglers von Ulm, sowie der ftrenggläubigen Bringen seines Haufes. Und diefe wollten nichts von Berföhnung wiffen; der Raifer folle vielmehr der Liga beitreten und damit den bestehenden Gegen= faten die vollfte, flarfte Scharfe verleiben.

Mathias eröffnete ben Reichstag unter bem boppelten Untriebe beider Richtungen; aus eigenem aber begehrte er vor allem eine recht hohe Türkensteuer gegen ben neuerdings anbrangenden Erbfeind; Die unerhörte Summe von 260 Römermonaten follte bewilligt werden.

Auf bem Reichstag begann nun bas alte Spiel. Die Protestanten forderten erft Abhilfe ihrer Beschwerben; barauf würden fie wohlgefinnt an die Beratung ber Türkenstener treten. Rleft riet bringend, auf diefen Borichlag einzugeben. Allein der Raifer, der immer mehr von ftrengsten Anschauungen beherricht ward, verfagte sich ihm: vor allem fei die Türkenstener zu erledigen. Und damit dieser Gang der Geschäfte ohne Sprengung des Reichstags möglich sei, erklärte er alle Beschlüsse des Reichstags, wie sie von den Katholiken über die Köpfe der Protestanten hinweg gefaßt werden konnten, für reichsrechtlich gültig. Es war, bei dem gegenseitigen Zahlensverhältnis der katholischen und protestantischen Stimmen im Reichstag, gegenüber dem bisher giltigen Rechte ein einfacher Ukt der Vergewaltigung der Protestanten.

In diesem Augenblicke aber hörte man in Regensburg, daß der Krieg von den Türken bereits vorfrüh mit 80000 Mann eröffnet worden sei. Es war gegen alle Erwartung; der Kaiser konnte sich nicht mehr auf lange Erörterungen der Vorfragen einer Steuerbewilligung einlassen; er sah, daß er unter den vorhandenen Umständen den Protestanten entgegenkommen müsse; und da dies nach allem Geschehenen innerhalb der Verhandlungen des Neichstags nicht mehr möglich war, so genehmigte er, daß die protestantischen Beschwerden außerhalb des Reichstags in freien Konserenzen unter der Leitung des versöhnlichen Erzherzogs Maximilian erörtert werden sollten.

Diese Konferenzen begannen immerhin hoffnungsreich. Allein der Kaiser verdarb auch hier alles durch erneutes Schwanken. Ohne das Ergebnis der Konferenzen abzuwarten, brachte er das Projekt einer neuen provisorischen Türkensteuer von 30 Römermonaten im Reichstag ein und bestätigte andrerseits fast keines der Zugeständnisse, die Maximilian den Protestanten im Laufe der Konferenzverhandlungen geglaubt hatte machen zu können. So ward schließlich jedermann mißmutig; und Maximilian, dessen Stellung allmählich lächerlich zu werden drohte, verließ Regensburg am 16. Oktober.

Was war nun zu thun? Der Ausgang nußte noch schlimmer sein, als im Jahre 1608. Die Protestanten reisten ab; der Reichstag war von neuem gesprengt. Die Katholiken aber bewilligten nun mit Stimmenmehrheit die provisorische Türkensteuer, und der Kaiser nahm ihren Veschluß als giltig an.

So stand der Raifer nicht mehr über den Ständen. Er

hatte bas alte Recht zu gunften seines Bekenntniffes gebrochen; er war katholischer Barteigänger geworden, mochte er auch mit einer Ungiltigkeitserklärung ber protestantischen Union wie ber fatholischen Liga im Jahre 1614 einen ohnmächtigen Versuch machen, seine Unparteilichkeit formell zu mahren.

#### II.

Inzwischen hatten aber auch in Ofterreich die Dinge einen höchft bedenklichen Gang genommen.

Wir entsinnen uns, daß im Jahre 1608 Mathias auf Grund thätiger Beihilfe ber ungarischen, öfterreichischen und mährischen Stände den Raifer Rudolf zur Abtretung der Herrschaft über seine Länder mit Ausnahme Böhmens gezwungen hatte. Und parallel mit diesem Greignis war die Begründung eines allgemeinen ftandischen Bundniffes Sterbohol gelaufen, in dem sich die Stände namentlich auch zur Aufrechterhaltung ihres Protestantismus verpflichtet hatten 1.

Natürlich war die Folge diefer Zusammenhänge, daß nunmehr überall in habsburgischen Landen ber Protestantismus fein haupt wieder ftolzer erhob; besonders in Riederösterreich hatte Mathias schwer mit der protestantisch-ständischen Oppofition unter ber Führung bes gewaltthätigen Grasmus von Tichernembl zu fämpfen.

Weitaus am fühnsten aber traten die Protestanten doch in Böhmen auf. In der Not des Jahres 1608 hatte Rudolf ihnen Religionsfreiheit versprechen muffen; es lag in feinem frankhaften Wefen, daß er dies Versprechen bald barauf als nicht gegeben betrachtete. Das aber waren die protestantischen Stände nicht gewillt zu ertragen. Sie traten in Prag zu eigenmächtiger Tagung zusammen; sie organisierten den bewaffneten Widerstand; fie verbanden sich mit den schlesischen Ständen; fie wußten die Sympathien Kurfürst Chriftians von Sachsen, von jeher bes Schützers ber öfterreichischen Protestanten,

<sup>1</sup> S, oben S, 697,

zu gewinnen; fie begannen sogar mit der Union zu verhandeln. Bas wollte Rudolf diefem vielfachen Druck entgegenstellen? Der starrsinnige Mann mußte sich nunniehr, am 9. Juli 1609. jum Erlaß eines Majestätsbriefes bequemen, der die verhafte Reterei freier hinstellte, als je. Er proklamierte die protestan= tische Kirche als ein großes Verfassungsinstitut bes Landes, an beren Spite als oberfte Behörde ein Konfiftorium, als oberfte Lehranstalt die Brager Universität stehen follte, beren Leitung ferner ben Ständen und den Defensoren, einem besonderen, von ben Ständen gewählten Schutausichuffe, anheimfiel. Er fprach den Grundfat aus, daß niemand durch irgend wen und irgend welches Mittel seinem Bekenntnis abspenftig gemacht werden burfe; er gab ben Berren, Rittern und königlichen Städten das Recht, in den Kirchen ihrer Rollatur Geiftliche ihres Befenntnisses anzustellen, und er gestand den Protestanten zu, in den königlichen Berrichaften, zu benen nach altem Branch alles Rirchengut gerechnet ward 1, Gottesdienft zu halten und Rirchen zu bauen.

Waren mit biesem Zugeständnis Protestantismus und Ständetum in Böhmen in gleicher Weise befestigt, so trugen weitere Ereignisse in den österreichischen Gesamtländern dazu bei, diesen Zug der Entwicklung, und nicht bloß für Böhmen, noch zu verstärken. Kaiser Rudolf nämlich, von wahnwitzigem Hasse gepackt, versuchte mit Hilfe abenteuerslicher Pläne, die seine untergeordnete Umgebung zusammen mit dem Erzherzog Leopold Jülicher Andenkens ausheckte, diesen nochmals aus seinen Herrschaften zu vertreiben. Das Ergebnis war das alte: wiederum stützte sich Mathias überall sest auf die Stände, wiederum standen die protestantischen Stände gegen Andolf auf; in Prag regierte ein ständisches Direktorium von dreißig Köpfen, und kaiserliche und ständische Truppen standen sich an den Moldanufern drohend gegenüber.

<sup>1</sup> Das war wenigstens in der Folge die Aufsaffung der Protestanten. Sanz sicher ift dieselbe aber vom Achtestandpunkte ebensowenig, als die entgegengesetzte: vgl. Ritter, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Gegenstesomation 2, 270; Huber, Geschichte Österreichs 5, 55 ff.

In diesem Augenblick aber, da das Schickfal des Baufes Sabsburg von der Saltung der Stände abzuhängen ichien, erfolgte ber Umichlag. Um 24. März 1611 erichien, von den böhmischen Ständen gerufen, Mathias in Prag; am 23. Mai wurde er zum König von Böhmen gefrönt; am 20. Januar 1612 wurde Rudolf durch einen wohlthätigen Tod von feinen Leiden erlöft; am 13. Juni ward Mathias einhellig zum römischen Raifer erforen: alle öfterreichischen Lande hatten wieder einen Berricher, und dieser war zugleich Oberhaupt des Reiches.

Waren bas bem Protestantismus und bem Ständetum gunftige Ereignisse? Die Vergangenheit bes Hauses Sabsburg ließ feinen Zweifel barüber, daß jett Gegenreformation und Stärkung ber fürstlichen Gewalt die doppelte Lofung fein würden. Und hätte man es nur mit dem leichtlebigen Mathias und feinem zu Zugeständnissen nötigenfalls bereiten Berater Rleft zu thun gehabt! Aber schließlich gewann über den schwachen Raiser eine gang anders gewillte Persönlichkeit Gewalt: Ferdinand von Steiermark, ber nachmalige Ferdinand II.

Ferdinand war als Sohn bes milben Erzherzogs Rarl und einer banrifchen Pringeffin im Jahre 1578 geboren. Bon Ratur mit der erblichen Leutseligfeit und Milde der Sabsburger ausgestattet, geistig unbedeutend und entschlußschwer. darum fremder Ginsicht viel leichter als fremdem Willen folgend. zeigte er vielleicht mehr, als irgend eine politische Verfönlichkeit seines Zeitalters, mas jesuitische Erziehung verwochte. Jugolftadt zusammen mit seinem weit begabteren Better Maximilian von Bayern den geistlichen Ererzitien und der humanistischen Lehrmethode der Bäter von der Gesellschaft Resu unterworfen, hatte er noch jugendlich eine Reife nach Stalien gemacht und sich in Loretto der heiligen Jungfrau zur Bernichtung der Reger gelobt. Bon diesem Tage an lebte in feinem Ropfe fast nur diefer eine Gedanke im Ginne fast einer überirdischen Inspiration; selbst der dämonische Wille eines Wallenstein hat ihn später nur auf furze Zeit ein wenig aus feiner Richtung gelenft. Hiervon abgesehen blieb ber Fürst bei allem Schwanten in der Wahl der Makregeln seinem Riele allzeit getreu; und sein weiches Wesen konnte sich, um es zu erreichen, bis zur Grausamkeit sestigen. Im übrigen erhielt ihn vor allem ein Leben in halbnonnenhafter Bigotterie und in dauerndem Gebrauche der jesnitischen Exerzitien dem einmal in ihn gepflanzten Jbeale.

So hatte er schon in Steiermark, Kärnten und Krain die radikalste Gegenreformation durchgeführt, die deutsche Lande gesehen haben: was war zu erwarten, wenn seinem sanatischen Willen die Kührung der Geschäfte des Hauses Österreich zusiel?

Raiser war der steirische Better unheimlich. Dem Aber er war unselbständig, und noch mehr: er war kinderlos und alt. Er nußte für die Rachfolge forgen; und hier war Ferdinand der Berechtigte. So fah er zu, wie diefer in Berbindung mit dem Erzherzog Maximilian die etwa vorhandenen Unsprüche bes Hauses Spanien beseitigte; freilich nicht ohne die Landgrafichaft Elfaß an Spanien barangugeben, ein Gebiet. bas bald für die fpanische Politik als Stüppunkt zwischen Stalien und den Niederlanden zu einem äußerst wertvollen Besite ward. Co litt er es auch, daß Ferdinand am 29. Juni 1617 zum böhmischen König gefrönt ward, nicht ohne Berletung bes Wahlrechts der Stände. Und fo war es felbstverständlich, daß Ferdinand nach Mathias' Tobe (20. März 1619) Berr aller öfterreichischen Länder und, trot des Widerstandes ber Pfalz, auch römischer Raiser ward.

In ben öfterreichischen Ländern aber begann die Ferdinandische Politik schon bei Lebzeiten des Kaisers Mathias zu
wirken, und kein Land fühlte das mehr, als Böhmen. Hier
war, seit König Georg Podiebrad die Besektigung eines starken
Königtums an der eigenen Charakterlosigkeit hatte scheitern
sehen i, der Adel übermächtig geworden; er hatte die Bauern
ausgekauft, Latisundien begründet, die Versassung im Sinne
der späteren Entwickung Polens aristokratisch umgestaltet.
Dieser trotige, auf Sonderrechte pochende Abel war nun vor
allem und weit über das Bürgertum hinaus das Herz jener

<sup>1 €.</sup> Band IV 1-3 €, 440, 461,

ständischen protestantischen Bewegung gewesen, beren Berlauf das lette Unglück Kaiser Andolfs gebildet hatte. War zu erwarten, daß ein fo fanatischer Wille, wie derjenige Ferdinands, nicht gerade gegen ihn und den mit ihm verbundenen Protestan= tismus vorgehen wurde? Und war anzunehmen, daß bie böhmischen autonomen Rräfte sich fügen würden?

Bur Zeit Kaifer Mathias' mußte man in Böhmen ichon von der fast ausschließlich katholischen Besehung höherer Umter und von der Übergabe der Pfarreien der königlichen Kammergüter an katholische Priefter hören, und man fah, wie die Resniten in ihrer Propaganda allenthalben vom Sofe unterftüt wurden. Go ging ein dumpfes Murren durchs Land. Aber bald mehrten fich, unter dem zunehmenden Ginfluß Ferdinands auf die böhmischen Berhältniffe, die Aufstände; die Beschwerden traten gewaltsamer auf, und icon iprach man vom Schwinden des monardischen Sinnes.

Inwiefern diese Wendung im einzelnen berechtigt war. das zeigt typisch die als angeblich hervorragender Unlaß bes dreißigiährigen Krieges berühmt gewordene Kirchenbauangelegen= heit von Braunan.

Die kleine Stadt Brannau in Böhmen gehörte bem gleichnamigen Stifte zu, war also geiftlicher Boben. Demgemäß befaßen die Protestanten in ihr nach der weiteren Auslegung bes Maieftätsbriefes bas Recht bes Gottesbienstes und bes Rirchenbanes; und daraufhin hatte die protestantisch gesinnte Mehrheit der Bürger des Orts feit 1611 eine Kirche erbaut und trop des Widerspruches des Abtes im Sahre 1612 Raifer Mathias, um Schließung ber Kirche angerufen, hatte einen endgiltigen Entscheid immer wieder verzögert. Bett aber, am 12. Dezember 1617, nach der Krönung Ferdinands jum böhmischen König, erfolgte ber Befehl, die Rirche fofort bem Abte zu übergeben. Es war ein Entscheid, ber, in verwandten Fällen ichon erlebt, einmal recht beutlich zeigen fonnte, was von der Krone zu erwarten war. Und so waren die Braunauer willens, die Cache weiter zu verfolgen. Gie sandten eine Deputation an Ferdinands Statthalter in Braa:

sie ward in den Turm geworfen. Gine zweite Deputation hatte das gleiche Schickfal. Die Gemeinde ward glio nicht gehört. Co blieb nichts übrig, als daß die Defensoren ber protestantischen Kirche ihres Umtes warteten, die Ausführung bes Majestätebriefes zu überwachen. Sie traten aus Unlaß des Falles zusammen und beriefen nun ihrerseits jum 5. März 1618 eine Versammlung ber protestantischen Oberbeamten, Rate und Rreisdeputierten nach Brag; am 6. März begann biefe Verfammlung ihre Beratungen, und entscheidend wirkte in ihr einer der Rührer des böhmischen Abels, Graf Beinrich Mathias von Thurn. Man fam gunächst überein, eine Vorstellung wegen Verletung bes Majestäts= briefes an die Prager Statthalterei einzufenden; die Antwort war ablehnend. Darauf ging man in gleichem Sinne an Ferdinand felbst, nach Wien; es erfolgte eine noch weit schroffere Abweisung, deren schriftliche Fassung den katholischen Statthaltereiräten Slawata und Martinit zugeschrieben murbe.

Was nun? Man beschloß, im Mai von neuem zusammenzukommen; und man kam zusammen, troß kaiserlichen Verbotes. War damit eine Bahn eingeschlagen, auf der es keine Umkehr mehr gab, so machte ein Ereignis des 23. Mais den offenen Kampf unvermeidlich. An diesem Tage zogen die Protestanten in Prag bewaffnet zur Statthalterei, sie drangen zum Sitzungssaale des Statthalters empor; ein heftiger Wortwechsel zwischen ihren Führern und den anwesenden Käten entspann sich und endete damit, daß Martinitz, Slawata und der gänzlich harmlose Sekretär Fabricius zum Fenster hinausgestürzt wurden. Darauf ward eine provisorische Regierung eingesetzt, ward ein Heer ausgestellt, wurden die Stände berusen. Es war der Krieg gegen das Haus Habsburg.

Mathias, früh gealtert und lebenssatt, schwankte, was zu thun. Klesl wollte hinhalten, bis man genügende Streitkräfte habe. Da ließ Ferdinand am 20. Juli 1618 den unbequemen Ratgeber aufsheben und in Schloß Ambras bei Junsbruck festsetzen; und nun mußte der willenlose Kaiser unter seinem Antrieb für die Ausstellung faiserlicher Heere unter Buquoi, Khuen und Dampierre sorgen.

Anzwischen hatten die böhmischen Stände nicht gezaudert. Gin ständisches Seer stand unter den Grafen Thurn und Sobenlohe im Feld. Der Graf Ernft von Mansfeld, biefer fühne und treuloje Baftard des alten Grafenhaufes, erichien mit 2000 Mann zur Silfe, scheinbar im Auftrage Rurfürst Friedrichs V. von der Pfalz, des Sauptes der Union, in Wahr= heit auf Rosten des Berzogs von Savonen. Der schlesische Fürstentag fandte 3000 Mann unter bem Markgrafen von Jägerndorf. Die Bünsche ber ungarischen, ober= und niederöfterreichischen Stände waren mit den Böhmen.

So geschah, was geschehen mußte. Die kaiferlichen Beere wurden geschlagen; die Mähren zeigten Neigung, fich ber bobmischen Bewegung anzuschließen.

In diesem Augenblicke ftarb Raifer Mathias, Ferdinand ward fichtbarer Leiter ber habsburgifchen Politif. Die Böhmen begrüßten bas Ereignis auf ihre Urt. Fast zur felben Reit, ba Ferdinand zum römischen Kaifer gewählt ward, am 19. August 1619, setten sie ihn als König von Böhmen ab und wählten barauf ben Rurfürsten Friedrich von ber Pfalz. Und Friedrich nahm, nach manchem inneren Kampfe, an; am 3. November empfing er im Dome des Gradichin die Krone.

Es war ein fühner Schritt; aber er schien zu glücken. Die Böhmen hatten im Felde weitere Fortschritte gemacht; ihnen jum Borteil hatte Gabriel Bethlen, der tapfere, gewaltige und hinter= liftige Fürst von Siebenbürgen, die protestantischen Ungarn in Revolution verfett, Pregburg eingenommen und Raifer Ferdinand burch Bedrohung Wiens zur Flucht über die Bohen des Gebirgs nach Graz gezwungen. Konnten sich da die kaiserlichen Truppen überhaupt noch in Böhmen halten? Buquon zog fich zum Schute Wiens zurud, die Cechen folgten ihm: wenige Wochen nach der Krönung des neuen Königs ftand Graf Thurn por den Thoren der Raiserstadt.

Aber in diesem Augenblicke begann ber Umfdwung.

Die protestantische Auflehnung in Ungarn ward burch ben Wagemut eines fatholischen Sbelmanns, Georg Drugeths be Homonna, erstickt, ber mit polnischen Rojaden von Norden ber

einbrach; Gabriel Bethlen, von čechischen Subsidienzahlungen im Stiche gelassen, gab die Bewegung gegen Wien auf; da konnte sich denn auch das čechische Heer an der Donan nicht mehr halten; am 5. Dezember zog es wiederum ab.

Und der kriegerischen Wendung folgten diplomatische Niederlagen. König Jakob I. von England hatte sich, trot der Sympathien seines Bolkes, nicht zur Unterstützung seines Schwiegerjohnes entschließen können; er jagte dem Phantom einer englischspanischen Berständigung nach. Dagegen hatten die Generalstaaten Subsidien bewilligt. Unter diesen Umständen kam alles auf die Haltung der protestantischen Union an: würde sie ihrem Oberhaupte auch jetzt solgen, da er böhmischer König geworden war? Es zeigte sich bald, daß bei der herkömmlichen Lauheit der protestantischen Reichsstände daran nicht zu denken war: genug schon, daß man endlich versprach, den König verteidigen zu wollen, wenn er in seinen pfälzischen Erblanden angegriffen würde.

Wie anders gestaltete sich dem gegenüber die Lage auf katholifcher Seite. Zwar trat auch hier die eben wieder aufblühende Lina keineswens ohne weiteres für den Raifer ein. Aber Ferdinand hatte eingesehen, daß er ihrer unter allen Umftänden bedurfte, und er wußte, daß ihre Unterstützung durch Verhandlungen mit einer einzigen Macht zu erreichen fei, mit Bagern. So manbte er sich an seinen Jugendfreund, den Herzog Max. Und Max fühlte feine Stunde gekommen. Um 8. Oktober 1619 folok er als Saupt der Liga mit dem Kaiser einen Bund, wonach die Liga helfen wollte, doch nur gegen die schriftliche Verpfändung aller österreichischen Besitzungen zur Wiedererstattung der Kriegs= kosten und gegen das mündliche Versprechen, die pfälzische Rur nach erlangtem Siege an Bayern übertragen zu wollen. war für den Kaifer ein leoninischer Vertrag; seine Abmachungen zogen das Reich in die inneren Konflikte seines Landes; seine Ronfequenzen mußten zum Verfassungsbruche im Reiche führen: gleichwohl nahm er ihn an.

Und jest trat Herzog Max in die wichtigste Aktion seines Lebens. Während er ein Heer aufstellte, vermochte er die Kurie zu Geldzahlungen, gewann er Kursachsen für die Zwecke eines

Angriffs auf Böhmen, ja wußte er schließlich die Union zu der Versicherung zu veranlaffen, daß sie neutral bleiben murbe, folange die Liga nicht die pfälzischen Länder direkt angreifen würde - dieselben Länder, über deren Eroberung durch nieder= ländische Truppen der Raiser soeben mit Spanien verhandelte! So gebeckt ging Max im Sommer 1620 gegen ben umgarnten Pfalzgrafen-König vor. Um 24. Juli überschritten 30000 Mann feiner Truppen unter dem Ballonen Tilly die öfterreichifche Grenze, um zunächst Oberöfterreich als baprifden Pfandbesit zu fichern; bann manbten fie fich, am 20. September, nordwärts ins Böhmische, über Vilsen nach Prag. Um 8. November langten fie vor der Hauptstadt an, und nun entschied die eine Schlacht am Beißen Berge, vor ben Mauern ber Stadt, über bas Schickfal bes protestantischen Königtums. Das cechische Beer ward zersprengt; kopflos entfloh der unglückliche König, um schließlich im Haag eine traurige Freistatt zu finden.

Für Ferdinand bedeutete der Sieg am Weißen Berge die endgiltige Begründung seiner österreichischen Herschaft. Und Herrschen hieß ihm Katholisieren. Alle Länder Österreichs, vor allem aber Böhmen, fühlten jett den Willen des Geslübbeners von Loretto.

Der leichtsinnige böhmische Abel hatte gar gedacht, der alte Zustand der Dinge werde einfach wiederkehren. Grausam ward er aus seiner naiven Ruhe geschreckt; blutige Exekutionen und Konsiskationen lösten einander ab. Der größte Teil des ungeheuren Grundbesites des Abels, über zwei Drittel des gesamten Bodens des Königreichs, wechselte den Eigentümer; landlos zog der alte Abel ins Elend, während kaiserliche Parteisgänger und gewissenlose Landspekulanten sich an der Beute der Regierung maßlos bereicherten: eine neue, noch heute vielsach gültige Verteilung des Grundeigens kam über das Land.

Und mit dem Besit verlor der Abel, verloren die Stände überhaupt den politischen Einfluß. Nicht nur, daß das Land zum Erbkönigreich der Habsburger erklärt ward; Beschränkungen auf Beschränkungen der alten, teilweis freilich zügellosen Freiheit folgten.

Damit war das Land reif auch für die Glaubenseinheit. Denn was auch von wirtschaftlichen, sozialen, politischen Maßregeln getroffen war: alles zielte im letten Grunde ab auf die Bernichtung der Keter. Sie gelang. Wie Ferdinand den Majestätsbrief des Jahres 1609 mit eignen Händen zerknitterte
und zerriß, so vertilgte und vertrieb er, was dem protestantischen
Namen zuschwor, im Lande: so sank die Bevölkerung um Hundertstausende, so verödeten die Bauernstellen des platten Landes wie
die emsigen Werkstätten der Bürger: aber die Einheit des
Glaubens ward hergestellt.

Und wie in Böhmen, so auch sonst auf habsburgischer Erbe. Die Rekatholisierung Österreichs vollendete sich im wesentslichen mit der Niederlage des Winterkönigs. Damit ward Österreich zu einem anderen Lande, als es sonst deutsche Länder waren. Es wird anfangs noch zum Schauplat, später zum halben Friedhof besonderen geistigen Lebens; unsichtbare Grenzen trennen es vom Reiche; höchstens von Bayern her führen noch Zugänge in die dumpfe Luft des Südostens.

Die zweite große Folge ber Prager Nieberlage war die Zerstörung der schon im Verenden begriffenen Union und die Zurückbrängung des politischen Schwergewichts des deutschen Protestantismus nach Norden zu, hin zu den Germanen Skansbinaviens.

König Friedrich hatte wirklich gemeint, er werde im Besit der pfälzischen Kur bleiben und für seinen Verzicht auf Böhmen von Ferdinand Entschädigung erhalten. Sitle Hoffnungen! Um 22. Januar 1621 that ihn der Kaiser in des Reiches Acht: der böhmische Krieg, schon längst durch den Sinbruch der Spanier in die Pfalz kompliziert, ward nun völlig zum pfälzischen.

Aber wer follte ihn jest auf protestantischer Seite noch führen! Die Union streckte von vornherein die Waffen; im Fluche der Lächerlichkeit ging sie unter. Dafür nahmen sich nur noch einige Idealisten und Freibeuter unter den protestantischen Fürsten Mittel- und Nordbentschlands der Sache des Pfalzgrafen an; sie stellten Heere auf, die nur von sich und durch

sich, aus Kontribution und Nequisition, Plünderung und Brandschapung lebten: der Charafter des dreißigjährigen Kriegeskündigte sich an.

Schließlich traten die ungestümften und räuberischten dieser Führer in den Vordergrund, der Bastard Ernst von Mansseld und der "tolle" Christian von Vraunschweig, Administrator des Vistums Halberstadt. Sie trugen den Krieg teilweis nach Westfalen; Christian zeigte hier edle Unparteilichkeit in gleiche mäßiger Vrandschatzung von Protestanten und Katholisen; dafür ward er durch Julauf von allerlei Volk geehrt, namentlich nachdem er zu Osnabrück den silberschweren Reliquienschrein des heiligen Liborius in rollende Thaler verwandelt hatte; mit 1500 Mann war er gekommen, mit 15000 zog er von dannen. Vor allem aber lastete der Krieg auf den Rheingegenden der Unterpfalz; nicht ungeschickt traten die protestantischen Fürsten hier den Spaniern wie der Liga entgegen, und schließlich erstreuten sich ihre Heere sogar der Anwesenheit des geächteten Pfalzgrafen.

Hai, wenn auch nicht ohne Niederlagen (bei Wimpfen im Mai, bei Höchst im Juni 1622), dennoch aufrecht hielten, ließ er sich vom Kaifer zu dem Glauben bethören, daß er seinen Erbbesit wieder erhalten werde, wenn er sich seiner Parteigänger entäußere. So zog er sich nach Holland zurück, verließ Mansfeld und den Braunschweiger — und mußte mit ansehn, wie nunmehr Tilly das teure Heidelberg, das Hauptbollwerk des Landes, einnahm.

Es war das Signal für Herzog Max von Bayern, dem Kaiser seine Rechnung einzureichen. Und wie hatte er die Aussichten für ihre Begleichung inzwischen verstärkt! Noch immer war er im Pfandbesit Oberösterreichs, und dank der einschneidenden Unterstützung seitens der Kurie hatte er es bei dem bigotten Kaiser erreicht, daß das ursprünglich mündlich erteilte Versprechen der pfälzischen Kurwürde ihm am 22. September 1621 schriftlich erneuert worden war.

Was vermochte der Kaiser da noch zu thun? Was

bagegen einzuwenden, daß Max mit ber Kur bes geächteten Pfalzgrafen nun auch beffen Länder ftatt des öfterreichischen Pfandbesites beanspruchte? Zum Dezember 1622 berief er statt eines Reichstages, ben er fürchtete, einen Reichsbeputationstag ein, auf dem zu gunften Bayerns über die pfälzische Kur entschieden werden follte. Bur Teilnahme aufgefordert waren außer den Kurfürsten vier fürstliche Bischöfe, die Berzöge von Bayern, Braunschweig, Lommern und Medlenburg und ber dem Kaifer damals besonders vervflichtete Landaraf von Bessen-Darmstadt. Aber die Protestanten unter ihnen erschienen nicht, mit Ausnahme bes Seffen — fogar Kurfachsen verfagte sich bem Raifer nach den Erfahrungen der Gegenreformation in Böhmen. Go war es nicht möglich, zu einem einheitlichen Beschlusse zu gelangen, und zwar um so weniger, als auch die fatholischen Mitglieder des Tages gegen eine dauernde übertragung ber Rur an Bayern Bedenken heaten. Und wann war es in ber langen Geschichte des Reiches je erhört worden, daß ein einheimisches Fürstenhaus, felbst wenn fein Saupt geächtet war, ganz aus seinem heimatlichen Besitze vertrieben worden wäre? Nicht einmal ber große Staufer Friedrich I. hatte feinen Gegner, ben Welfen Beinrich, fo getroffen; erft ein Fremder, Napoleon I., hat deutsche Fürstengeschlechter ins Glend zu jagen gewagt. Co ward schließlich nichts erreicht, als die Übertragung ber Kur an Max auf Lebenszeit, wenn auch unter acheimen Verabredungen zwischen Ferdinand und Mag, die eine erbliche Weitererstreckung wahrscheinlich machten. hierzu erhielt ber Raifer außer ben katholischen Stimmen nur die Zustimmung bes einen fleinen protestantischen Landgrafen von Darmstadt, beren Lauterkeit begründeten Bedenken unterlag!

Die Protestanten aber im Reiche mußten jetzt endlich begreifen lernen, daß man revolutionär mit ihnen verfuhr, daß ihr Jawort zur Übertragung der Kur Selbstmord besteutet hätte. So fonnten sie nur eine Antwort haben: den Krieg.

## III.

Die protestantischen Stände Mittel- und Nordbeutschlands, auf die jest die Aufaabe des Widerstands übergegangen war, entschlossen sich mit nichten zu dieser Antwort. Mur einer, ber Bergog Wilhelm von Beimar, ruftete. Der niederfächfische Kreis baacaen, an bem es vor allem gewesen wäre, schlagfertig aufzutreten, folgte nach furgen Unläufen zur Energie ber fur= fächfischen Politif, die, aufangs etwas erregt, am Ende boch in devoter Haltung zum Raiser verharrte.

So bestand die Rriegsmacht der Protestanten schließlich in dem kleinen Geer des Weimarer Berzogs und den noch nicht aufgelösten Truppen Christians von Braunschweig. Bereint wurden beibe am 6. August 1623 bei Stadtlohn von bem ligistischen Seere unter Tilly geschlagen; Beimar fiel in bie Bande Tillus, Christian rettete sich nach Solland; ber norddeutsche Protestantismus war entwaffnet.

Und schon drohte jest die Begleiterin der fatholischen Siege, Die Gegenreformation. Bohin bas Ligabeer bes eifrigfrommen Tilly kam, da wurde der Katholizismus wieder erweckt ober nen gepflanzt. Vor allem aber griff jest ber Raifer ein. Ihm allein war die Rekatholisierung der nordbeutschen Bistumer burch Beseitigung ber protestantischen Administratoren auf schnellem Wege möglich; und alsbald betrat er ihn. In Halberstadt war der Administrator Christian vertrieben; ihm follte als fatholischer Bischof des Raisers Sohn Leopold Wilhelm folgen. Jeder Fortschritt in diesem Sinne bedeutete aber zugleich die schwerste Schwächung der politischen Kräfte des Protestantismus und eine neue Erhöhung ber faiserlichen Gewalt. Berloren Die protestantischen Fürsten die einverleibten geistlichen Länder, so lag eine wirkungsvolle Ausbehnung der kaiferlichen Macht nach Nordbeutschland, eine Festsehung des Hauses Sabsburg bis zu den Rüsten der Nordund Oftsee nicht außer der Möglichkeit.

Das aber war eine Frage von internationaler Bedeutung. Lamprecht, Deutsche Geschichte. V. 2. 46

Und gleichzeitige Vorgänge im Westen und Süden waren geeignet, die Augen der auswärtigen Mächte auch sonst auf die Thätigkeit des Hauses Habsburg zu lenken.

In Italien waren die fvanischen Sabsburger gegen bas Grafichaft Bormio vorgegangen: Beltlin und Die 10. Januar 1623 hatte beren bisherige Herrschaft, Graubunden, auf fie verzichtet. Zugleich zeigte fich von feiten ber beutschen Sabsburger Erzherzog Leopold, der Juhaber von Tirol, gesonnen, das Engadin zu erobern. Beide Magregeln bedeuteten die Berbindung der bentschen und der spanischeitalienischen Macht der Habsburger; die Alpenpässe, die ihre Besitgruppen diesseits und jenseits der Berge getrennt hatten, waren damit in ihrer Hand. Und noch mehr! Schon vor feiner Raiserwahl hatte Ferdinand das Oberelfaß mit Hagenau an Spanien abgetreten 1, barauf hatten spanische Truppen von dem niederländischen Gebiete her, das auch Luremburg umfaßte, im Kampf gegen Friedrich V. die Pfalz erobert: fah es nicht barnach aus, als ob Spanien den Lauf des Rheines entlang ein zusammenhängendes Landgebiet erwerben, ein neues Lotharingien begründen wolle?

Die Lage war berart, daß sich vor allem Frankreich bedrängt fühlen mußte. Und in Frankreich herrschte keine fpanienfreundliche Politik mehr; Richelien war ans Ruber gelangt, und er hatte nach kurzem Besinnen die alte Politik Heinrichs IV. eingeschlagen. Gine internationale Verständigung gegen Spanien Dfterreich, das war fein Programm. Und alänzend führte er es burch. Runächst trat er, schon am 7. Februar 1623, mit Benedig und Savoyen in einen Bertrag zu Wiederherstellung der bundnerischen Berrschaft im Veltlin Dann begann er die Generalstaaten 311 und in Bormio. unterstützen, die im Kriege mit Spanien standen. Endlich zog er England von Spanien ab und knupfte Verbindungen mit ben beutschen Protestanten an. Diese Magregeln, nicht eigne Verdienste haben in diesem Angenblick die norddeutschen Protestanten gerettet.

<sup>1</sup> S. oben S. 714.

Doch hatten inzwischen auch die Protestanten im Ginvernehmen mit den Generalstaaten und mit England zu rüsten begonnen. Und da sie sich allein nicht kräftig genug fühlten, so hatten sie Silfe gesucht im fkandinavischen Norden, der sich durch die Borahmung einer fräftigen Kaiferpolitik der katholischen Habsburger in Nordbeutschland ebenfalls schon bedrückt sah.

Die nordgermanischen Länder standen von alters her in ben innigsten Rulturbeziehungen jum Reiche; bis tief ins 16. Jahrhundert waren sie fast als ein Teil Deutschlands erschienen 1; von ihm hatten sie bas erneute Evangelium erhalten, und der neuerdings stärker einsetende holländische Einfluß wirkte ebenfalls noch in deutscheprotestantischem Sinne. Von ihnen aber tam jest vor allem Dänemark in Betracht. Es war das Nachbarland des Reiches; sein König war als Bergog von Solftein jogar Reichsfürft; ichleswig-holfteinische Männer hatten in der ersten Balfte des 16. Sahrhunderts feine zerborstene Staatsverfassung wieder hergestellt und die letten Angriffe der Hansen abgewehrt, so daß es jett machtvoll dastand unter den Ländern des Nordens; und der regierende Berricher, Christian IV., war eng verflochten in die Säkularis sationspolitik der norddeutschen Protestanten und zudem Oheim ber Winterkönigin. Gründe genug, sich Danemark anzuvertrauen; am 3. April 1625 ward König Christian auf einem Tage zu Lauenburg zum Führer der deutschen Brotestanten gewählt, und bald barauf erschien er mit 16 000 Mann im Felde.

Und alsbald ordnete sich die lokale Erhebung des nordisch= norddeutschen Protestantismus den internationalen Vorgängen bes Westens ein. Um 9. Dezember 1625 fam zwischen England. Dänemark und ben Generalftaaten ein Vertrag zu ftanbe, wonach, unter geheimer Subsidienzahlung und unter Ginverständnis Frankreichs, ber Dänenkönig gegen ben Raifer zu Felde ziehen follte, um Friedrich von der Pfalz in feine Erb= lande zurückzuführen.

<sup>1</sup> S. Band IV 1-3 S. 488.

So hatten die Erfolge der Liga in Norddeutschland schließelich eine allgemeine Erhebung aller feindlichen Mächte gegen den Kaiser und das Haus Habsburg zur Folge: Ferdinand mochte sehen, wie er sich der drohenden Übermacht erwehrte. Und ihm stand nicht einmal die Kraft der Defensive zur Bersfügung! Sollte er sich da nochmals Bayern unterwersen und einen erneuten Löwenvertrag mit der Liga schließen?

In dieser ratlosen Not erbot sich ihm ein einfacher Heersführer zur Nettung: Wallenstein.

Wallenstein war damals im thatfräftigsten Alter; er hatte die Vierzig kaum überschritten. Bon protestantischen Eltern ein= fachen Abels abstammend, früh verwaift, nach bem Willen eines katholischen Vormunds im Olmüter Sesuitenkolleg erzogen, hatte er, soweit seine problematische Natur innigeren religiösen Regungen zugänglich war, schon als Knabe beibe Konfessionen fennen und aus dieser doppelten Renntnis beraus den fonfessionellen Bug der zeitgenöfsischen Welt abstreifen gelernt. Selbst die jefnitischen Exerzitien hatten nichts über seine Verschlossenheit vermocht; er studierte später auf der protestantischen Universität Altorf, und er erbaute sich bald den besondern Glauben eines mystischen Fatalismus. Schon im 15. und 16. Jahrhundert hatten aftrologische Träumereien eine Rolle gespielt; aus uralter orientalischer Überlieferung emportauchend, waren sie bem Wiffenschaftsfinne biefer Zeiten, wie er sich in kindlichen Anfängen regte, als eine höhere Offenbarung entgegengetreten. Und nun brangen sie von Menschenalter zu Menschenalter mehr in die Kreife der Gebildeten vor, bis ihre Kenntnis und ber Enthusiasmus für sie fast als Zeichen vornehmer Bilbung gelten konnten. Wallenstein, ichon früh ihr eifriger Zögling, ward ganz der Ihre, nachdem ihm Kepler im Jahre 1609 aus ben Sternen geweissagt hatte, er fei zu ben höchsten Dingen berufen. Denn wie konnte ihn eine Lehre falich dünken, die ihm bas Innerfte eines vulkanischen Chrgeizes enthüllte?

Wallenstein war eine der kalt-leidenschaftlichen Raturen, deren scharfer Verstand die Menschenwelt als Ganzes überblickt, und deren Wille sich berufen fühlt, dies Ganze umzus

gestalten nach ben Zielen, die sich ber eigenen Bruft entringen. Als Egoist von großer Anlage sah er dabei in sich instinktiv den Leufer der deutschen, ja der occidentalen Geschicke; doch veranlaßten ihn Wallungen eines gelegentlichen Idealismus wiederum zu aufrichtigem Rampfe für die bestehenden höchsten Gewalten. So stand er auf der Böhe seines Wirkens nicht ohne Wider= ipruch feines Wefens da, und eine Welt hochft eigenartiger Ideen entrang fich jenem Streite, in dem er mit der Welt und vor allem mit fich felbst verharrte.

In feinen jüngeren Jahren aber trat die Zwiefpaltigkeit feiner Natur, noch nicht bem Prüfungsfeuer ber verantwortlichsten Stellungen ausgesett, minder hervor; und ihre verborgenen Kräfte stählten sich zunächst nur in unablässiger Thätigkeit bes Gewinns und bes organisatorischen Schaffens. Mittel, die er einer Geldheirat verdankte, verdoppelte und verbreifachte er in emfiger Werbung und Ginschulung kaiferlicher Truppen; als dann die Zeit ber großen Bermögenskonfisfationen des cechischeprotestantischen Hochadels fam, faufte er, ein böhmischer Sbelmann, mit ifrupellosem Geschid; bas Sahr 1625 fand ihn als überreichen Grundheren und Berzog von Friedland.

Aber er war nicht bloß der zusammenraffende Millionär, und Titel und Würden standen unter feinen Rielen. Fürst blieb Oberst zweier Regimenter; er verschüttete nicht die Quellen seines Reichtums und er erharrte der Ausbeutung feiner militärischen Gewalt zu politischen Zweden.

Da kam die Not Ferdinands. Wallenstein erbot fich zur kostenlosen Aufstellung eines Heeres von 20000 Mann unter eignem Oberbefehl, doch zur Verfügung des Kaifers. Konnte Ferdinand ablehnen? Er ergriff die dargebotene Band um fo mehr, als sich Wallenstein trop aller ausbedungenen Freiheit auf ein politisches Programm verpflichtete, bas ber faifer= lichen Politik gar nicht, ber katholischen anscheinend wenig 3n= wider war. Gewiß durfte Wallenstein in fein Seer Protestanten wie Katholiken aufnehmen, und allerdings ward festgesett, daß er dem augsburgischen Bekenntnis keinen Gintrag thun folle.

Aber daneben ward doch auch ausbedungen, daß er den Protestanten den Vorwand der Religion möglichst benehmen werde, mit dem sie disher gegen Kaiser und Reich vorgegangen seien; und klar lag besonders allen Bestimmungen der Heersührung die Anschauung zu Grunde, daß die Wiederherstellung der kaiserlichen Antorität über alle Reichsfürsten, gleichviel welchen Bekenntnisses, oberstes Ziel sei.

Im Mai 1625 begann Wallenstein zu werben; in wenigen Monaten hatte er ein Heer von etwa 30000 Mann beisammen. Und wie organisierte und wie erhielt er es! Er hatte sich die Ernennung der Offiziere aller Grade mit Ausnahme der Generale persönlich vorbehalten; sein Ablerauge erschaute jedes Verdienst; seine harte Hand strafte jeden Verstoß; musterhaft nach den Begriffen der Zeitgenossen war die Heereszucht. Und mit weisem Vorbedacht schonte sein Führer zugleich die Hilfsquellen der Länder, von deren Fett es sich zu nähren hatte: kein Plündern, kein Brandschaßen roher Söldner, statt dessen, wenigstens der Intention nach, eine Kontribution, deren wenigst drückende Form in freier Veratung mit den Vetroffenen sestzgeset ward.

Aber während Wallenstein warb und sammelte, war bet Rrieg in Nordbeutschland schon eröffnet worden. Freilich längst nicht unter der Teilnahme aller Protestanten des Nordens; vor allem Rurjachfen und Rurbrandenburg hielten zurück. Go fah sich König Christian von Dänemark, als er Ende Juli von bem Heere der Liga unter Tilly angegriffen wurde, im wesent= lichen auf fein heer und die Truppen Mansfelds und Brannichweias angewiesen. Allein ehe etwas Entscheidendes geschah, war auch Wallenstein am Plate; am 12. Oktober hatte er eine Unterredung mit Tilly und beschte nun, mahrend Tilly die Länder westlich vom Harze Lielt, das Tiefland bis zur Elbe öftlich bes Gebirges. Indes wer nun entscheidende Schläge erwartet hatte, sah sich enttäuscht; zwischen ben an Charakter und Temperament ganglich verschiedenen Reldherren fam es ju feinem Ginvernehmen; ber Berbst 1625 ging in gegenseitigem Warten perloren.

Von protestantischer Seite wurden inzwischen wichtige Verhandlungen eingeleitet, die an die Lage in Ungarn anknüpften. Dort hatte der Raifer am 8. Dezember 1625 die Krönung seines Sohnes Ferdinand durchgesett, auscheinend ein großer Erfolg. Aber eben biefer Schritt machte ben alten Reind bes Saufes Sabsburg, Gabriel Bethlen, wieber lebendig. Bethlen warb um die Hilfe der Türken und erklärte sich den Generalstaaten zum Kampfe gegen Habsburg bereit, wenn er 40 000 Thir. monatlicher Subsidien und ben Zuzug eines protestantischen Becres von 10000 Mann erhielte. Die Möglichkeit, ben Raifer von der öftlichen Flanke aus zu packen, mar ge= geben; die Protestanten nutten sie aus. Go beschloß König Chriftian für bas Feldzugsjahr 1626 einen breifachen Angriff. Im Westen sollten durch die Truppen Weimars die Generalstaaten gegen Spanien unterstützt werden; im Often follte Mansfeld über Schlesien Bethlen die Sand reichen; ber König felbst stand im Centrum gegen Tilln und Wallenstein bereit.

Aber Wallenstein ahnte die Plane des Gegners. Er trat barum bem abziehenden Mansfeld ichon an ber Deffauer Brude am 25. April 1626 entgegen und fchlug ihn. Und als Mansfeld seine zerstreuten Truppen in Brandenburg gefammelt hatte und bennoch nach Schlesien burchbrach, da folgte ihm Wallenstein, übrigens behaglich und ohne Gile; und nicht sein Berdienst eigentlich war es, wenn Mansfeld, in Ungarn glücklich angelangt, aber von Bethlen verlaffen, fein Beer fchlieflich auflösen mußte und eines elenden Todes starb.

Wie gang anders hatte inzwischen Tilly gehandelt, der von Wallenstein, wie das ligistische Heer klagte, schnöbe verlaffene Feldherr! Er hatte ben Danenkonig bei Lutter am Barenberge, nördlich bes Barges, am 27. August 1626 völlig geschlagen und ben Flüchtigen bis ins Gebiet von Bremen verfolgt: ber Nordwesten des Reiches lag ihm zu Füßen.

Freilich, lag dies Ergebnis, eine Errungenschaft ber Liga, im Intereffe bes Raifers und im Sinne Wallensteins? Gine Auseinandersetzung Wallensteins mit bem verbindlichen faiferlichen Minister Eggenberg zu Bruck an ber Leitha, am 25. November 1626, eröffnete dem Kaiser, dem die Handlungsweise Wallensteins schon von mancher Seite verdächtigt worden war. hierüber die intimen Ansichten seines Feldherrn. Wallenstein fand, ber Raiser bürfe sich in große militärische Unternehmungen nicht einlassen, gegen wen es auch immer sei, er habe benn ein gewaltiges und schlagfertiges Beer in ber Hand. Das Beer muffe auf 70 000 Mann gebracht werben, bann fei es unüberwindlich; der Raiser könne es dann in den außerhabsburgischen Teilen des Reiches einquartieren und mit feiner Hilfe die alte Berrschergewalt im Reiche, ja die Universalgewalt über Westeuropa aufrichten. So zögerte Wallenstein zu schlagen, um seine Truppen zu vermehren, so kombinierte er militärische und politische Zwecke, und die politischen Zwecke schienen ihm übergeordnet. Und er kombinierte zu gunsten bes Raifers. Nur die eine Frage blieb: würde Wallenstein dereinst, nachdem er all seine Ideale namens des Raisers verwirklicht hätte, vor dem Raiser zurücktreten? Das war die eine bohrende Frage, die Ferdinand sich immer wieder vorzulegen hatte. Aber einstweilen beantwortete er fie noch im Sinne Wallensteins; er ließ ben Staatsmann und Feldherrn gewähren.

Im Juni 1627 brach Wallenstein von Reiße auf; half forgen, daß in Ungarn friedliche Zustände eintraten; fandte bem katholischen Polenkönig ein Hilfskorps gegen die Ungriffe Guftav Abolfs von Schweben; fauberte Schlesien von feindlichen Truppen; warf ben Dänenkönig aus Nordbeutschland; ließ sein Land bis tief nach Sütland hinein verwüften, bis zu jenem Ottenfund bin, ber feit ben Tagen Raifer Ottos bes Großen fein deutsches Beer gefeben hatte; fchlug ben Danentonia, als er von Dänemark her noch einmal in Pommern gelandet war, bei Wolgast aufs Haupt und schloß mit ihm am 22. Mai 1629 zu Lübeck einen Frieden, in dem er jeder Ginwirkung auf die Verhältniffe im Reiche entfagen mußte. Schon vorher, am 26. Januar 1628, war er vom Raifer zum Berzog von Mecklenburg gemacht worden; dann hatte er am 21. April 1628 ben Titel eines Generals ber kaiserlichen Schiffsarmaba zu Meer erhalten, und vor seinem Geiste waren die kühnen Vilber einer Verbindung der Oft- und Nordsee, sowie der Unlage eines Kriegshafens im Jahdebusen, dort, wo heute Wilhelmshaven steht, lockend emporgetaucht.

Mas bedeutete dies alles? Wallenstein hatte in seiner Weise bas Programm von Bruck ausgeführt; Nordbeutschland war in der Gewalt nicht jo jehr des fatholischen Habsburgers, als des römischen Kaisers. Und schon hatte Wallenstein seine Blane höher getrieben. Der faiferlichen Gewalt im Reiche follte die faiserliche Universalgewalt folgen. Darum mußte bas Dominium maris baltici gewonnen und nach Christian von Dänemark Guftav Abolf von Schweben befiegt werben. War das aeschehen, so beherrschte der Raiser, zumal Spanien und Frankreich mittlerweile in Zwift geraten marcu, Länder wie Meere des Nordens und konnte dann vielleicht der Berwirklichung des höchsten Traumes Wallensteins sich nähern, über den diefer foeben des Papstes Meinung einholte: der beiligen Impresa gegen Konstantinopel, des groß organisierten Kampfes gegen die Türken, die Erbfeinde occidentalen Glaubens und abendländischer Gesittung.

## IV.

Wallensteins Pläne waren groß und berückend. Aber waren sie nicht auch problematisch und rätselhaft, wie die Person ihres Urhebers? Burzelten sie nicht, soweit sie völlig aufrichtig waren, in mittelalterlichen Vorstellungen? Sollte die Idee eines Universalreiches, wie sie in neueren Zeiten einem Philipp II., Ludwig XIV. und Napoleon I. vergeblich vorgeschwebt hat, diesem Kühnsten aller Condottiere Wirklichkeit werden? Alle jungen Kräfte des 17. Jahrhunderts, der Gegensatz der Konfessionen, das Selbständigkeitsgefühl der europäischen Staaten, und nicht zum geringsten die Libertät des deutschen Fürstenstums widerstrebten dem.

Die Eifersucht eines Teils ber beutschen Fürsten gegen Wallenstein war schon früh erwacht. Als Wallenstein ben Sieg an der Dessauer Brücke nicht zur Vernichtung des nordischen Protestantismus, sondern zur Stärkung der kaiserlichen Gewalt gegen Gabriel Bethlen benutzte, da hatte ihn Kurfürst Max von Bayern zum erstenmal gründlich beim Kaiser verdächtigt. Und er konnte das, weil in der Seele des Kaisers noch unabgeklärt die Stredungen auf Ausrottung des Protestantismus und auf Erhöhung der kaiserlichen Gewalt miteinander rangen.

Freilich erzielte Max, auch als er namens aller Fürsten der Liga im April 1627 seine Beschwerden gegen Kallenstein wiederholte, zunächst noch keinen Erfolg; der Kaiser blieb, wenn auch unter religiösen Bedenken, noch dem imperialistischen Ideal seines Feldherrn getreu.

Aber nun gingen die katholischen Fürsten weiter. Traf die wallensteinische Politik nicht in gleicher Weise auch die protestantischen Fürsten? Sie gewannen es über sich, auch diese zur Vertretung ihrer Veschwerden beim Kaiser zu veranlassen. Im Herbst 1627 trat zu Mühlhausen ein Kursürstentag zussammen, an dem auch Sachsen und Brandenburg teilnahmen; er überreichte dem Kaiser eine heftige Klagschrift gegen Wallenstein, in der, unter leidlicher Verhüllung der eigentlichen Beschwerdepunkte, beweglich von den furchtbaren Kriegsbrangsfalierungen der kaiserlichen Truppen geredet ward.

Der ziemlich einzige Erfolg bes Schrittes war, daß die bestehenden Gegensätze deutlicher hervortraten. Wallenstein sprach jetzt in Stunden des Unmuts, die ihn zu maßloser Offenheit hinzureißen pflegten, davon, er werde die Kurfürsten Mores lehren; das Neich müsse eine Erbmonarchie werden; und einer seiner Vertrauten konnte äußern, im Neiche würden die Schäden nicht aufhören, ehe nicht einmal einem Kurfürsten der Kopf vor die Füße gelegt sei. Die Kurfürsten beider Vesenntnisse aber, so in ihren Nechten, ja scheindar in ihrem Dasein angegriffen, redeten von einem Vesensonswerk, wenn nicht gar von einem Kampse gegen den Generalissimus; und als der Kaiser die Besörderung seines Sohnes Ferdinand zum römischen Könige einsleitete, machten sie bessen Wallenstein abhängig.

Da wich der Kaiser, niemals völlig den Ansichten Wallen-

steins gewonnen, um einen Schritt zurück: er habe nie imperialistisch-revolutionäre Gebanken gegenüber den Fürsten gehabt. Allein indem er dies that, ward er naturgemäß auf den
katholischen Gedanken reduziert; und so fiel er, indem er das
Kurfürstenkolleg als Ganzes beruhigte, den katholischen
Fürsten in die Hände. In diesem Zusammenhange nun,
gedrängt von dem päpstlichen Runtius und der extrem
katholischen Partei am Wiener Hofe, unternahm der Kaiser einen
Schritt, der alle bisher errungenen Erfolge der Liga wie Wallensteins ausschließlich zum Vorteil des Katholizismus ausnutze.

Am 6. März 1629 erschien ein kaiserliches Ebikt, das die Restitution alles geistlichen Besites aussprach, den die Prostestanten seit dem Passauer Vertrage erworden hatten; es war der Entscheid aller wichtigen Streitpunkte seit dem Augsburger Resigionsfrieden zu gunsten der Katholiken. Wäre das Edikt durchgeführt worden, so wären die Calvinisten vogelfrei geswesen, auch die lutherischen Gläubigen katholischer Territorien wären der Wilksir ihrer Landesherren anheimgegeben gewesen, und die Protestanten hätten den Katholiken neben einer ungezählten Menge von Klöstern und Stiftern zwei Erzbistümer und zwölf Bistümer zurückgeben müssen, deren Vevölkerung inzwischen größtenteils evangelisch geworden war.

Es war ein Schritt, der Wallensteins ganze Politik über ben Haufen warf; so konnte dieser ihn nicht anerkennen: er hat den Hansestädten versichert, das Edikt könne gewißlich nicht bestehen bleiben; er mißbilligte es offen, und er ignorierte es so gut wie ganz, wo er das militärische Kommando besaß.

Damit hatten die katholischen Fürsten in den Bestimmungen des nun einmal erlassenen Sdikts den Hebel gefunden, um Wallensteins Macht aus den Angeln zu werfen. Und bald wurden sie in ihren Bestrebungen durch die internationale Lage unterstützt. Wie hatte Nichelien in seinem immer ausgessprocheneren Gegensatz gegen die Habsburger längst daran gesarbeitet, diese des einzigen Feldherrn zu berauben, den sie bessaßen! Und die Kurie, in Sachen des Restitutionsedists an sich der Meinung der deutschen Katholisen, dazu aus Gründen

italienischer Politik einer militärischen Schwächung Österreichs in diesem Augenblicke geneigt, hatte aufs kräftigste nachgesholfen.

So konnten die katholischen Kurfürsten schon vier Tage nach Erlaß des Restitutionsedifts zu gefährlicherem Angriff gegen den kaiserlichen Oberkommandierenden vorgehen: ohne seine Ent= laffung feine Königswahl Ferdinands. Dann traten fie, unterftütt durch den frangösischen Gefandten und nun auch durch Die protestantischen Kurfürsten, die über dem Schmerz, ihre Länder von Wallenftein ausgesaugt zu sehen, alle höheren Gesichtspunkte verloren, auf einem Tage zu Regensburg im Sommer 1630 noch energischer auf; fie forberten Ginsicht in die Abjetungsaften der medlenburgischen Herzogsfamilie und bedrängten den Kaifer mit der Absicht, seine Regierung von nun ab eingehender zu beaufsichtigen. Ja als der Kaifer auch jest noch zögerte, Wallenftein zu verlaffen, entlud fich ber Saß der katholischen Kurfürsten in der Drohung, unter Drangabe des Restitutionseditts für die protestantischen Rurfürsten einen allgemeinen Bund aller Reichsftände gegen ben Raifer zu stande zu bringen.

Da endlich, noch dazu vorwärts gestoßen von seinem Beichtvater, gab der Kaiser Wallenstein auf, am 12. August 1630. Wallenstein seinerseits empfing die in den ehrenvollsten Ausdrücken gegebene Entlassung äußerlich gesaßt; er zog sich in die Mitte seiner böhmischen Besitzungen zurück, um in Gitschin mit mehr fast als königlicher Pracht zu residieren.

Inzwischen aber, erweckt durch Wallensteins imperialistische Pläne, gereizt durch den Ruin, der dem deutschen Protestantismus von der neuesten kaiserlichen Politik drohte, war schon von Norden her der Held auf dem Wege, der beide, Imperialismus wie Gegenreformation, in dem geplanten Umfange für immer ummöglich gemacht hat. Um 26. Juni 1630 warfen die ersten Schiffe Gustav Adolfs an der pommerschen Küste Unker.

Gustav Abolf war am 19. Dezember 1594 geboren; im Jahre 1611 hat er den schwedischen Thron bestiegen. Zu dieser Zeit war, nach einem letzen vergeblichen Ringen der Hanse, Dänemark unter König Christian IV. noch durchaus die herrschende nordische Macht; zu ihm gehörte Norwegen, soweit es schon nach Rorben zu kolonisiert war, zu ihm Djel und Gotland wie der Bereich der drei südlichsten Provinzen des heutigen Schwedens, Schonens, Hallands und Blekings. Schweden, fo gang in den Norden gurudgebrängt, erreichte nur in dem engen Gebiete zwischen ben Wälbern Smalands und ben Geländen ber Dal Elf das Meer; nur um ein paar hundert Geviert= meilen größer, als der heutige reichsdeutsche Süden, gablte es felbst mit feinem Bubehör Finland und Estland schwerlich mehr als eine Million Einwohner.

Aber was hatte ber junge König in ben ersten zwei Jahr-Behnten feiner Regierung aus diefem Staate gemacht! Den mächtigen Abel hatte er den Versuchen immer wiederholter Wibersetlichkeit entriffen, indem er ihn großen Aufgaben mili= tärischen Charafters zuführte; und besselben Weges hatte er bas stolze Bauerntum gewiesen, bas, friegsgewohnt gegenüber ben häufigen Ginfällen ber Dänen, noch in ber altgermanischen Pflicht kampflichen Dienstes im Lande faß. Und wie hatte er auf biefem Wege Altes mit Meuem verbunden! Diefe armen Bauern, die nicht bloß in Zeiten der Not mit Baumrinden untermischtes Brot agen, hatte er uniformiert, fräftig genährt, mit Musketen bewaffnet: in beweglichen Kolonnen, alten Kriegsgeistes voll, doch unter moderner Disziplin, stürzten sie sich auf ben in der ungeschickten Tiefstellung der mitteleuropäischen Beere aufgestellten Feind. Und fie fiegten unter ber Rührung der hochgemuten Gutel einstiger Wikingstönige, ber Lagerquift und Grenrot, ber Ornflncht und Wrangel.

Diese veränderte Lebensstellung bes Bolkes aber, bes heute noch am unvermischtesten erhaltenen Zweigs aller Germanen, wies nach außen. Und hierhin noch mehr fast wies die Perfönlichkeit bes Rönigs. Gewiß fanden die Zeitgenoffen, baß Guftav Abolf in prudentia civili nicht seinesgleichen hatte; boch noch um vieles mehr übertraf er ihres Dafürhaltens alle principes sui saeculi in scientia militari. In der That, ein Kriegs= held und im Rahmen dieses Berufes ein großer, einfacher

Charakter voller Leben und Leidenschaft, das war Gustav Adolf. Leuchtend und sonnenhaft, ein blonder Riese, trat er daher; mit feinster Vildung und majestätischer Sprachgewalt verseinigten sich in ihm die altgermanischen Tugenden sieghaften Mutes, offener Herzlickeit, ritterlichen Hochsinns und warm liebender Treue. So war er ein schlimmer Gegner und dennoch von seinen Gegnern persönlich geachtet, ein glaubensinniger und glaubensstarker Mann und dennoch tolerant — vor allem aber ein vorsichtiger Heersührer und zugleich ein todverachtender Krieger, und im Hochgesühl dieses Wesens durchglüht vom Drang nach Kampf, Siegsgeschrei und Nachruhm.

Der erste Gegner bes Königs war Danemark, die Vormacht ber Oftsee. Rühn fturzte sich Gustav Abolf auf die weit überlegene Macht; der Friede zu Knäröd (1613) brachte zwar keineswegs ichon die Befreiung von ihr, verpflanzte aber bennoch bie blaugoldnen Fahnen nach Calmar, Dland und einigen anberen Punkten ber schwedischen Ruste. Neben bem Kampfe gegen Dänemark aber mußte für Schweben vor allem, follte feine Hegemonie in der Oftsee dauernd gefichert fein, die Eroberung ber Ruften bes finnischen Meerbufens in Betracht kommen. In hartem Kampfe mit dem damals durch innere Wirren zerriffenen Rufland wurde sie erreicht; im Frieden von Stolbowa (1617) fielen die altumftrittenen finnisch-ruffischen Grenzgebiete am Ladoga und an der Newa sowie Ingermanland unter die Herrschaft Gustav Abolfs. Indem aber so die schwebische Obmacht sich an ben nordischen Rüsten bes Oft- wie bes Westbeckens ber Oftsee zu entfalten begann, trat fie gleichsam in voller Front den Unsprüchen Polens, der Hauptmacht der Sübküsten, entgegen. Und hier verquickte sich nun der maritime Gegensat mit einem konfessionellen, ja einem bynastischen.

Die Polen hatten nach dem Tode Stephan Bathorys den schwedischen Prinzen Sigismund zum König gewählt. Sigismund war katholisch und der zur Nachfolge auch in Schweden nächstberechtigte Sohn König Johanns III. von Schweden, des zweiten Vorgängers von Gustav Adolf. So hätte eigentlich er nach seines Baters Tode zur Nachfolge auch in Schweden

gelangen müssen. Allein wie wäre das möglich gewesen für einen Fürsten verhaßten Glaubens und für den Herrscher der Macht, die den nordöstlichen Schpfeiler des katholischen Systems in Suropa bildete? Sben im Gegensatzu ihm und seinem polnischen Königtum entwickelte der schwedische Protestantismus erst recht seinen Kampsescharakter; und unter Berwersung seiner Erbrechte gelangte Karl IX., Gustav Adolfs Bater, zur Herrschaft. Natürlich genug, daß Sigismund auch nach der Thronsbesteigung Gustav Adolfs seine Ansprüche auf Schweden nicht aufgab, um so weniger, je aggressiver auch sonst sich die Politik des jungen Königs gestaltete. Und so kam es zwischen Polen und Schweden aus den verschiedensten Gründen bald zur Feindschaft.

Und mehr. Als Gustav Adolf mit Polen in Kampf geriet und das siegesgewohnte Heer des weißen Ablers nach mehr als zweihundertjährigen Erfolgen in unerwartet raschem Zuge Baaren trieb, ba bekam er alsbald ben befonders engen Zusammenhang Polens mit dem Hause Habsburg zu fühlen. Er war althergebracht aus ben gemeinfamen Kriegen gegen bie Türken; er war sichtbar verkörpert in der Verschwägerung König Sigmunds und Raifer Ferdinands 1; er fand feinen Ausbruck in einem Hilfskorps von 10000 Mann, das der faiferliche Generalissimus Wallenstein ben Bolen zum Rampfe gegen ben Schwebenkönig zusandte. Und er begrenzte sich nicht auf den deutschen Zweig der Casa d'Austria. Alsbald nach dem Frieden von Lübeck, der die Oftsee deutschabsburgischem Ginfluffe ju öffnen ichien, mar Spanien von neuem gegen die Generalstaaten, die lette protestantische Macht des deutschen Weftens, vorgegangen; jest fuchte es gegenüber bem beutschen protestantisch-hollandischen Oftseehandel mit Bolen anzuknüpfen; Polen follte die Endstation gleichsam seines Ginflusses zu Meer werden; fo berührten sich die entlegensten Reiche des damaligen Europas, bas bes Mauristenherrschers und bes Nordlandstönigs, in den allgemeinen Gegenfäten.

Und wie verquickten sich diese Dinge erft, als Wallenftein

<sup>1</sup> S. oben S. 688-89.

an der Oftsee endgültig Fuß gefaßt zu haben schien. Zetzt war kein Zweisel mehr: die vom Hause Haben schiers lichen und dem katholischen, drohende Gefahr war für Gustav Adolf größer, als die polnische: die baltische Obmacht, der schwedische Protestantismus mußten auf deutschen Schlachtseldern errungen und verteidigt werden. Und tried nicht ebendahin das Mitgefühl für die Leiden der deutschen Glaubensgenossen? Schon im Jahre 1615 hatte Gustav Adolf in den Kirchen seines Landes Gott anrusen lassen um den Sieg der deutschen protestantischen Wassen; er hatte der protestantischen Wassen; er hatte der protestantischen Luion ein Bündnis angeboten; und er mochte ahnen, daß ein Wolf, wie daß seine, daß eine nationale Kunst erst seit dem vorigen Jahrhundert entwickelt hat, im Grunde nur den Teilsbesitz genieße der großen, reich entsalteten Kultur der süblichen Vettern.

So bedachte er sich nicht, schon gegen Wallenstein vorzugehen; für die erfolglose Belagerung Stralsunds im Jahre 1628, die Wallenstein unter steter Abweisung jeden hansischen Sinfpruchs begonnen hatte, ist schließlich schwedische Unterstützung mit von ausschlaggebender Wirkung gewesen.

Aber ließ fich für Shweden ein polnischer und ein deutscher Krieg zugleich führen? Gewiß konnte Gustav Abolf aus bem eroberten Preußen, das der junge Axel Oxenstierna, der spätere Reichstanzler, ausgezeichnet verwaltete, manche Geldfumme, viel Proviant und auch Menschenmaterial ziehen. Im gangen aber überwogen boch die Schwierigfeiten eines boppelten Rrieges; Gustav Abolf begriff es und noch mehr seine ferner stehenden und darum klarer sehenden Freunde. Bu diesen gehörte vor allem Richelien. Welche unvergleichliche Figur, diefer Schwebenfönig, auf dem Schachbrett der frangösischen, Sabsburg feindlichen Politif! Wie konnte er, war er machtvoll und handlungsfrei, von ungeahntem Winkel her zu einem "Schach bem Raifer" herbeigezogen werden! So war es ein Meisterstück ber frangösischen Bolitik, als sie im September 1629 einen fechsjährigen, Schweden gunftigen Waffenstillstand zwischen Polen und Schweben vermittelte.

Am 26. Juni 1630 landete Gustav Abolf mit seinen ersten Beerscharen in Usebom.

In Deutschland hatten viele nach ihm ausgesehen, gerufen hatte ihn niemand. Mühfelig, in Zügen und Kämpfen kleinsten Umfangs und höchster Meisterschaft mußte er sich gegen den Widerwillen des Herzogs Bogislaw von Pommern, des Letten seines Geschlechtes, Bahn brechen. Aber Ende des Jahres 1630 saß er fest im Lande: die Grundlage künftiger Siege war gewonnen.

Während er vom dunklen Drang seines Genies über die Wasser geführt ward, hatte man in Wien über ihn mit billiger Gutmütigkeit gewißelt. Zetzt stand seine Macht wie Nordlichtsschein drohend am Himmel; dunkle Prophezeiungen von einem Löwen aus Mitternacht, der kommen werde, den Stand des Neiches von Grund aus zu ändern, liefen von Lippe zu Lippe; und ein schwedischer Sieg über die kaiserlichen Truppen des Nordens dei Greisenhagen am Weihnachstage des Jahres 1630 erhellte mit jähem Strahl die bedrohte Lage des Kaisers und des Katholizismus.

Inzwischen begannen die Herzen des protestantischen Volkes dem fühnen Schwedenhelden entgegen zu schlagen. Siegesrasch sollte er vordringen, jubelnd werde das evangelische Deutschland ihm zu Füßen fallen.

Dies unblutige Vorwärts wurde von den protestantischen Fürsten verhindert. Was half es, schlossen sich dem Könige einige begeisterungsfähige Aleinfürsten an, vor allem der hochgemute Vernhard von Weimar und der lautere Wilhelm von Hessen? Die für Gustav Adolf wichtigsten Fürsten der unmittelbaren Nachbarschaft versagten. Der Brandensburger Georg Wilhelm war eine indolente Natur, zudem der Hauptsache nach in der Hand seines katholischen Ministers Schwarzenderg. Johann Georg von Sachsen aber war schlimmer; selbst für seine Zeit in aussallendem Maße dem Trunke ergeben, machte er bei kleinen Anlagen große Ansprüche; Unerkennung eines Dritten, nun gar Unterordnung unter ihn waren Forderungen, die ihm in der Tiefe unüberwindlichen

Mißtrauens verloren gingen. Keiner biefer Kurfürsten baber, fein größerer Fürst bes Nordens überhaupt schloß sich bem Schweben an; er war ber frembe Eindringling mit fremben Zielen.

So hätte man wenigstens dem großen Kampfe zwischen dem kaiserlichen Aar und dem schwedischen Zaunkönig gerüstet zusehen sollen. Diese Notwendigkeit leuchtete Johann Georg auch ein; auf einem Konvent zu Leipzig, seit Ende Februar 1631, suchte er die protestantischen Fürsten zu bewaffneter Neutralität um sich zu sammeln. Indes nach langem Hin und her kam es nur zu kläglichen Entschlüssen.

Während die Fürsten zurüchlielten, folgten die Städte weit mehr dem nationalen Empfinden: noch waren sie die Berstreterinnen aller Blüte deutscher Bildung und deutscher Gesittung. Freilich hatten sie in Norddeutschland von jeher nicht so viel zu besagen, wie im Süden. Aber doch schloß sich hier Magdeburg dem Schwedenkönig an und empfing schon im Oftober 1630 in dem Marschall Dietrich von Falkenberg einen schwedischen Kommandanten: ein weit vorgestrecktes Außenwerf augenblicklichen schwedischen Besitzes, ein Stützunkt künstiger Eroberungen schaute es nach Westen.

Vor allem aber waren die deutschen Städte, schon vielfach ausgesaugt, zudem längst in wirtschaftlichem Verfalle bezriffen, nicht in der Lage, den Schwedenkönig mit dem zu unterstützen, dessen er am meisten bedurfte und das sein Land ihm am wenigsten liefern konnte: mit Geld.

Da griff wiederum Frankreich ein. Nach längeren Vershandlungen kam es zwischen Richelieu und Gustav Adolf im Januar 1631 zu dem Vertrage von Bärwalde, in dem sich Frankreich gegenüber Schweden auf fünf Jahre zur Zahlung von je 400000 Thalern jährlicher Subsidien verpflichtete, falls Gustav Adolf den Kaiser fürderhin angreise. Damit waren Ziel und Mittel des Krieges klar gegeben, und klar ging Gustav Adolf nunmehr vor.

Er sicherte sich Pommern und Medlenburg in jebem Sinne, wohl im hinblid schon auf bauernden Besit; er brang

in Brandenburg ein und stürmte Frankfurt a. D.; er zwang ben Kurfürsten, ihm Spandau und Kuftrin einzuräumen. Es waren an sich starte Fortschritte. Aber wie wurden sie durch die Unentschlossenheit Kurbrandenburgs aufgehalten! Und inzwischen geschah ein Furchtbares. Magbeburg fiel in die Sande feiner Belagerer, Tilly und Lappenheim; und ber mörderische Kampf in seinen Straßen endete in einem Klammenmeer, dem nur einige elende Fischerhütten und die behrsten Beugen ber firchlichen Vergangenheit ber Stadt, Dom und Liebfrauenkirche, entgingen (20. Mai 1631). Gang Deutschland wurde burch bas anscheinend felbstgewählte Schicffal ber Martyrerstadt in Schmerz und Frohlocken bis aufs Innerste bewegt; die Rurfürsten von Brandenburg und Sachsen aber begriffen noch immer nicht, daß es sich entscheiden hieß.

Da wartete Guftav Abolf nicht länger. Er zog gegen Berlin und brängte Georg Wilhelm durch ein Altimatum zum Unichluß. Dem folgte auch Sachfen. Befürchtungen Johann Georgs, daß der Raifer ihm die fakularisierten Bistumer Meißen, Merseburg und Naumburg nehmen könne, führten es rafcher, als zu erwarten, ins schwedische Lager.

Und nun ruckte Guftav Abolf vor, über Brandenburg nach Sachsen; Mitte September lagerte bas schwebische Beer, mit ben fächsischen Truppen vereinigt, in ber Stärke von 46 000 Mann bei Düben, nordöstlich von Leipzig. Leipzig aber hatte fich inzwischen bas kaiferlich-ligistische Beer unter Tilly von Magdeburg ber gezogen, um die reiche Stadt ben Abfall ihres Rurfürsten bugen zu laffen. Aber nur furze Beit fonnte es hier weilen; Die Schweben rudten an, es galt eine Entscheidungsschlacht vor den Thoren ber Stadt. 17. September mard fie zwischen Leipzig und Breitenfeld geschlagen und endete, dank ber mobileren Taktik Guftav Abolfs, mit bem vollsten Siege ber Protestanten; nur muhjam retteten sich die Trümmer bes kaiferlichen Beeres, und bas beutiche Land lag bem Ginmarich bes Siegers offen.

Guftav Abolf aber, unbefannt noch mit ber Größe feines Erfolges, in halber Schen vor vielleicht noch unverbrauchten Truppen der Liga, rückte nur langsam in das mittlere Deutschsland ein. Nach einer Konserenz mit Johann Georg zu Halle, die dem sächsischen Heere Schlesien als Operationsseld zuwieß, zog er über Ersurt und den Thüringerwald hinab in die reichen Vistümer des Mains, nahm Würzdurg, ließ sich von den Ständen des fränkischen Kreises vorläusig als Landesherr huldigen und bezog im Dezember Winterquartiere in Mainz. Es waren sast märchenhaste Ereignisse: die Kinder des Nordens labten sich an den eblen Fenerweinen des Rheingans; in der Residenz des katholischen Primas Germaniae hielt der protestantische Schneekönig kaiserlich Hof, und prunkend zog bei ihm der Besiegte des Weißen Berges ein, seine Nückskehr in die Pfälzer Erblande zu erhoffen.

Aber Gustav Abolf war nicht willens, träge auf Lorbeeren zu ruhen. Nach erfolglosen Friedensverhandlungen mit der Liga zog er mit dem ersten Lenze des Jahres 1632 wieder ins Feld. Und eben der Liga, Bayern vor allem galt es. Mitte März brach der König von Höchst auf; unter tausend Jubel-rusen hielt er am 31. März seinen Einzug in Nürnberg; dann schlug er am Zusammensluß von Donau und Lech den greisen Tilly, Bayerns letzte Zuslucht; und während Tilly, tödlich verwundet, in Ingolstadt dem Tode entgegenkrankte, drang er nach Augsburg und von dort Mitte Mai siegreich, doch mild nach der bayrischen Hauptstadt. Wehrlos gemacht, zersprengt war die Liga; es konnte sich nur noch um den Kaiser handeln.

Aber auch der Kaiser war längst schon eigner Not verfallen. Während Gustav Abolf nach Westen gezogen war, hatte sich das sächstische Heer unter dem tüchtigen und zuverlässigen Marschall von Arnim nach Schlessen in Bewegung gesetzt; darnach war es in Böhmen eingerückt und stand seit dem 15. November 1631 in Prag. In Wien nußte man vor dem gleichzeitigen Eindringen seindlicher Scharen von Böhmen und Bayern her zittern.

Ju dieser Not, und früher schon, ehe sie allbewältigend eintrat, hatte der Kaiser seine Zuflucht zu dem Verlassenen von

Gitschin genommen. Niemals war der Berkehr mit ihm gang abgebrochen worden, niemals eine völlige Entfremdung eingetreten. Gleichwohl war Wallenstein in feinem Gelbstaefühl gu tief gefränft, um sich alsbald von neuem zur Verfügung zu ftellen. Hatte er doch, ein freier, in feiner Bewegung unbeichränkter Rürst, beinahe unmittelbar nach der schwedischen Landung Guftav Abolf feine Dienfte angeboten; und auch als fich für beren Berwendung Schwierigkeiten ergaben, hatte er feine Verbindungen mit den Schweden nicht völlig wieder gelöft. Da rief ihn ber Raifer. Sollte er folgen? Er bequemte sich schlieklich, wenigstens den Frieden mit den Sachfen vermitteln zu wollen; fein erfter Schritt erneuten Eingreifens war diplomatischer Urt. Er hielt es für möglid, die großen protestantischen Fürsten dem Raiser wieder zu nähern; bann werbe man bie auswärtigen Feinde, Schweden und Frankreich, verjagen können, und barnach ichien ihm Raum für die Plane feines erften Generalates.

Von diesen Anschauungen erfüllt, verhandelte er am 30. November 1631 zu Raunit mit Arnim. Allein vergebens. Darauf erft, nachdem ihm die diplomatische Lösung der deutschen Geschicke in seinem Sinne miglungen war, fand er sich bereit, die friegerische zu versuchen. Im Dezember 1631 verpflichtete er sich, innerhalb eines Vierteljahrs ein Seer von 40 000 Mann für den Raiser zu rüsten. Und das Unglaubliche ward Greianis. Im Avril 1632 stellte Wallenstein bas Beer bem Raifer.

Wer anders aber vermochte es ju führen, als er? Sein Name hatte es geschaffen; sein Wort nur war es zu regieren mächtig. Aber ber Bergog wollte die neue Stellung, die fein Stern ihm zuwies, nicht wieder an die Möglichkeiten gekettet febn, die zu dem Sturze von Regensburg geführt hatten. Converan gleichsam seines Beeres, in ben freiesten Formen bes Bertrags nur wollte er sich dem Raifer unterordnen. Unb fein Wille ward ihm und bamit fein Verhängnis.

Selbstverständlich, daß feine Abmachungen mit dem Raifer. beren authentische Form wir leider nicht besitzen, ihm mit bem Herzogtum Mekkenburg ober einem anderen Lande zu dessen Ersatz die alte reichsfürstliche Stellung gewährleisteten. Daneben ward ihm anscheinend ein genereller Auftrag für alle diplosmatischen Verhandlungen, wahrscheinlich auf der Grundlage der Aushebung des Restitutionsedikts; und auf militärischem Gebiete wurde er zum thatsächlichen Generalissimus, zum alleinigen Vefehlshaber aller kaiserlichen Truppen ernannt. Ja darüber hinaus konnten unterrichtete Kreise glauben, daß ihm der Kaiser die Erhebung der Steuern in den habsburgischen Erbslanden bewilligt, sowie Aussichten auf ein Kurfürstentum, etwa Brandenburg, erössnet habe, und daß nach den Bestimmungen des Vertrags alle katholischen Heere, auch die einzelner Reichsstürsten, unter sein Kommando zu treten verpslichtet seien.

War das eine Höhe der Macht, beren ungestörter Besit selbst unter einem geistig so unselbständigen Herrscher wie Ferdinand II. mit den Anforderungen monarchischen Regimentes vereindar schien?

Allein wer fragte jest nach ben unheimlichen Bedingungen bes Retters aus ber Not? Und als Nothelfer erwies sich der Herzog. Er säuberte Böhmen von den Sachsen. Er zog, freilich trot aller Silseruse der Liga in eigenmächtigster Langsamkeit, über Eger nach der Oberpfalz, um Gustav Abolf vom Norden abzuschneiden. Er legte sich, als der Schwedenkönig von Süden her erschien, ihm gegenüber vor Nürnberg in sestellung, Tage, Wochen, Monate lang, um ihn auszuhungern, dis der König sich in tollkühnen Angriff an den sestenwale, ohne seinen Feind geschlagen zu haben, sich zurückzog (3. Sepstember 1632).

Nun plante Gustav Adolf eine Diversion nach Österreich. Aber Wallensteins Heer wälzte sich, ohne darauf Rücksicht zu nehmen, nach Norden. Bald zeigte sich: es galt dem zweisels haften Bundesgenossen Gustav Adolfs, der die Thore zum schwedischen Norden hütete, dem Kurfürsten von Sachsen. In Sachsen, auf den kampfreichen Gestloen Leipzigs, sammelten sich die kaiserlichen Scharen und die norddeutsch-ligistischen

Truppen Lappenheims; ber Abfall Johann Georgs lag im Bereiche des Möalichen.

Guftav Abolf konnte die Lage nicht mifverstehen: er, ber leitende Geift bisher in allem ftrategischen Sin und Ber der mitteleuropäischen Beere, fab fich genötigt, ben Spuren eines anderen zu folgen; am 18. Oktober brach er nach Rorden auf. Und nun, am 16. November 1632, trafen sich die Beere der furchtbarften Selden biefes furchtbaren Rrieges bei Lüten. Bas half es, daß die Schweden nach dem erbittertsten Rampfe die Walstatt behaupteten? Ihr großer König war gefallen; tranernd fenkten fich die blangoldnen Fahnen - "Berzage nicht, du Häuflein flein" jang man in Thränen, benn die Zukunft bes Rrieges hieß Wallenftein.

## V.

Nach dem Tode Guftav Abolfs erwartete alle Welt eine ftarke Anderung ber politischen und militärischen Lage. War es möglich, daß die einzigartige Rolle des königlichen Gefallenen auch nur auf diplomatischem Gebiete fortgespielt murde? Der Rönig hatte furz vor feinem Ende, in Borahnung unbestimmten Unheils, feinen Kangler Drenftierna jum Vollstrecker feines Willens ernannt, und in der That übernahm Orenstierna die Leitung ber beutschen Angelegenheiten, mahrend in Schweben zur Stellvertretung Christinens, ber unmundigen Tochter Gustav Adolfs, eine Regentschaft eingesett wurde.

Schon diese Anordnungen verhinderten, daß die schwedische Politik in Deutschland noch weiter mit dem bisherigen Rachbruck auftreten konnte, trot aller Rlarsicht und Geschicklichkeit bes ichwedischen Kanglers. Murrend hatten sich bisher weitere Kreise ber beutschen Fürstenwelt gefügt; es war vorauszuschen, baß fie jest Selbständigkeit juchen murben. Mit Befremben, fchließlich mit geheimer Furcht hatte Richelieu ben unerhörten Sieges= marsch bes Königs zum Rhein und zur Donau verfolgt; bas war mehr als Frankreich gewünscht hatte: würde er nicht die dem frangofischen Herrscherhause gebührende Beute einiger

rheinischen Länder ins Ungewisse stellen? Jett moderten bie Sebeine des Königs, und die Stunde war da, das Übergewicht ber Goten in Deutschland zu brechen.

Als Drenstierna den deutschen Protestanten vorschlug, sich unter schwedischer Kriegsleitung zu einigen, fand er überall Bedenken. Mit den oberdeutschen Protestanten brachte er gleichs wohl schließlich den Vertrag von Heilbronn (März 1633) zu stande, der Schweden die militärische Führung überließ, wenn auch unter Beigabe eines Bundesrates, in dem neben sieden deutschen Mitgliedern nur drei schwedische saßen. Aber schwieriger gestalteten sich die Verhandlungen mit Kursachsen und dem Kursachsen im wesentlichen folgenden Vrandenburg. Sisersüchtig wünschte Johann Georg auf alle Fälle seine Truppen selbständig zu behalten; das Außerste, wosür man bei ihm auf Entgegenkommen zu rechnen hatte, war die Vildung eines zweiten, sächsisch mittelbeutschen Kriegstheaters, auf dem man mit dem schwedischen Centrum im deutschen Süden und Südwesten parallel zu wirken habe.

Unter diesen Umständen mußte die kaiserliche Politik auf den num schon so oft versuchten Gedanken zurückkommen, durch einen einseitigen Frieden mit Sachsen (und Brandenburg) die Operationsdasis der Schweden zu untergraben. In dieser Richtung kam es im März 1633 zu Leitmeritz zwischen dem Kaiser und Kursachsen zu Verhandlungen, von deren Abschluß im kommenden Sommer die Herstellung des Friedens erwartet wurde.

Die Frage dabei war nur, wie sich Wallenstein zu diesen Verhandlungen stellen würde.

Wallenstein, der sich in seinem Berichte an den Kaiser prahlend eines vollen Sieges bei Lützen gerühmt hatte, war gleichwohl in die kaiserlichen Erblande zurückgegangen, mit ihm sein der Erholung und Ergänzung bedürftiges Heer. Aber bald wieder, während er im Friedländer Hof zu Prag königlich Hof hielt, war er gänzlich aktionsfähig, denn das Unglaublichste, Wunderbarste traute die Nation ihm zu, und jung und alt drängte sich zu seinen siegreichen Fahnen.

Bunderbares aber erwarteten von ihm auch die böhmischen Emigranten, jene verbannten protestantischen Abligen des Jahres 1620 1), leidenschaftliche Abenteurer zumeist und arge Klopfsechter auf diplomatischem wie militärischem Gebiete. Sie sahen, daß der Kaiser in den Verhandlungen mit Sachsen gesonnen war, für das Neich das Nestitutionsedist aufzugeben, aber nur, um es in seinen Erblanden um so energischer durchzusühren, mithin auch alle Konsistationen des Jahres 1620 einzubehalten, und sie erfannten rasch, daß damit eine allgemeine Aussiöhnung auf Kosten vor allem auch ihrer Interessen im Anzuge sei. So trasen sie ihre Vorsehrungen.

Sie schmeichelten dem Generalissimus mit der kühnen Aussicht, auf sie gestützt den böhmischen Königsthron zu besteigen. Sie fanden durch einen der Jhrigen, Bubna, der es zum schwedischen Generalwachtmeister gebracht hatte, Bersbindung mit dem schwedischen Lager, ja mit Drenstierna selbst. Sie legten dem Kanzler nahe, mit Wallenstein zu verhandeln. Und Drenstierna entschloß sich hierzu; es war nicht die erste Berbindung zwischen dem Generalissimus und den Schweden.

Wallenstein hat diese Verbindungen an sich herankommen sehen; er hat sie nicht abgelchnt, er ist in sie eingetreten. Schon hatte sich in Wien eine Hofpartei gegen ihn gebilbet; er haßte fie von Grund feiner Seele, und gewohnt, fich im vertrauten Verkehr über Monschen und Dinge ungebunden zu äußern, fand er in ben Verhandlungen mit ben Schweben harte Worte gegen ihr Treiben. Und mehr noch: er ließ den Unterhändlern gegenüber schließlich durchblicken, unter Um= ständen fei er nicht abgeneigt, mit ben Schweden zu geben: "wir felbst wollen Alles richten, und was von uns gerichtet und gemacht wird, dabei muß es auch also verbleiben." Freilich, als bann Orenstierna in diesem Sinne ein flares Programm vorlegte: Wallenstein möge sich ohne Zögern zum Herrn bes Landes Böhmen machen und sich die Krone von den Ständen aufs Saupt feten laffen, ba lebnte er in launenhafter Gelbstüber= hebung ab, wollte er "sich nicht bequemen".

Aber während diefer Besprechungen mit den Schweden

<sup>1</sup> S. oben S. 719.

hat Wallenstein auch gesondert mit Kursachsen verhandelt und zwar in ber Richtung etwa ber Bestrebungen bes Wiener Hofes, es von Schweben zu trennen! Rach einigen Präliminarien in diesem Sinne ging er am 3. Mai 1633 von Prag zur Armee ab und mit diefer gegen die fächfischen Truppen. bie unter Arnim bei Minfterberg in Schlefien lagen; feit An= fang Juni stand man sich gegenüber. Und nunmehr kam es awischen den beiden Kührern zu merkwürdiger perfonlicher Aus-Abgesehen sprache. von der Bewilligung eines Waffenftillstandes erklärte sich Wallenstein mit Urnim babin einverstanden, daß das Restitutionsebift aufgehoben werden folle; nur wünschte er, wenn anders Urnim ihn recht verstand, als Normaljahr für die Wiederherstellung der alten Besitverhältniffe nicht bas Jahr 1622, wie die Wiener in ihren Berhandlungen ben Sachsen vorgeschlagen hatten, sondern vielmehr bas Rahr 1618. d. h. er versuchte die Vorteile einer solchen Abmachung unter Um= ftänden auch den böhmischen Emigranten zu aute kommen zu laffen. Gewiß ging bas ichon weit über bie Meinung bes Raifers. Noch mehr aber war das der Fall mit einer anderen Abmachung, die Wallensteins weitere Ziele in diesen Berhandlungen zu zeigen scheint. Darnach follten die Beere der beiden verhandelnden Führer mit vereinten Kräften ihre Waffen "ohne Respect einiger Person wider diefelben kehren, fo sich unterfangen würden, den Statum Imperii noch weiter zu turbieren und die Freiheit der Reli= aion zu heinmen".

Was hätte aus diesen Verhandlungen hervorgehen können, wären ihre Ergebnisse so klar gewesen, daß sie die Zusstimmung Aursachsens und Aurbrandenburgs hätten sinden können! Allein während Aursürst Georg Wilhelm allenfalls auf sie eingehen wollte, wenn er sie auch zu "general beschaffen" fand, war man in Sachsen der Ansicht, man müsse noch warten und den Generalissimms noch weiter erforschen. Zum erstenmal rächte sich an Wallenstein das Lanernde, in den Zielen wie Bewegsgründen Mystische einer Politik, die, niemandem treu, jeden zu überlisten suchte; Ende Juni zerschlugen sich die Verhands

lungen; jurud blieb nur Migtrauen auf allen Seiten, nicht jum geringsten am faiferlichen Bofe.

Anzwischen hatten die Protestanten gehandelt. Als das schwedische Beer seinen großen Toten von den kampfdurch= wühlten Kluren Lütens nach Weißenfels führte, da hatte es in mahllofer Gingebung ben jungen, zweiundzwanzigjährigen Herzog Bernhard von Weimar zum Feldherrn erforen. Es war ein trefflicher Schritt. Gin fühner Denker in ibeeenarmer Zeit, ein Stratege von feltener Begabung, ein fürstlicher Führer von felten versagendem Idealismus trat bamit an die Svite ber evangelischen Bewegung.

Bernhard fah alsbald, daß die Bedrängung Bayerns und ber Ginfall in die öfterreichischen Länder von Bagern ber jest die notwendigsten Maßregeln feien; in kuhnem Angriff war der Krieg in ben Bereich bes Gegners zu tragen. Im März 1633 marschierte er von Bamberg über Nürnberg nach Güben; am 8. April vereinigte er fich zwischen Augsburg und Donauwörth mit bem General Horn, ber noch von Guftav Abolf als Beschützer Schwabens zurückgelaffen war; bald barauf bebrängte er, trot ausbrechender Meutereien des Heeres, wie einerseits Regensburg und Ingolftadt, fo andererseits die Tiroler Alpenpässe und gefährdete er die von Spanien so teuer erkaufte Berbindung von Italien her mit den deutschen Ländern bes Saufes Sabsburg. Und bas alles zu einer Zeit, ba Spanien auch fonst die lang ersehnte Berbindungslinie zwischen der Schweiz und ben Niederlanden ben Rhein hinab fast ganglich verloren zu gehen schien!

Das waren schwere Schläge und noch schlimmere Aussichten für die Bänfer Bayern und Ofterreich. Und Wallenftein ftand unthätig in Schlesien und behauptete, eben burch biefe "Diversion" werbe er bie Schweben von Bayern weglenken. Die Opposition gegen ben Generaliffimus am Bofe ftieg; neben ber papstlichen Runtiatur, neben Jefuiten und Beichtvätern schürte ber Kurfürst von Bayern: nach feiner Meinung war Ballenstein, wenn nicht ein Bösewicht, so wenigstens ein elender Dilettant in militärischen Dingen.

Und schon gesellte sich diesen Gegnern ein neuer, mächtigster hinzu: Spanien. König Philipp, am Wiener Hofe durch den energischen Gesandten Castasieda vertreten, hielt es unter den bestehenden Umständen für gut, selbst zum Schuze der spanischen Interessen in Deutschland beizutragen, und war darum entschlossen, in dem spanischen Oberelsaß ein Heer von 24000 Mann unter seinem Mailänder Statthalter, dem Herzog von Feria, aufzustellen und zu dessen Verstärkung das unter dem General Albringer stehende Korps des wallensteinischen Heeres vom Kaiser zu erbitten.

Waren das Absichten, die, nach dem bestehenden Vertragsverhältnis zwischen dem Kaiser und Wallenstein, ohne Zustimmung des Generalissimus verwirklicht werden konnten? Wie dem auch sei: unter dem Drängen aller Feinde Wallensteins am Hofe gab der Kaiser seine Zustimmung dazu, daß
das spanische Heer aufgestellt ward, und befahl nach anfänglichem Schwanken, daß diesem Heere das Korps Aldringers
zustoßen solle; am Oberrhein erschienen somit vereint spanischwallensteinische Truppen und machten sich an den Entsatz der
von den Schweden hart bedrängten Festungen Konstanz und
Breisach.

Es waren Borgänge, die nach Wallensteins Meinung dem Reiche abträglich waren, denn jetzt würden die Franzosen unsgestraft einfallen dürsen; die ferner seiner öfters geäußerten Absicht, selbst an den Rhein zu ziehen, vorgriffen; die vor allem ihm gegen sein vertragsmäßiges Berhältnis zum Kaiser zu gehen schienen: von nun ab wollte er sich jeder rechtlichen Rückssicht auf den Kaiser entbunden sehn.

Während auf Befehl des Kaisers, der jetzt von den Spaniern aufs äußerste gegen Wallenstein bearbeitet ward, der Präsident des Wiener Hoffriegsrats, Graf Schlick, im Lager Wallensteins erschien, um für alle Fälle schon die Stimmung der Generäle gegen Wallenstein zu erkunden, begann der Generalissiumes selbst wieder neue Verhandlungen mit dem Feinde. Er ersuchte Arnim, den uns schon bekannten sächstischen Vefehlshaber der kleinen Truppenmacht, die ihm noch immer gegenüberlag, um

eine erneute Unterredung; und am 16. August kamen beibe Feldherren unweit Schweidnig, wohl auf freiem Felde, nochmals zusammen. Der endende Wassenstillstand zwischen ihnen ward hier erneuert; er sollte Zeit schaffen für andere, weitaus wichtigere Verhandlungen.

Am 10. September traf Arnim, nach vorheriger Unterredung mit dem fächsischen Kurfürsten, zu Gelnhausen bei Drenstierna mit den "friedländischen Traktaten" ein. Er wußte zu melden, der Friedländer sei über den Gang der Dinge in Wien merklich disgustieret. Darum wolle er sich rächen, wenn er auf schwedische Hilfe rechnen könne. Er werde, falls man auf seine Pläne eingehe, Arnim sechs Regimenter unterstellen, und während Bernhard von Weimar, Holf und Horn gegen die Spanier und Bayern vorgingen, wolle er sich seinerseits auf Österreich und Steiermark stürzen.

Das waren klare militärische Dispositionen. Aber was Arnim von den politischen Plänen Wallensteins mitzuteilen hatte, war weit weniger durchsichtig. Konnten Aphorismen, wie die, die Krone Böhmen müsse wieder in ihre freie Wahl gesett werden, oder die andere, man müsse die Jesuiten aus dem Reiche bandisseren, die Stelle eines Programmes vertreten? Drenstierna fand die Dinge auf diesem Gebiete noch nicht zum Abschluß reif; er brach also weitere Verhandlungen einstweilen ab; empfahl aber doch Arnim, den Herzog von Friedland nur fort zu treiben und ihm zu versichern, "daß er, wenn er seine Dessins wird fortseten, von uns nicht im Stiche gelassen werden soll".

Arnim ging barauf, schon skeptisch und mit geteilten Gesfühlen, zu ben Kursürsten von Sachsen und Brandenburg. Diese zeigten sich, wenn auch vorsichtig, so doch entgegenstommender, als der schwedische Kanzler: noch durste man hoffen, mit Wallenstein zu einem Abschluß zu gelangen, wie er bei dem erbärmlichen Stande der schlesischen Armee zu wünschen war.

Wie erstaunte aber Arnim, als er, Ende September nach Schlesien zurückgekehrt, jett Wallenstein ganz andrer Meinung fand! Bisher hatte er sich mit Schweden und den deutsichen Protiftanten gemeinsam gegen den Kaiser und Spanien verbünden

wossen; jetzt schling er ein Bündnis assein mit den deutschen Protestanten vor: "hat er hochbeteuerlich auf sich genommen, daß er nicht anderes als einen allgemeinen Frieden im h. Nömischen Reiche wieder aufzurichten suche; das Vorige hat er wenig berührt, und erwähnt, er müßte eine Zwickmühle behalten, und begehrt, daß wir insgesammt ins Neich gehen und der Kron Schweden Volk erst herausschmeißen sollen, denn außer dem besände er nicht daß ein beständiger Friede zu traktieren". Natürlich ging Arnim auf diesen durchaus versänderten Plan nicht ein. In daukbarem Andenken an die Verdichse Gustav Adolfs schlug er rundweg ab: jeder ehrliche Frieden könne auch unter Schwedens Teilnahme geschlossen werden. Und wie Arnim, so dachten die beiden Kursfürsten; geradezu entrüstet über Wallenstein äußerte sich der von Vrandenburg.

Wallenstein aber, ber seine Politif ber Zwickmühle zwischen Schweben und Sachsen-Brandenburg damit gänzlich gescheitert sah, der weiterhin mit anschauen mußte, wie jett das Heer Arnims aus Schlesien zum Schutze der Lausitz und Kursachsens eiligst abrückte, umzingelte nunmehr am 11. Oktober 1633 den Rest der protestantischen Truppen bei Steinau und nahm ihn gänzlich gefangen. Allein was wollte das jett noch besagen gegenüber viel größeren kriegerischen Triumphen auf der Seite der Gegner!

Während die spanisch-wallensteinischen Truppen noch vor Breisach, dem Schlüssel des Oberrheins, lagen, hatte Bernhard von Weimar den kühnsten Vorstoß in das Herz des Feindes gewagt. Am 4. November erschien er fast unvermutet vor Negensburg, schon am 14. November eroberte er die Stadt: wie zu Gustav Adolfs Zeiten war Bayern mindestens zur Hälfte matt gesetzt, Österreich bedroht; ein Sturm des Frohlockens ging durch die protestantischen Lande.

Es war der Schlag, der Wallensteins militärische Autorität zu erschüttern begann. Zwar brach er alsbald gegen Bernhard auf; schon am 30. November stand er bei Furth. Aber er mußte sich überzeugen, daß ein Winterseldzug zur Eroberung

Regensburgs unmöglich war, und fo ging er zurück, trop bringenofter Gegenvorstellungen von Wien aus, wo man schon von feiner Absehung zu reben begann, und nahm Winterquartiere in kaiferlichen Landen, in Böhmen. Bon ba ab hatte die Opposition am Hofe gewonnenes Spiel. Sie ward nochmals verstärkt burch den fpanischen Gefandten Dnate, nachdem Wallenstein die Abtrennung von weiteren 6000 Mann feines Beeres sur Geleitung bes Kardinalinfanten nach ben Riederlanden verweigert hatte. Sie fand einen fast unüberwindlichen Rührer in bem römischen König Ferdinand III., ber felbst nach bem Ruhm des Feldheren geizte, durch Wallenftein aber vom Beere fern gehalten ward. Schon Ende 1633 konnte ber banrifche Gefandte berichten, der Raifer habe sich nunmehr heimlich refolviert, dem Friedländer Rriegsdireftion und Generalat gu nehmen; man bearbeite bereits die wichtigsten Unterfeld= herren: uneinia sei man nur noch darüber, was mit der Verson bes Generaliffimus werden folle.

Wallenstein kannte diese Lage. Er reichte im Januar 1634 ein Entlassungsgesuch ein. Bergebens: man fürchtete auch den Entlassenen. So blieb ihm nichts übrig: er mußte auf der vershängnisvollen Bahn der Verhandlungen mit den Schweden und den deutschen Protestanten fortschreiten.

Zunächst versicherte er sich der schon zweifelhaft gewordenen Treue seines Heeres. Am 12. Januar fand bei Jlow in dem Hauptquartier zu Pilsen jenes Bankett der Generäle und Obersten seines Heeres statt, das der zweite Teil der Trilogie Schillers in den lebendigsten Farben vorführt. Die Führer verpslichteten sich, an dem Generalissimus "ehrbar und getreu zu halten, auf keinerlei Beise von demselben sich zu separieren, zu trennen, noch trennen zu lassen". Aber schon lauerte hinter dem anscheinend unverbrüchlichen Revers der Verrat. Als Wallensteins Schwager Treka, wie fast alle übrigen berauscht, jeden niederzustechen drohte, der nicht gut friedländisch sei, da stieß Piccolomini die Vorte "O traditore" aus und konnte ihre Wirkung nur mühsam in der singierten Sinnlosigkeit des Trunkenen verschwinden lassen.

Der Generalissimus aber hatte inzwischen, zum brittenmal binnen Jahresfrist, den Weg zu den Protestanten gefunden. Und diesmal schien es ihm wirklich Ernst mit seinen Eröffnungen. In der ersten Hälfte des Januars überbrachte der ihm besonders vertraute Oberst Schlieff dem Kurfürsten von Sachsen die Grundzüge eines neuen, in sich abgeschlossenen Programms, dessen Durchführung vielleicht zum Frieden geführt haben würde. Aber nun zeigte sich, daß Sachsen nur mit dem ausgesprochensten Mißtrauen und darum zögernd in die Bershandlungen eintrat, während Wallenstein der größten Sile bedurfte. Mit banger Erwartung sah er in Pilsen jeder neuen Botschaft entgegen; Arnim dagegen, Johann Georgs Natgeber, hielt es für richtig, sich erst mit Kurbrandenburg zu beraten, und erst am 3. Februar reiste er nach Berlin.

Inzwischen war man in Wien vorwärts gegangen. Einsflußreiche Führer ber wallensteinischen Truppen waren gewonnen worden. Während der Kaiser mit seinem Generalissimus noch in den alten Formen forrespondierte, war dieser durch eine geseime Urkunde desselben Kaisers bereits am 24. Januar seines Oberkommandos entsetzt worden; Gallas, Aldringer und Piccoslomini waren mit der Durchführung der in ihr niedergelegten Besehle betraut, und Aldringer hatte auf die Frage, wie man diese Durchführung sich denke, von dem spanischen Gesandten Dnate in kaiserlichem Auftrage die Antwort erhalten, man solle sich der Person des Friedländers ohne Zögern lebend oder tot bemächtigen.

Und immer noch hörte Wallenstein von Sachsen her nichts Entscheidendes. Er lebte in der Ahnung höchster Gefahren. Er suchte Zuflucht auch bei den Schweden. Am 19. Februar sandte er an den Herzog Bernhard nach Regensburg: man solle ihm ein größeres Reitercorps entgegensenden, bei Eger werde er sich mit ihm vereinigen. Demgemäß brach er selbst am 21. Februar nach Eger auf — es war der offene Schritt zur Lösung seines Verhältnisses zum Kaiser.

Inzwischen war man auch in Wien von lichtscheuen zu offenen Thaten gelangt. Ein faiserliches Patent vom 18. Februar

hatte Wallenstein der meineidigen Treulosiafeit, der barbarischen Tyrannei und der Konfviration gegen den Kaiser schuldig erklärt: cs hatte ihn von neuem des Generalats entjett und die Kon= fisfation seiner Güter befohlen. Und unter Jubel mar es in Brag verfündet worden.

Inzwischen gelangte Wallenftein nach Gger; große Teile feines Heeres fielen schon ab; wenige Regimenter begleiteten ihn. Und noch immer nichts Tröftliches aus Sachsen! So bat er den Raifer von neuem um feine Entlassung: die beiden Oberften, die das Schreiben überbringen follten, wurden von abgefallenen Generalen verhaftet. Es war flar: fein Untergang nahte. Um 25. Februar 1634 ward er, da er eben ein Bad genommen, ohne Widerstand, ohne ein Wort auch nur der Gegenwehr, von bem irifden Rapitan Devereng und einigen feiner Leute ermorbet.

Die Mörder wurden von Wien aus besohnt: die Güter bes Ermordeten wurden von Staats wegen eingezogen; eine Rechtfertigungsschrift erschien; und ber spanische Gefandte brach beim Empfang ber Todesnachricht in die Worte aus: "Gine große Gnade, die Gott dem Saufe Ofterreich erwiesen hat."

Arnim aber, der furjächsische Feldherr, der sich mit feinem Beere in langfamen Marichen ber Stadt des Frevels näherte. erfuhr von dem Vorgefallenen noch rechtzeitig genug, um sich der Gefangennahme durch die kaiferlichen Feldherren zu entziehen.

Wallensteins Ermordung bedeutete einen vollen Sieg der fatholisch-kaiserlichen Politik. Ja sie bedeutete mehr. Wallenstein hinterließ eine noch immer treffliche Armee und den gludlichen Gedanken, durch einen Separatfrieden mit Sachfen die Protestanten lahm zu legen und die Schweden zu vertreiben. Der lachende Erbe des Beeres wie der Diplomatie Ballensteins war der Raiser.

Während die Evangelischen unter sich in schwere Zwiste militärischer wie diplomatischer Ratur gerieten, 30g das fried= ländische Beer, nunmehr dem Namen nach von Ferdinand III. in Wahrheit von Gallas geführt, gegen Regensburg; und am 26. Juli 1634 fiel die Stadt nach tapferster Verteidigung in seine Gewalt. Darauf drang es in Süddeutschland unaufshaltsam vor; seine Neiterscharen überschwennmten Franken, und in Schwaben schlug es in der mörderischen Schlacht von Nördslingen, am 6. September 1634, die verbündeten Truppen Horns und Herzog Vernhards. Es war die Auflösung des schwedischen Herzog und der Juhannenhang und der Untergang der schwedischen Obmacht auf deutschsprotestantischem Boden; schon sannen einzelne evangelische Stände auf Abfall.

Und länast bereits hatte der Kaiser sie nach wallensteinischem Konzept zu entzweien gesucht; alsbald nach der That von Gger hatte er von neuem die Sonderverhandlungen mit Sachsen aufgenommen. Nach bem Tage von Nördlingen erwies fich Kurfürft Johann Georg fügfamer, als man erwarten konnte. In dem Bräliminarfrieden von Virna vom 24. November 1634, der in dem endaültigen Frieden von Prag (30. Mai 1635) im wesentlichen bestätigt ward, erfannte ber Kurfürst an, daß es außer gewiffen fürstlichen Befatungs- und Berteidigungstruppen im Reiche von Rechts wegen nur eine Armee gabe, die bes Kaisers; und er versprach, diese Armee im Kampse gegen Schweden und gegebenenfalls auch gegen Frankreich zu unterstüten. Er verzichtete außerdem, gegen das Linsengericht einer vierzigjährigen Aufhebung des Acstitutionsedifts für Rurfachfen, auf die Betonung aller weiteren evangelischen Rechte. Dafür erhielt er den färglichen Lohn einer Abtretung der beiden Lausigen, die er schon seit 1618 in Besit hatte, und der Ginverleibung von vier Amtern des Erzbistums Magdeburg.

Es war ein volles Abrücken von Schweben, dem dieser Friede den Zusammenhang zwischen Mitteldeutschland und Skandinavien zu verschließen begann, und es war ein Abfall von der evangelischen Sache. Und der sächsische Kurfürst blieb nicht allein. Ihm folgten binnen Jahresfrist der Kurfürst von Brandenburg, Franksurt am Main, der Herzog Wilhelm von Weimar, die Herzöge von Mecklenburg, der ganze niederssächsische Kreis, ja sogar der Herzog Georg von Braunschweigs

Lüneburg, bisher schwedischer Heerführer; sieht man von der etwas warmherzigeren Haltung der süddeutschen Protestanten des Heilbronner Bundes ab, so hielten jett fast nur noch Wilhelm von Hessen und Bernhard von Weimar zu den Schweden.

Es war der volle Ruin des schwedischen Unsehens in Deutschland; über den blutigen Schatten des Friedländers hinweg hatte der Kaiser gesiegt.

## VI.

Das Unglück Schwedens rief Frankreich auf den Plan.

In Frankreich war durch Richelien die hergebrachte habsburgfeindliche Politik mit ungemeinem Geschick wieder aufgenommen worden. Es handelte sich dabei lange Zeit nicht so sehr um den Gegensat gegen die deutsche Linie des Saufes Sabsburg, wie um den Kampf gegen die spanische. Dieser Linie gehörten die Riederlande, gehörten Stalien und Spanien; fie am allereheiten war in ber Lage Frankreichs Stellung in Europa zu beeinträchtigen. Co war Richelien schon im Beginn feiner staatsmännisch leitenden Thätiafeit gegen sie vorgegangen; burch Besetzung ber Veltliner Alpenpässe und Teilnahme am mantuanischen Erbfolgefricg hatte er einen Reil zwischen die italie= nischen und die niederländischen Besitzungen Spaniens getrieben. gang entgegen ben Bestrebungen bes Gegners, womöglich an den Grenzen frangösischen und deutschen Wesens ein neues Lotharingien zur Verbindung seiner italienischen und nieder= ländischen Besitzungen zu errichten 1.

Bon diesem Augenblick an aber hatte sich Richelien von der offenen Ariegführung gegen das Haus Habsburg zurückgezogen. Er sah die Geschäfte Frankreichs einstweilen durch die Generalsstaaten, die deutschen Protestanten und die Schweden genügend besorgt; er hatte nichts zu thun, als diese Mächte untereinsander in Sinklang zu setzen und zu erhalten und sie unter Umständen sinanziell zu stügen. Es war die konsequent von

<sup>1</sup> C. oben S. 724.

ihm festgehaltene Politik bis zu dem Augenblick, da es schien, als könne Gustav Adolf, der Gotenkönig, wie ihn Richelieu zu nennen pflegte, eine Herrschaft in Deutschland errichten, deren Bereich sich bis zur französischen Grenze erstreckte.

Von da ab hatte Richelien zwar auch noch nicht offen in den Kampf eingegriffen, aber er hatte die Gifersucht ber fübbeutichen Protestanten gegen die Schweden geschürt, um fie gegebenenfalls gegen die ungestüme Größe des nordischen Helden aussvielen zu können. Und aleichzeitig hatte er begonnen, die frangösischen Grenzen im Often badurch zu sichern, daß er sie vorschob. Im Herbst 1632 wurde Rancy erobert und damit die alte, längst zweifelhaft gewordene Stellung bes Herzogtums Lothringen jum Reiche thatfächlich aufgehoben: von nun ab gehörte das Land zu Frankreich. Darüber hinaus wurde ein festes Berhältnis zum Kurfürsten von Trier hergestellt; schon im Mai 1632 räumte dieser den Franzosen die Besetzung des Chrenbreitsteins ein. Es war eine Politik, die von Richelien nach dem Tode Gustav Adolfs um so mehr fortgefett ward, als nun Spanien erneute Anstrengungen machte, im Often Frankreichs Fuß zu fassen; wir kennen die Thätigkeit des Herzogs von Feria und der zu ihm gestoßenen wallensteinischen Truppen am Oberrhein 2. Dem gegenüber nisteten sich die Frangosen im Winter 1633 auf 1634 im Elsaß ein, schloffen im April 1634 einen Vertrag mit der niederländischen Republik, wonach sich die Generalstaaten verpflichteten, gegen jährliche Hilfsgelder von einer Million Livres den Krieg gegen Spanien fortzuführen, und fetten sich immer mehr in bem Lande des Kurfürsten von Trier fest, um den Spaniern auf alle Weise den Weg nach den Riederlanden zu verlegen.

Es war fast selbstverständlich, daß das Vorrücken der französischen Macht die oberdeutschen Protestanten immer mehr in die Arme Richelieus treiben mußte. Hatte der französische

<sup>1</sup> S. oben S. 682.

<sup>2</sup> S. oben S. 750.

Staatsmann aufangs in dem Seilbronner Bund, der diese Protestanten mit Schweben verband, feinerseits für Frankreich Stimmung machen muffen, um die politische Leitung Drenstiernas nicht übermächtig werden zu lassen, so stellte sich nach ben großen Niederlagen ber schwedischen Rriegsführung Jahre 1634 diefe Stimmung bis zu dem Grade von felbft cin, daß man es offen aussprach, Frankreich muffe jett die Führung im Angriff gegen den Kaiser übernehmen. Und and Drenftierna, in heller Verzweiflung über die Unguverläfsigkeit und den geringen Wagemut der Beilbronner Verbundeten, entzog fich diefer Erwägung nicht.

Es war ein für Richelien in Anbetracht ber geringen Sympathien des frangösischen Abels für einen überrheinischen Rrieg, wie überhaupt für friegerische Bethätigung nach Often gu feineswegs angenehmes Entgegenkommen; er hatte am liebsten, felbst wenn Frankreich ein Beer zum Kriege stellen follte, bies bennoch bem Ramen nach unter ber Führung bes Beilbronner Bundes gefehen; noch in Verhandlungen, die sich weit über die Wende des Jahres 1634 hinziehen, hat er an diefer Anschamma festachalten.

Indes die Klärung der Lage ließ sich um so weniger aufhalten, als die faiserlichen Beere inzwischen unerwartete Fortschritte gerade in der Richtung auf die französische Grenze gemacht hatten - am 26. März 1635 brangen sie sogar in die Hauptstadt bes Trierer Rurfürsten ein -, und als die Stellung Frankreichs zu Spanien immer unhaltbarer warb. Go brachte benn bas Frühjahr 1635 ben Umschwung; Frankreich trat offen in ben Krieg ein. Es schloß mit ben Generalstaaten am 23. April einen Bund, wonach beide Vertragsmächte gehalten waren, den Krieg gegen Spanien mit je 30 000 Mann aufzunehmen, und ce gelangte mit Schweden am 28. April zu einer Abmachung, die zu gemeinsamem Rampf gegen Öfterreich, gemeinfamer Unterstützung ber beutschen Protestanten und gemeinsamem Friedensschluß verpflichtete. Dabei wurden der Krone Schweben die von Gustav Abolf eroberten und ihm von den beutschen Ständen als Pfand für seine Ausprüche übergebenen Gebiete von Frankreich gewährleistet, während Schweden seinersieits sich zur Aufrechterhaltung der katholischen Religion in den Gebieten verstand, die sie seit 1618 noch besaßen. Die ersten Grundlagen künftiger Friedensverhandlungen wurden damit gelegt. Einstweilen aber drohte nun zur selben Zeit, da der Raiser durch den Prager Frieden die Anfänge eines vollen Sieges und zukünftiger Ruhe in den Händen zu haben glaubte, eine schlimmere Kriegsfurie als je; nicht um einen, um zweiständige große Kriegsschauplätze handelte es sich von jetzt ab, um den oberdeutschefranzösischen und um den norddeutschesischwedischen.

Großartig, wie die diplomatischen Vorbereitungen seines festeren Auftretens gegen Spanien und Österreich gewesen waren, begann Richelien auch den Rrieg. Bier Beere wurden für die Feldzüge des Jahres 1635 aufgestellt, eines gegen die spanischen Riederlande, eines gegen Stalien, ein brittes zur Befetung ber Beltliner Räffe und Durchschneidung ber spanischen Zusammenhänge zwischen Stalien und ben Niederlanden, bas vierte endlich gegen ben Oberrhein; biefes follte unter ber Führung bes Marichalls La Force von Lothringen aus gemeinsam mit dem Kelbheren des schwedisch-oberdeutschen Bundes, dem Bergog Bernhard von Weimar, vorgeben. Allein bei Beginn bes Feldzuges in den deutsch-französischen Grenzlanden zeigte sich bald, mit wieviel Recht Richelien gezaudert hatte, in den offenen Rampf auf dem deutschen Kriegsschauplate einzutreten. Die Blüte des französischen Abels, die sich in dem Beere La Forces befand, wollte weber jett noch später von einem Feldzug in Die beutschen Gegenden, wohl gar über den Rhein hinaus etwas wiffen; nur zur Berteidigung der französischen Grenze war fie bereit. Unter diesen Umständen vermochte auch der feurige Bernhard von Weimar nicht vorwärts zu kommen; er mußte es mit anschen, daß im Laufe des Frühsommers faiferliche Beere von Breisach bis nach Boppard hinab den Rhein überidritten. Und auch als er etwas willigere französische Verstärkungen unter dem Kardinal La Balette erhielt, gelang es ibm boch nur mit Mübe, die Frangosen bis Maing und geit= weilig Frankfurt vorwärts zu bringen; im Winter auf das Sahr 1636 befand man fich wieder in Lothringen.

Unter biefen Umständen war ce für Frankreich und die protestantische Sache noch ein Glück, wenn auf dem andern, bem schwedischen Kriegsschauplat die Dinge so verliefen, daß die kaiserlichen Truppen nicht mit voller Stärke an den Oberrhein geworfen werden fonnten. Sier hatte nämlich Baner, ein rücksichts= und gewissenloser, aber außerst geschickter schwe= difcher Bandenführer, die verbundeten Sachsen und Raiferlichen in siegreichen Känwsen aus Mecklenburg und Lommern herausgeschlagen und Teile von Brandenburg eingenommen, und neben ihm erfocht Torftenson, der bedeutenoste schwedische Strateg der letten Zeiten des Krieges, der ruhige überlegte Organisator, ein letter großer Schüler Guftav Abolfs, am 17. Dezember 1635 bei Knrit einen entscheibenden Sieg über die Sachsen.

Gleichwohl, überschaute man von frangofischer Seite ber den Abschluß des Feldzugsjahres 1635, so war er, namentlich wenn man sich auf den Standpunkt des Herbstes 1635 begab, feineswegs günftig. Es mußte zugestanden werden, daß die frangösischen Seere, Reulinge im Gebrauch der Waffen gegenüber friegserfahrenen Nationen, wenig geleistet hatten. Das vermochte nun Richelien zu einem eigenartigen Vertrage mit bem großen deutschen Beerführer, mit dem er festgeknüpfte Beziehungen hatte, mit Bergog Bernhard von Weimar. Es ift ein Bertrag, ber an die Bedingungen des zweiten friedländischen Generalats erinnern fann; ähnliche Schwierigkeiten erzengten verwandte Mittel der Ausfunft.

Um 27. Oftober 1635 vereinbarte Bergog Bernhard mit Richelien, daß er felbständiger, nur noch von den Befehlen bes frangösischen Rönigs abhängender Führer eines Beeres werden folle, das er in der Höhe von 12 000 Mann zu Fuß, 6000 zu Roß bis zum 20. Januar 1636, dem Ramen nach als Beer bes Beilbronner Bundes, aufzustellen habe. Es follte bagu dienen, den Rampf gegen Ofterreich zur Berftellung ber Libertät Deutschlands fortzuführen. Alls Entgelt erhielt ber Bergog bas Elsaß und die alte Neichsvogtei Hagenan in all der Weise, wie sie bisher das Haus Habsdurg besessen habe, dazu ein Jahrgehalt von 200 000 Livres und jährlich 4 Millionen Livres als Zuschuß zur Erhaltung des Heeres. Es war ein Vertrag, der den bedeutendsten Heersührer der deutschen Protestanten in den Sold Frankreichs stellte, wenn auch mit dem ausgesprochenen Zwecke, ihm eben dadurch die Führung der protestantischen Sache auf deutschem Voden zu ermöglichen.

Indes das kommende Jahr wie auch noch spätere Zeiten ließen sich zunächst nicht darnach an, als ob Bernhard der übernommenen Aufgabe gerecht werden könnte. Kaiserliche und spanische Heere sielen von den Niederlanden her bis tief nach Frankreich hinein ein; die französischen Truppen wußten ihnen nicht zu widerstehen; selbst Paris erschien bedroht. So mochte es genug gethan heißen, wenn Bernhard und La Lasette sich auf den Feldern des Elsasses und Lothringens wenigstens der von Osten her kommenden Angriffe erwehrten.

Für das Jahr 1637 schienen bann freilich burch die Thaten der schwedischen Feldherren im laufenden Jahre 1636 nang andere Aussichten eröffnet zu werden. Baner war schon in den ersten Monaten des Jahres räuberisch über Kursachsen, das kaisertreue Land, dahergefahren; dann hatte er ein Lager bei Werben an der Niederelbe bezogen, von dem er das Land weithin plündern und verheeren ließ; jest begannen noch mehr als bisher die Zeiten jener furchtbaren Not, aus denen her das Undenken ber Schweden in Norddeutschland noch heute fortlebt. Dann mar er, im Berbst 1636, von neuem zum Angriff übergegangen; er hatte den fächsischen Rurfürsten und den faiferlichen General Satfeld am 4. Oftober bei Wittstock blutig geschlagen und war darauf nach Mittelbeutschland, nach Thüringen und Heffen, vorgebrochen: Grund genug für die kaiferlichen Beerführer Oberrhein, besorgt an Deckung der rechten Flanke und Rückens zu benken.

Allein alle diese Vorteile wurden im Jahre 1637 wieder verloren. Während Bernhard seine Kraft in kleinen Kämpfen an der französischen Grenze, namentlich in der Franchecomte,

zu verzetteln gezwungen mar, murden die faiferlichen Seere gegen Baner frei; fast ware er ihnen in der Gegend von Torgan in die Sande gefallen; nur mühfam fonnte er fich in einem glänzend geleiteten Rückzug nach Bommern retten, wo er sich mit einem zweiten schwedischen Secre, das unter dem General Wrangel ftand, vereinigte. Go war benn gegen Schluß des Jahres 1637 die Übermacht der Raiserlichen unbestritten; jum Zeichen gleichsam ihres vollen Sieges hatte Landgraf Wilhelm von Heffen, der lette treue Anhänger Schwedens außerhalb des Beilbronner Bundes, aus seinem Lande flüchten muffen; elend ift er noch im Sahre 1637 in Ditfriegland geftorben. Es ichien zu Ende zu gehen mit der frangofisch = schwedischen Obmacht, zu Ende erft recht mit dem deutschen Protestantismus.

Da hat Herzog Bernhard von Weimar noch einmal die halb aufgegebene Sache ber Protestanten gerettet.

Satten fich Frankreich und Schweben am 6. Dlärz 1638 zu ernentem Widerstand gegen das Haus Habsburg verbunden, fo fette Bernhard im Feldzuge bes Jahres 1638 bies Borhaben in siegreiche Thaten um. Unter den schwerften Ent= behrungen hatte er zwei wertvolle Feldzugsjahre verftreichen laffen muffen; Frankreich hatte die gewährten Subfidien nur läffig gezahlt, bagegen bes Herzogs ganze Kraft für ben Schut feiner Grengen in Anspruch genommen; fast schien es, als fei er nur ein Condottiere, der "Shrer Majestät in Frankreich einen Reuterdienst that". Aber jest war er entschloffen, diese Fesseln zu brechen. Bon Basel, wo er mit feinem Beere lag, brach er am 28. Januar 1638, in einem Winterfeldzug, ber ben Zeitgenoffen als That unerhörter Rühnheit erichien, gegen Rheinfelden, die wichtigste Festung des Rheingebietes zwischen Bafel und Konstanz, auf und nahm sie am 23. März ein, nachdem er ein nahendes Entjatheer unter dem faiserlichen General Cavello und dem fühnen Reiterführer Johann von Werth aufs Haupt geschlagen hatte. Und alsbald wandte er sich einer noch größeren Aufgabe zu.

Das Oberrheinthal wurde an feiner gefährlichsten Stelle, in der Gegend der Abergange jum Gliaß, vornehmlich durch bie Festung Breisach geschützt. Breisach befand sich seit längerer Zeit in faiserlichem Besitz; es mußte erobert werben, sollte ber Krieg gegen die Kaiserlichen mit Erfolg aus dem Oberrheinsthal weiter nach Osten, nach Schwaben, übertragen werden. Herzog Bernhard wandte sich nach der Einnahme Rheinfeldens alsbald gegen Breisach und nun wurde die Stadt der Preis, um den durch ein ganzes Feldzugssahr hindurch der Herzog und die faiserlichen Heere, die von Süds und Mitteldeutschland herzuseilten, blutig rangen; der Sieg aber heftete sich schließlich an die Fahnen Bernhards. Um 17. Dezember, nach unerhört zäher Verteidigung, öffnete Breisach dem Herzog die Thore.

Es war ein Erfolg, beffen Ruhm weit durch das protestantische Deutschland hinhallte, und beffen bloge Erwartung ichon für bas schwedischenordische Kriegstheater zu einer Wandlung ber Scene geführt hatte. Mit dem Augenblick, da sich die Truppen des Raisers jum Entsate Breisachs zu eilen gezwungen saben, wurde Baner in feinen Bewegungen wieder frei und erging fich in Borftoßen, die ihn nicht bloß nach Mittelbentichland, sondern noch mehr in die faiserlichen Erblande, nach Böhmen und Schlesien, führten. Und mas fast noch bedeutsamer mar: die leitenden Generale der beiden Kriegstheater erkannten jest mehr als bisher die nicht zu vermeidenden Wechselwirkungen ihrer Operationen; fie waren bereit, fich für die Bukunft gegenseitig zu verständigen: eine große Zeit gemeinsamer Aftion stand In diesem Augenblick, auf der Höhe seines Ruhmes, die glücklichste Aussicht auf große Thaten vor fich, ift Bergog Bernhard von Weimar gestorben, den 18. Juli 1639.

Mit dem Tode Bernhards erlischt das lette größere Intereise, das die Nachwelt an dem ewigen Durcheinander der Kännpfe des dreißigjährigen Krieges zu nehmen geneigt sein wird. Denn bis zu einem gewissen Grade ist das Wort wahr, das der große Dichter der wallensteinischen Tragödie über diese Zeiten gesprochen hat: daß erst im Kriege der Mann etwas wert sei. In der Auslösung alles Bestehenden, wie sie die nie endenden Kännpfe der dreißig Jahre brachten, traten die ursprünglichen Beziehungen der Menschen, wie sie sonst nur barbarischen Zeitaltern angehören, wieder hervor; keine

Rultur umgab mehr schützend und wahrend zugleich die Energie außergewöhnlicher Naturen, und die Zeit großer Männer, wunderbarer Helben brach herein. Go ift auf Guftav Abolf Wallenftein, auf Wallenstein Bernhard von Weimar gefolgt; und wer wollte die gemeinsamen Züge verkennen, die die drei Beerführer bei aller Verschiedenheit der Anlage und des Erfolges bennoch fennzeichnen? Nett aber ichien die Not dieses Rrieges selbst die Keime großer Männer zerstört zu haben; in öder Bleichförmigfeit schleppt sich von nun ab Kriegsjahr auf Kriegs= jahr bahin bis zur Erschöpfung bes Bolfes und bes Landes: und nur in dem langfam erfolgenden Umschwung der allgemeinen Lage zu gunften Frankreichs, zu ungunften bes Raifers taucht ein Ergebnis auf, das die Hoffnung auf den lang schon ersehnten Frieden gestützt und schließlich verwirklicht hat.

Allerdings: Bernhard hatte die Dinge in einem Stande gurudgelaffen, der für den Raifer feineswegs gunftig war. Aber er war schließlich eine Macht für sich gewesen, und nach seinem Singang erschien die Sache ber beutschen Protestanten wie Schwedens und Frankreichs wieder ins Ungewiffe gestellt. Da war es zunächst die diplomatische Kunst Richeliens, die eine erste Wendung zu gunften Frankreichs herbeiführte.

Frankreich hatte es nicht bloß mit den deutschen Sabs= burgern, nicht minder vielmehr auch mit dem fpanischen Saufe zu thun. Und hier wußte Richelieu gefährliche Greigniffe, die sich auf der iberischen Salbinsel vollzogen, trefflich zu nüten-Gin Aufstand in Ratalonien gab ihm Anlaß, fich mit ber losgeriffenen Provinz eng zu verbünden. Der Abfall Portugals und die Erhebung des Haufes Braganga auf den erneuerten Königsthron fanden in ihm den eifrigsten Förderer. Und auch näher den französischen Grenzen hatte er Gelegenheit einzugreifen. Der Bersuch ber Spanier, den Generalstaaten durch eine ge= waltige Armada beizukommen, war durch Admiral Tromp völlig vereitelt worden; wie fehr aber belebte die Bernichtung der spanischen Flotte die französischen, längst schon eingeleiteten Bestrebungen zur Gee! Dazu kam, baß Berzog Bernhard auf beutschem Boden eine trefilich geschulte Truppe zurückgelaffen hatte; wer sie an sich fesselte, dem schien der Sieg in den Kämpfen gegen die deutschen Habsburger zu winken. Nichelieu brachte sie an Frankreich und mit ihr alle Errungenschaften der letzten Siege Vernhards, mit ihr auch den Gedanken engsten Austausches der Feldzugspläne zwischen den Feldherren des französischen und schwedischen Kriegsschauplatzes: im April 1640 vereinigte sich sogar dei Saalfeld im Thüringischen die ehesmalige Armee Vernhards, jetzt unter dem französischen Marschall Guebriant, mit den schwedischen Truppen Vaners.

Gleichwohl zeigte sich auch in der Folgezeit noch, trot bes Aufwachsens so tüchtiger Feldherren wie Turennes auf frangofischer Seite, daß ber eigentliche friegerische Entscheid bei den kampfgewohnten deutschen Truppen unter schwedischer Als Baner, nach einem überraschenden und Führung lag. beinahe gelungenen Überfalle bes Raifers und bes beutschen Reichstags in Regensburg, an den Folgen schwerer Musichweifungen gestorben war, übernahm hier der ideenreiche Torftenson das Rommando. Er schulte die fräftigen, aber verwilderten Banden aufs neue; er drang mit ihnen fiegreich pon der Niederelbe nach Schlesien vor; er schlug die Kaiferlichen bei Leipzig und überwand durch militärische Erfolge die Krisis, in die die schwedische Politik durch den zeitweiligen feindseligen Eintritt Dänemarks in den Krieg geworfen ward; er schlug die faiserlichen Beere unter Gallas von neuem bei Magdeburg und Güterboak; er folgte ihren Trümmern mit ichneller Rraft bis nach Böhmen und schlug bort ein lettes kaiferliches Beer bei Janfowit, nachdem er ichon früher mit Georg Rafoczy, bem Fürsten Siebenbürgens, gegen ben Raifer in Berbindung getreten war: im Frühjahr 1645 ichien es, als ob bas Schickfal des Haufes Öfterreich besiegelt fei.

Aber die Franzosen hatten den Schweben nicht mit gleicher Kraft sekundiert. Zwar hatte Guebriant noch am 2. Januar 1642 die Kaiserlichen bei Kennpen am Niederrhein besiegt, aber seitbem wandte sich namentlich auf dem südwestbeutschen Kriegsschanplage das Glück auf die Seite des Hausenschurg, zumal dieses hier von den Bayern aufs beste unterstützt wurde. Im Mai

1644 nahmen die Bayern Freiburg i. B.; am 5. Mai 1645 ichlugen sie Turenne bei Mergentheim in blutigem Kampf: jo wurden die kaiserlichen Truppen in Subbeutschland frei und fonnten sich gegen bas übermächtige Drängen Torstensons in den habsburgischen Erblanden wenden; die Schweden mußten die Belggerung Brunns aufgeben, und Ratoczy machte feinen Frieden mit bem Raiser.

Aber in diesem Moment erfolgte wiederum ein Um= ichwung. Die Franzosen schlugen die Kaiferlichen und die Bayern bei Allersheim zwischen Nördlingen und Donauwörth, und im Norden ergab fich für die Kurfürsten von Sachsen und Brandenburg aus der militärischen Lage immerhin die Rot= wendigkeit, mit den Schweden Neutralitätsvertrage ju ichließen. So war das militärische Endergebnis des Jahres 1645, daß ber bentiche Nordosten im weitesten Ginne unbestritten in ben Sänden der Schweden, der dentsche Südwesten fast ohne Wideripruch in ben Sänden der Frangojen blieb. Bon biefer Grundlage aus haben bann Schweden und Frangosen, wenn auch noch unter manchen weiteren Schwanfungen bes Kriegsglücks, Die folgenden Sahre benutt, um den Kaiser wie den mit ihm verbündeten Kurfürsten Maximilian von Bauern immer mehr matt zu feten. Nachdem der feine, frankliche Torstenson im Degember 1645 den Oberbefehl in die Bande Brangels niedergelegt hatte, vereinigte diefer fich nach manchen Fährlichkeiten bei Frankfurt mit Turenne, und nun richteten beide Feldherren vereint den Angriff gegen Bayern; im September 1646 waren fie vor Augsburg angelangt; alles ihnen zufallende Land wurde schrecklich verwüstet. Es war eine Lage, die Kurfürst Magimilian vorübergebend zu einem Rentralitätsvertrage mit den Franzosen veranlaßte; boch zwang ihn ber Raifer burch eine Schwenkung feiner Reichspolitik bald zur Wiederaufnahme der früheren Habsburg getrenen Haltung. Darauf, im Frühjahr 1648, brangen Turenne und Wrangel von neuem in Bayern vor; sie schlugen die vereinigten kaiserlichebanrischen Truppen bei Rusmarshausen am 17. Mai 1648: ber Raiser wie ber Rurfürft mußten fliehen, die Schweden fielen in Böhmen ein;

Ende Juli nahmen sie die Kleinseite von Prag und bereiteten die Beschießung der Prager Altstadt vor — wehrlos sagen die kaiserlichen Erblande vor ihnen, eine sette Beute. Da konnte man auch in Wien nicht mehr leugnen, daß man besiegt sei; und so fanden unter dem Eindruck der letzten kriegerischen Erzeignisse die längst eingeleiteten Friedensverhandlungen nunmehr den lang ersehnten Abschluß.

## VII.

Um 22. Dezember 1636, am Schluffe einer Periode hohen Aufschwungs der faiserlichen Waffen, war es Ferdinand II. gelungen, die Kurfürften zur Wahl feines Cohnes Ferdinand zum römischen König zu bewegen. Bald barauf, am 15. Februar 1637, ist er gestorben, zu einer Zeit, da das Ende des graufamen Krieges noch unabsehbar schien. Und war er nicht geneigt gewesen, leichten Raufs ben Gegnern zu weichen und Frieden zu geben, so war es sein Rachfolger, Ferdinand III., noch weniger. Er ftellte fich in feiner Reichspolitit fest auf bie Grundlage des Prager Friedens als die von allen Reichsständen anzunchmende Borbedingung einer allgemeinen Pacifikation; und fehr bald war zu fpuren, daß er außerbem für eine allgemeine Friedensverhandlung tiefere Teilnahme einstweilen nur zeigen werde, wenn zugleich die spanische Linie seines Hauses mit günstigen Abschlüssen aus dieser hervorging. Konnte nun eine folche Saltung burch bie Greigniffe ber nächften Sahre nach der Thronbesteigung Ferdinands III. erschüttert werden? Was auch die protestantische Sache bis zum Jahre 1638 gewonnen hatte, es wurde wett gemacht durch den Tod Bernhards von Weimar. Und darnach bedurfte es längerer Zeit, bis zum erstenmal die neugefestete französisch-schwedische Roalition militärisch so entschieden gur Geltung fam, daß sich der Raiser ber Beachtung ihrer Erfolge nicht mehr gänzlich entziehen konnte.

Das geschah im Jahre 1640. Freilich war auch jetzt ber Kaifer noch nicht eigentlich gesonnen, von sich aus und im Ge-

fühl perfönlichen Dranges Wege bes Friedens zu wandeln, vielmehr ward er dazu erst mittelbar, durch den Druck der deutschen Reichsstände veranlaßt. Gehr begreiflich. Die kaiserlichen Erblande, wenigstens in dem weitans bedeutendsten füdöftlichen Kompler, fühlten die Last des Krieges am wenigsten; in furchtbarer Weise bagegen unterlagen ihr bie teilweis völlig wehrlofen Stände fast aller anderen Teile des Reiches. Ihre Länder bildeten fast ohne Unterbrechung ein zusammenhängendes Kriegstheater; sie erschienen sich vielfach mit Recht als die Opfer der kaiserlichen und der frangösisch schwedischen Politik. Un wen sollten sie sich nun in dieser Rot wenden, wenn nicht an Raifer und Reich? Gewiß, das Reich war bermalen fast ju einem leeren staatsrechtlichen Begriffe ober höchstens zu einem lofen Saufen in Widerspruch befindlicher staatsrechtlicher Beziehungen geworden; deutlich hat es der schwedische Diplomat Chemnit im Jahre 1640 in einer Aufsehen erregenden Schrift in biefem Sinne geschildert. Aber ließ fich aus feinen Trummern heraus nicht an einen, wenn auch nur notdürftigen Friedensaufbau denken? Ober, wenn dies nicht mehr möglich war, war es bann nicht besser, mit ben Resten einer mittelalterlichen Berfaffung aufzuräumen, die ben Menschen und Zeiten nicht mehr gewachsen war? Eben dies schlug Chemnity vor; an Stelle der monftrofen Staatsbildung follte ein in den Besiehungen feiner Mitalieder untereinander flarer Staatenbund treten: es war eine 3dee, der vom monarchischen Standpunkte aus ichon Rarl V. einmal nachgegangen war, die aber jest von ben Radikalen vertreten ward, während die meiften Reichsftande, fonservativ gesinnt, soweit als möglich eine Refonstruktion er= ftrebten.

Wie aber auch die Reichsstände im Ginzelnen dachten: Ungu= friedenheit mit dem Bestehenden, Drang nach Ordnung und Friede berrichten überall. Und ber Raifer fonnte sich dieser Stimmung nicht mehr entziehen, wollte er nicht den radifalen Strömungen die Thore öffnen; darum fügte er sich einer von den Reichsständen ausgehenden dringlichen Aufforderung und berief zum Jahre 1640 einen Reichstag nach Regensburg. Es ist ber Tag, von bessen vorübergehender Störung burch den Anmarsch eines schwedischen Heeres unter Baner die Rede gewesen ist 1.

Erkannte nun aber ber Raifer nicht damit den alten Bestand der Reichsverfassung an, trot feiner bisherigen Stellungnahme jum Prager Frieden? Er versuchte es, nur die Teilnehmer dieses Friedens zum Reichstag einzuberufen. Indes als Gefandte auch anderer protestantischer Reichsstände eintrafen, magte er nicht, sie zurückweisen zu lassen; es war ein erster Triumph ber ständischen, der deutschen Sache. Und bald mußte sich der Raiser and in drei weiteren Punkten fügen. Er mußte, wenn auch nicht in ber von den Protestanten geforderten und von vielen Katholiken befürworteten Ausdehnung, eine allgemeine Amnestie zugestehen; er mußte ferner anerkennen, daß bei den fünftigen Friedensverhandlungen nicht er allein für Ratholifen und Protestanten zugleich bas Reich vertreten könne. fondern daß vielmehr, eine notwendige Folge der konfessionellen Spaltung, auch die Stände zu den Berhandlungen guzulaffen feien; und er konnte endlich nicht umbin, in Berbindung mit dem Reichstag die ersten Beschlüsse zu einer allgemeinen Friedenshandlung zu faffen: in Münfter und Osnabruck follte ein Friedenskongreß zusammentreten und diesem ein Reichsdeputationstag zu Frankfurt am Main zur Seite gehen.

In der That traten, wenn auch erst nach endlosen Weiterungen und unter langsamstem Sintreffen der zur Verhandlung zugelassenen Mitglieder, Deputationstag und Friedenskongreß im Jahre 1643 zusammen. Dabei verhandelten das Reich, die katholischen Stände und Frankreich in Münster, während in Osnabrück die evangelischen Stände, die Schweden und nach Vedarf auch der Kaiser durch seine aus Münster herzueilenden Räte vertreten waren.

Indes wäre es eine gründliche Täuschung gewesen, hätte man nun etwa angenommen, es könne in glatten Verhandlungen rasch das ersehnte Ziel des Friedens erreicht werden. Schon die Thatsache, daß die Verhandlungen intensiver erst im Jahre

<sup>1</sup> S. oben S. 766.

1645 begannen, mußte zur Vorsicht in allen Erwartungen mahnen. Bor allem befand fich unter ben Bacifgenten einer, ber fich noch feineswegs für besiegt und unterworfen hielt, bas war der Raiser. Sowie die Erfolge seiner Truppen auf den verschiedenen Kriegsschauplägen ihn auch nur ein wenig wieder hoben, zeigte er sich gab und ftorrifch, ja hatte er jogar nicht übel Luft, die Zugeständniffe der Amnestie und der Bertretungs= fähiakeit der Reichsstände felbst in dem Umfange, wie sie in Regensburg gewährt worden waren, als nicht vorhanden zu betrachten. Es war eine Saltung, die die innerdeutschen Verhandlungen auf dem Deputationstage zu Frankfurt aufs empfindlichfte beeinträchtigte und schließlich ftorte, die aber auch auf dem westfälischen Kongresse so lange Schwierigkeiten verursachte, als ber Rückgang ber kaiserlichen Sache nicht, wie es erft feit 1645 und noch mehr feit 1648 geschah, augenscheinlich zu Tage trat.

Doch auch abgesehen von der Haltung des Raifers waren die Schwierigkeiten der Lage in keiner Beife zu verkennen. Soweit die Reichsverfaffung nicht schon vor dem Kriege in den fortwährenden Stößen der konfessionellen Zwiste gerbröckelt worden war, konnte sie als durch den Brager Frieden gefturzt betrachtet werden, denn biefer hatte die wichtigsten Gegenstände der Reichsgesetzung jum Vorwurf vertragsmäßiger Vereinbarung und verschiebenartiger Behandlung unter ben Ständen bes Reiches gemacht. Die Folge biefer Borgange war gewefen, daß fich die Reichsstände nunmehr als mehr oder minder souveran und als jedenfalls zur Entwicklung eigener auswärtiger Politik berechtigt zu betrachten begannen. Go hatten fie mit fremden Dlächten abgeschlossen, mit Danemark, mit Schweden, mit Frankreich. Aus diesen Abmachungen waren Entschädigungsanfprüche diefer fremden Dachte für Kriegskoften und Berwandtes hervorgegangen. Wer follte diese Entschädigung jest gewähren? Konnte das irgend jemand anders auf sich nehmen, als das Reich im Gangen? Gefchah es aber feitens bes Reiches, fo mußte beffen staatsrechtlicher Begriff wieder fontreter gefaßt werben; und bann ging es faum anders an, als bag bie aefamten auswärtigen Staaten, als Besiker von nur in Grund

und Boben zu befriedigenden Ansprüchen, wenigstens für die ihnen zuzusprechenden Territorien zu Gliedern des Reiches gemacht wurden. Und würden sich die auswärtigen Mächte mit dem Empfang einer solchen Entschädigung in Land und Leuten zufrieden stellen lassen? Hatten sie nicht ein Interesse daran, auch die innerdeutschen Verhältnisse ganz allgemein in ihrem Sinne mit geordnet zu sehen? Waren wenigstens Dänemark und Schweden nicht auch für konfessionelle Fragen mit in den Krieg gezogen?

Indem die fremden Mächte aus diesen Gründen von der neuen Ordnung der deutschen, vaterländischen Dinge nicht fern geshalten werden konnten, brachten sie indessen für deren Einzelsheiten nicht alle das gleiche Interesse mit. Sehen wir von dem minder beteiligten Dänemark ab, so trat Schweden natürlich für den Protestantismus ein. Frankreich andererseits hatte katholische Interessen. Es war ein Glück für die Auseinandersetzung im deutschen Sinne, daß dem so war. Denn wären die beiden größten auswärtigen Mächte in allen Fragen zum Schaden Deutschlands einig gewesen, es wäre ein ganz anderer, noch viel unglücklicherer Ausgang der Friedensvershandlungen unvermeiblich geworden.

Und diese für die deutschen Geschicke nach allem, was geschehen war, nicht ganz ungünstige Lage wurde noch durch ein weiteres Moment gebessert. Die erwähnten Gegensäße zwischen Frankreich und Schweden kamen wiederum nicht ganz rein zum Ausdruck. Frankreich war wohl den Katholiken sympathisch, aber es wünschte keine starke Machterhöhung des katholischen habsburgischen Kaisers, und darum nahm es sich gelegentlich auch protestantischer Forderungen gegen diesen an. Schweden aber war zwar protestantisch gesinnt, indes, wo es darauf ankam, der deutschen Centralgewalt Abbruch zu thun, konnte es auch den Katholiken entgegenkommen. Man sieht: günstig war diese Trübung der ausgesprochenen Gegensäße in der Haltung der großen auswärtigen Mächte dem Ziele eines friedlichen Beieinanders der Konsessingen im Reiche, ungünstig war sie dem Kaisertum. Ein solches Ergebnis der beiderseits bestimmenden Momente aber

lag durchaus in deutschem Interesse. Denn war die Thatsache, daß die Nation in Zukunft mehreren Konfessionen angehören werde, nicht mehr rückgängig zu machen, so mußte die Stärkung einer Centralgewalt, die der einen Konfession nun einmal in bekannter Intoleranz zusiel, als mit dem Ziele des Ganzen unvereinbar betrachtet werden.

Am 24. Oktober 1648 hat der Kaiser, nach mannigsachen Bersuchen, Schweden gegen Frankreich und Frankreich gegen Schweden auszuspielen, gedrängt durch die für ihn seit 1645 immer ungünstiger verlaufenden kriegerischen Ereignisse, den Frieden bestätigt. Es war ein in ganz Deutschland seit langem ersehnter Schritt. Aber freilich, welche Opfer legte er dem Reiche und der Nation auf!

Das Reichsgebiet ward an seinen südwestlichen wie seinen nordwestlichen Grenzen förmlich zerstückelt. Sieht man davon ab, daß die beiden nur noch reichsverwandten Länder an der Westgrenze, die Schweiz und die Niederlande, jetzt völlig aus dem Reichsverbande ausschieden, so handelte es sich vor allem um die Entschädigung Frankreichs und Schwedens.

Frankreich gegenüber hatte ber Raifer anfangs geglaubt, mit der Anerkennung des rechtmäßigen Besites der feit Mitte bes 16. Sahrhunderts von den frangofischen Rönigen ent= frembeten Bistumer Met, Toul und Berdun auskommen gu Welche Täuschung! Während bes Krieges hatten bie frangösischen Beere Lothringen besetzt und ben Bergog verjagt: wie ben Besit ber brei Bistumer betrachteten die Frangosen auch den Lothringens als felbstverständlich; und darum verlangten sie mehr. Mochte der Raiser sich auch noch so sträuben, er mußte die Ausdehnung ihres Machtbereichs bis jum Rheine jugeben. Go erhielten fie bas Befegungsrecht von Philippsburg (Mannheim) und vor allem das Elfaß, wenn auch unter dem un= flaren und, wie fich in der Folgezeit ergeben follte, wirkungslosen Berfprechen, die unmittelbaren Reichsgebiete bes Landes unbeschadet bes frangösischen Oberhoheitsrechtes im Besite ihrer Reichsfreiheit aufrecht zu erhalten.

Die Abtretungen an Frankreich hatten neben dem Reiche vor allem das Haus Habsdurg getroffen, denn ihm gehörte der größte Teil des Elsasses, ja das Elsas war die Krone der vorderösterreichsischen Besitzungen. Dies Berhältnis hatte zwar zur Folge, daß die Abtretungen an die Franzosen keine weitere Besitzverschiedung in Süddeutschland nach sich zogen; zugleich aber ergab sich doch aus ihm eine wesentliche Änderung in den politischen Interessen der süddeutschen Reichsglieder. Konnte Österreich jetzt, nachdem es den wertvollsten Teil seiner westlichen Besitzungen verloren hatte, noch mit demselben Anteil wie bisher sich dem Schutze der Westgrenze des Reiches widmen? Die erste Stufe einer verhängnisvollen Entwicklung, in der Österreich allmählich auf die bloße Beachtung südostdeutscher Interessen zurückgedrängt wurde, war erreicht.

Andererseits führten die Veränderungen, welche die Entschädigung Schwebens im Nordosten hervorrief, zu einer wichtigen Ausgestaltung der jungen nordostdeutschen Macht, der Mark Brandenburg.

Schweben erhielt im Verhältnis zu Frankreich nur geringe Entschädigungen, Vorpommern mit Rügen, von Hinterpommern Stettin, Garz, Danun, Golnau und die Insel Wollin mit dem frischen Haff, in Mecklenburg Wismar und endlich an der Nordsee die Vistümer Vremen und Verden. Für alle diese Länder ward ihm im Reichstage Sitz und Stimme zugesprochen, wie Dänemark sie für Holstein besaß. Es war eine Ausstattung mit deutschem Besitze, die die Entwicklung eines vollen Dominium maris daltiei durch die Krone Schweden verhindern sollte und verhindert hat.

Nun hatte aber Brandenburg wohlbegründete Rechte auf die pommerschen Lande geltend machen können, während Wismar zu den mecklenburgischen Ländern gehört hatte. Für beide deutschen Mächte mußte daher nach dem Muster, das man schon mit der Säkularisation Bremens und Verdens zu Gunsten Schwedens gegeben hatte, eine Entschädigung in geistzlichem Besitz gesucht werden. Mecklenburg erhielt in diesem Sinne

bie Bistumer Schwerin und Rateburg, Brandenburg bas Bistum Camin, die Aussicht auf bas Erzstift Maabebura nach bem Tobe bes gegenwärtigen Adminiftrators und die Bistumer Salberftadt und Minden. Bahrend Ofterreich in feinen fübwestbeutschen Besitzungen geschwächt ward, wurde Brandenburg burch Zuteilung von Ländern, die nach Nordwestdeutschland schauten, einem politischen Berufe zugeführt, ber mehr als ben bloken Nordoften ins Auge fassen mußte.

Mit den angegebenen Anderungen waren aber die territorialen Verschiebungen innerhalb bes Reiches noch nicht erschöpft. Runächst folgte aus ber Amnestie, die für die Greignisse nach bem Sahre 1618 gelten follte, baß bie feitbem aus ihrem Besite vertriebenen Reichsstände in diesen wieder eingesett werden mußten. In Betracht fam hier namentlich bas pfälzisch-wittelsbachische Saus; es erhielt wenigstens die Rhein= pfalz zurück, und mit dieser wurde eine achte Kurwürde verbunden.

Wichtiger aber, als die aus der Amnestie sich ergebenden Besiganderungen, war die Regelung berjenigen Besitfragen, die sich an die Aufrichtung konfessioneller Tolerang auschloffen. Sa. da die Toleranz von allen Seiten als grundfäglich notwendig anerkannt ward, sich also über fie kein Streit erhob, so bilbeten die Besitfragen, die mit ihrer Ginführung verknüpft waren, eigentlich ben wichtigften Teil ber Erörterungen. Es handelte sich hier um den Entscheid, welche der geiftlichen Fürstentümer als protestantisch zu betrachten seien, welche als katholisch, — also um das alte Problem des geistlichen Vorbehalts. Da konnten sich nun die Ratholiken der Ginsicht nicht mehr verschließen, daß an eine Restitution aller geiftlichen Länder an katholische Brälaten nicht mehr zu denken war; wäre sie eingetreten, so hätte sie ben katholischen Charakter ber Reichs= verfaffung in einer ben Protestanten unerträglichen Weise festgelegt, gang abgesehen von ihrer sonst augenscheinlichen Unmöglichkeit. Und fo bewegte fich benn ber Streit nur noch um die Frage, welche geistlichen Fürstentumer als endgültig protestantisch anzusehen seien. Die Protestanten schlugen bier vor: alle, die im Safre 1618 von protestantischer Seite befessen worben feien. Es ware eine Feststellung auf die Zeit größter Musbehnung bes protestantischen Ginflusses gewesen. Die Ratholiken und ber Kaifer bagegen wollten ben Termin auf 1630 gefett wiffen, auf bas Sahr, in bem bas Restitutionsebift von 1629 am stärksten gewirkt hatte. Bei dieser Lage konnte nur ein Rompromif helfen; man verglich sich schließlich auf bas Sahr 1624. Darnach blieben alle geistlichen Fürstentümer, die am 1. Januar 1624 protestantisch regiert worden waren, dauernd protestantisch. Es waren die Erzbistumer Magdeburg und Bremen, die Bis= tumer Lübed, Camin, Schwerin, Rateburg, Brandenburg, Havelberg, Lebus, Meißen, Merseburg, Naumburg, Halberstadt, Berden und Minden: dazu die Reichsabteien Gernrode, Quedlinburg, Gandersheim, Walkenried, Berford und Bersfeld. Dem Bistum Denabrud follte abwechselnd ein katholischer und ein protestantischer Bischof vorstehen. Alle übrigen geiftlichen Fürstentumer, vor allem also alle Bistumer bes Westens und Südens, blieben katholisch.

Mar damit ein= für allemal eine dauernde territoriale Begrenzung ber beiden Konfessionen hergestellt, soweit es sich um geistliche Länder handelte, fo mußte um fo mehr für die Tolerang innerhalb der einzelnen Territorien geforgt werben. Infofern führte die Aufhebung des geiftlichen Borbehalts neben anderen Gründen mit die Beanstandung des alten Grundsakes cuius regio eius religio herbei. Wo protestantische Unterthanen unter katholischen, katholische Unterthanen unter protestantischen Fürsten vor dem Jahre 1624 im herkömmlichen Genuß ihrer Religion geseffen hatten, follten biefe Rechte geschütt sein. Für die nach dem Jahre 1624 zu gewärtigenden Underungen bes Konfessionsstandes aber wurde bestimmt, daß im allgemeinen Dulbung gewährt und ben Andersgläubigen namentlich der freie Gebrauch der Hausandacht überall zugelaffen werden follte. Auch follte ber Konfessionsftand niemals Benachteiligungen in ben bürgerlichen Rechten nach fich ziehen. Alle biefe Bestimmungen galten für alle beutschen

Territorien — mit Ausnahme berer bes Hauses Habsburg. Hier wurden sie nur in starken Beschränkungen, namentlich in bloßer Beziehung auf die höheren Stände, zugelassen; auf keinen Fall wollte der Kaiser der Früchte der habsburgischen Gegensreformation verlustig gehen.

Für das Reich dagegen blieb ihm nichts übrig, als die Konfequenz der religiösen Duldung, die verfassungsmäßige Parität der beiden Konfessionen, zuzugeben. Dem entsprechend wurden alle höheren Reichsinstitutionen, vor allem das Reichsfammergericht und die Reichsdeputationen von jetzt ab nach dem Grundsat konfessioneller Gleichberechtigung besetzt.

Schwierigkeit machte die Anwendung dieses Erundsates nur bei der wichtigsten aller Reichsinstitutionen, bei dem Reichstag selbst. Und hier wurden sie durch die sonst eingetretenen verfassungsmäßigen Anderungen noch gewaltig versgrößert.

Schon längst hatten die einzelnen Reichsstände sich innerhalb der Reichsverfassung wie im Verkehr mit auswärtigen Staaten mit einer Freiheit bewegt, die felbst in einem Bundes= staate, ja beinahe in einem Staatenbunde undenkbar ist. Sie batten untereinander Verträge von jederlei Art. gelegentlich auch folche gegen das Reichsoberhaupt abgeschlossen. minder hatten sie mit fremden Mächten gegen den Raifer konspiriert. Seitdem in Karl V. ein fremder Herrscher auf ben Raiferthron gelangt war, feitbem die fonfeffionelle Spaltung die Protestanten den Standinaviern und Engländern, die Ratholifen ben Spaniern und Italienern genähert hatte, hatte niemand mehr in foldem Borgeben etwas sittlich Bebenkliches gefunden, obwohl fein revolutionärer Charakter reichsrechtlich außer Zweifel stand. Jest nun erhielt, was bisher Brauch gewesen war, die feste Unterlage des Gesetzes. Nach Artikel VIII des Friedensvertrags wurden alle deutschen Reichsftände mit voller Landeshoheit ausgestattet, sowohl für die innere Entwicklung ihrer Staaten wie für die auswärtige Politik; fie konnten bemnach mit fremben Staaten zu ihrer

Erhaltung und Sicherheit Bünde abschließen; ausgenommen waren nur Bünde, die sich gegen den Kaiser und Reich gesleisteten Sid richteten. Was bedeutete nun eine solche Bestimmung? Offenbar zerlegte sie das alte Reich in einen lockeren Staatensbund; denn wie sollte sich neben ihr eine Centralgewalt, mit ausgedehnter Verwaltung etwa gar und gesetzgeberischer Initiative, auswirken können? Es war klar: der Kaiser war jetzt fast seiner letzten Gewalten verlustig. Gesetzgebungsrecht und Steuerbewilligungsrecht gingen ganz an den Reichstag über.

Aber war der Reichstag andererseits in der Lage, seine Rechte energisch zur Ausgestaltung eines umfangreichen und eingreisens den Reichsrechtes auszuüben? Der Neichstag bestand jett aus drei Kurien mit 8 Kurfürsten, 69 geistlichen und 96 weltslichen Fürsten, sowie 61 Reichsstädten, denen man nun, nach ihrer Niederlage gegenüber den fürstlichen Gewalten, ein unbegründet ausgedehntes Stimmrecht gewährt hatte, nehst zwei Stimmen nicht gefürsteter Prälaten und vier Stimmen von Grasen und Herren. Zur gesetzlichen Geltung einer dem Reichstag gemachten Proposition war Einstimmigkeit dieser drei Kurien erforderlich. Wann sollte sie je rasch und schlagfertig erreicht werden! Das Fehlen eines Majoritätsrechtes legte von vornsherein die Thätigkeit des Reichstags lahm.

Und wie konnte nun gar, um die Frage zu wiederholen, in diese Institution hinein der dringlich ersorderte Grundsat der Parität gebracht werden? Man fand gegenüber der Selbständigkeit der einzelnen Reichsstände und dem Wirrsal der gesmeinsamen Institutionen keinen irgendwie organischen Ausweg; bestimmt wurde schließlich, daß in Religionssachen nicht nach dem gewöhnlichen Geschäftsgang versahren, sondern eine Trennung der Stände nach Konsessionen (itio in partes) stattssinden sollte, wobei denn im Fall der Nichtübereinstimmung beider Teile der Weg gütlicher Vergleichung zu betreten sei.

Konnte hier noch von staatsrechtlicher Bewältigung der bestehenden Schwierigkeiten gesprochen werden? Die Bestimmungen über die itio in partes bedeuteten im Grunde die Bankerotterklärung der Reichsversassung; die Anerkennung der

Parität hatte schließlich boch bas alte Gefäß bes mittelalter= lichen Staates gesprengt.

So, in einer nicht mißzuverstehenden Berrüttung aller einigenden Elemente ihres Staatslebens, ging die Nation einer zweifelhaften Zukunft entgegen, in ber ihr Rettung nur noch aus ber fräftigen Entwicklung ber Ginzelstaaten werden konnte.

# A. Sachregister.

21. Mmtmänner 531 bis 534. Aachen, 15. Jahrhundert 85, 123 Anm. — als Krönungsstadt 31, 288. - 16. Jahrhundert 671 ff., 683. — Bevölterung 622. Malft in Belgien 594f. Ablak 250 bis 258. Abjolutismus 527, 538. Abteien 776. Accije fiehe Atzije. Aderban 523. N bel, 14. n. 15. Jahrhundert 92 bis 96. — 16. Jahrh. 58, 269, 334 bis 348, 371 bis 375, 516 j., 622. - fein Unteil an ber Bilbung 211 f. Abrianopel 440. Ugnabello, Schlacht von 1509 53. Ahaufen (Auhaufen) bei Nördlingen 703. Aignes Mortes bei Nimes 430. Atzije 547. Albigenjer 39. Alcabala 587. Alcala 641. Alchimie 523. Albermänner 498. Ale, englisches 64. Aleppo 493. Alerheim bei Nördlingen 767. Algier 437. Ulfmaar 197, 589, 592. Allgän 351. Allstedt bei Sangerhansen 328 f. Ulmaden in Spanien 491. Altdamm in Pommern fiehe Damm. Altdorf (Altori) bei Rürnberg 726. Altenburg (Stadt) 264, 310f. Altmark 533. Amboije 572. Um bras, Schlog bei Innsbrud 716. Amerita 488 ff.

Umiens 399, 615.

591, 600, 608, 612.

Angoulême in Frankreich 561. Unhalt 385, 416, 421, 424, 616, 690, 703. Unnaburg bei Torgan 462. Unsbach 616, 690. Untwerpen 64, 204, 378, 494, 574 bis 607. Apotheten 541. Appenzell 121. Urmada 612, 615, 680. Urmentières bei Lille 575. Urras 31, 169, 566, 602, 606. Ars moriendi 187. Artois 31, 401, 440, 602. Aichaffenburg 216. Aftrologie 119, 160, 523, 726. Augsburg, Rünfte 172, 190, 219, 221. — 15 Jahrhundert 44, 46, 123 Anm., 196. — 16. Jahrhundert 54, 58, 86, 172, 261, 312, 316, 34, 36, 367, 382, 405, 407 bis 322, 365, 367, 382, 405, 407 bis 412, 416, 421 f., 451, 454 f., 463, 466, 470 ff., 490, 492, 502, 631, 667, 672 ff. — 17. Sahrhunbert 507, 704, 742, 767, 673 ff. (58) ff. (58) 507, 704, 742, 767. - Geiftesleben 120, 203, 312, 332, 662. — 3n= duftrie, Sandel und Gewerbe 70f., 490, 492, 502, 507, 544. — Be= völkerung 622. Augsburgisches Bekenntnis 408. Augsburger Interim 454f., 466. Augsburger Religionsfriede 466, 470 ff., 480, 487, 622, 633. Augustinerorden 236 bis 241,311. Muhaufen fiehe Uhaufen. Ausbürger 97. Augerre 31. Avignon 39, 163. Ngoren 491.

Umfterdam 369, 494, 499f., 589, Baar, ichwäbijche Landichaft 350. Baden, Großherzogtum. 16. Jahr: hundert 690. — 17. Jahrhundert 703. — Zeit Ludwigs XIV. siehe Ludwig Wilhelm, Markgraf von Baben.

Bärwalde in der Renmart 740. Bäcer 69, 76.

Bamberg, 15. Jahrhundert 85. -16. Jahrhundert 522, 662, 666. — 17. Jahrhundert 749.

Barbaresten 437. Barcelona 490, 641. Bar=le=Duc 422.

Barod 660.

Bar=fur=Aube 61. Bar=fur=Seine 31.

Bafel, 14. Jahrhundert 62, 69. — 15. Jahrhundert 43, 69, 155. — 16. Jahrhundert 312, 323, 331 f., 490, 561. — 17. Jahrhundert 763. — Universität 199, 201, 322. fonstiges Geiftesleben 203 f., 312, 323, 331 f. — Runft 172, 221 f., 224. — Handel und Induftrie 68, 70, 490. — Geiftesleben 561. Bauern 87 bis 101, 315, 349 bis

370, 511 ff.

Bauerntrieg 315, 349 bis 370. Bauhandlanger 81.

Baukunft 191, 500.

Bauben 85. Banern 47, 96, 100, 340, 384, 418, 432, 434, 447, 467, 512, 547, 550, 661, 667ff. - Sandel und Inbuftrie 512, 543. - Runft 192, 194. — Schulwefen 198.

Beamtentum 530 bis 544.

Bede 545.

Belgrad 336.

Benedittiner 312. Berg, Herzogtum 549, 684, 708.

Bergamo 51.

Bergbau 65 f., 69, 134, 491, 508 f., 543.

Bergen bei Magdeburg 637. Berlin 254, 741, 754.

Bern 30, 126, 323, 332, 365, 417. Beutler 69.

Bibel 303ff.

Biberach 416.

Biblia pauperum 187. Bibliotheten 132, 197.

Bier 64.

Bilderftürmer 582.

Bildschniger 77.

Bistümer, 17. Jahrhundert 775f. Bletinge, schwedische Landschaft 735.

Blodbücher 133, 187.

Böblingen in Württemberg 360. Böhmen 35, 169. — 16. Jahrhundert 397, 450 f., 547, 549, 691, 693. — 17. und 18. Jahrhundert 711 bis 722, 742, 744, 747, 753, 764, 767. — Aldel 714, 719. Bergbau 66, 508.

Böhmijch=Brod 696.

Bonhafen 510. Böttcher 77, 79.

Bologna 111, 170, 199, 401, 454 f. 652.

Bonn 676f., 684. Boppard 760. Bormio 724.

Borna bei Leipzig 307, 310, 380.

Bourgogne 31, 56, 440. Brabant, 16. Jahrhundert 591, 594, 597, 599, 605 f., 613, 617. — Runft 178.

Anriürsteutum, Brandenburg, 16. Jahrhundert 424, 481, 5177, 530, 536, 549, 551, 616, 623, 628, 634, 690. — 17. Jahrhundert 503, 703, 705 bis 708, 728, 741 bis 779.

— ftaatliche Entwickelung 533, 538. — Abel 340, 533. Brandenburg (Bistum) 623, 776.

Brasilien 134, 492, 495. Brauereien 76, 79.

Brannau in Böhmen 715. Braunichweig, Berzogtum, 16. Jahrhundert 385, 416, 468, 690. — 17. Jahrhundert 506, 722.

Braunschweig, Stadt 123 Anm., 417, 468, 554, 637.

Breda, niederländische Festung 613.

Bregenz 188.

Breifach 750, 752, 760, 764. Breisgau 351.

Breitenfeld bei Leipzig 741. Bremen, 16. Jahrhundert 313, 416, 500, 623, 638. — 17. Jahrhundert 703, 774, 776. — Schulen 621.

— Handel 500. Brenner (Pag) 448. Breslau 85, 402, 493.

Bretagne 38f.

Brie in Frankreich 61.

Briefträger 85. Briel (Brielle) in Holland 609, 614.

Briren 122, 354.

Brud an der Leitha 729, 731. Bruder vom gemeinsamen Leben

Brüderichaften 135, 197. Brügge 31, 62, 64, 144, 149, 178, 182, 184, 391, 575, 606.

Brünn 767.

Brüffel 180f., 183, 204, 311, 559, 579, 584, 594 bis 599, 602, 606. 615.

Bruhrain 125.

Bruned in Tirol 190. Buchdruck 132 f., 186 f., 541.

Büdner 90.

Bürgertum 129 bis 175.

Bürftenmacher 77.

Burgau bei Augsburg 685. Burgos in Spanien 52.

Burgund 28 bis 36, 42 f., 185. 394, 401, 425.

#### Œ.

Calais 614. Calcar fiehe Ralfar. Calenberg, Fürstentum 424. Calvinismus 527, 561 ff., 571, 574 bis 619, 630 bis 639, 703. Arpptocalvinismus 636 f. Cambrai 53, 204, 400, 414, 462, 567, 614. Cammin in Pommern fiehe Ram= min. Canticum canticorum 187. Castilien, 16. Jahrhundert 50. Chambord 462 Champagne 61. Charolais 31. Chur 365. Cilli in Steiermart 126. Ciompi, Florentiner Aufständische 163. Cleve siehe Aleve. Coburg siehe Roburg.

Coevorden, niederländische Stadt 613.

Cognac, Stadt in Frankreich 398. Collegium germanicum siche Rom.

Collegium helveticum fiehe Mailand.

Colmar fiebe Rolmar. Compiègne 392.

Confessio tetrapolitana

409. Créph, Friede von 1544 440, 444. Cuba 492.

# D.

Damm in Bommern (Altdamm) 774. Dänemart, 16. Jahrhundert 407, 437, 447, 498 ff., 623. — 17. Jahr= hundert 725 ff., 735 f., 766, 774.

Danzig 499f. Darmstadt 222.

Defensor pacis 159.

Delft 589, 606. Deffau 385, 729, 732.

Deutschritterorden 384. Deventer 197, 202, 204, 369, 613.

Didblafferte 66.

Dieft in Belgien 599, 606. Dominitaner (Predigermonche) 311. Dominium maris baltici 731.

Domfapitel 130.

Domidulen 112. Donanwörth 448, 699 f.

Doornick (Tournai) in Belgien 181, 391, 566, 574f., 579, 583.

Dordrecht 66, 589f., 608.

Dortmund 705. Douai 566, 602. Dover 588.

Drechilerei 509.

Dreißigjähriger Arieg fiehe unter Krieg.

Dregden 193, 627

Düben an der Mulde 741.

Dünkirchen 606, 614. Düren 438.

Düffeldorf 705.

Cbernburg an der Rahe 292, 296, 343.

Cherswalde 65. Eger 468, 478, 744, 754 j.

Chrenberger Rlaufe in Tirol 464.

Chrenbreitstein 758.

Eichsfeld 669. Gilenburg 310.

Einbeck 418.

Cinblätter 133, 186.

Gindhoven, niederländische Stadt 606.

Einfiedeln in ber Schweig 322.

Gifenach 234f., 296, 300. Eisteben 233, 254, 311. Ellwangen 704. Eljaß, 16. Jahrhundert 363.

17. Jahrhundert 714, 724, 762, 773f.

Emben 671f.

Emmerich (Stadt) 197.

Engadin 724.

England, 16. Jahrhundert 56 f., 64, 268, 369, 390 ff., 398 ff., 418, 426, 438, 447, 449, 490, 493, 558, 601, 609 bis 619. - Erfte Balfte des 17. Jahrhunderts 708, 724 f. - Handel und Industrie 64, 490 bis 501, 558. — Staatswejen 96. - Rünfte 222.

Enthnigen 589.

Epistolae obscurorum virorum 208.

Erbrecht 152. Erfurt, 15. Jahrhundert 85. 16. Jahrhundert 236, 239, 296, 310 f., 361. — 17. Jahrhundert 742. - Angustinerorden 236, 239. - Universität 199, 202, 206 Unm., 208, 210, 235, 285, 319.

Erzgebirge 543. Effen (Ruhr) 311.

Eglingen 33, 66, 311, 337, 348, 365, 504.

Efthland 735.

₹.

Färbereien 77. Fahrende Leute, Spielleute 85. Fehmgerichte siehe Bemgerichte. Ferrara 391, 561.

Finanzwesen (fiehe auch Geld= wirtschaft) 544 bis 555.

Finnland 735. Fijcherei 76. Fiume 51.

Flandern 31, 62, 70, 93, 100, 178, 401, 440, 594, 597, 599, 605 f.

Fleischer (Metger) 76, 79. Floreng 163, 166 f., 172, 226, 240,

398.

flugichriften 133f. Fondaco dei Tedeschi in Benedig siehe Benedig.

Fontaine Française 614. Forftwejen 542.

Franchecomté 762.

Frankenhaujen am Anfihäuser 362.

Franksurt am Main, 14. Jahr= hundert 85. — 15. Jahrhundert 37f., 46. - 16. Jahrhundert 269. 296, 355, 418, 421, 434, 484, 572. — 17. Jahrhundert 756, 761, 767, 770. — Handel 66, 71, 496, 505. Berfaffung und städtisches Leben 69.

Franffurt an der Ober 66, 200, 258.

Frankreich, 15. Jahrhundert 30 f., 38 bis 46. — 16. Jahrhundert 50 bis 60, 267 ff.. 286 f., 290, 390 bis 394, 398 ff., 407, 414, 418, 422, 426, 436 ff., 449, 459, 462 ff., 490, 558, 589 ff., 601, 605, 609, 612 bis 619, 680 ff., 690. — 17. Jahr-hundert 704 ff., 738, 740, 757 bis 779. — Geiftesleben 159, 168 f. — Sandel und Induftrie 558. Staatswesen 96.

Frangistaner (Minoriten) 118.

312.

Frau im 15. und 16. Jahrhundert 135 f.

Frederi ksborg, Dänisches Schloß 193.

Freiberg in Sachsen 66.

Freiburg im Breisgan 126, 217, 767. — Universität 199, 201.

Freigraficaft 31. Freising 669.

Friant 51.

Friede, Westfälischer 768 bis 779.

Friedewald bei Herzfeld 385, 462. Friedland in Böhmen 727.

Friesen 122.

Friesland, Graffchaft 671.

Friesland, niederländische Provinz 589, 607.

Fruchtbringende Gefellichaft (Palmenorden) 521.

Fürsten 4, 105 ff., 141, 334 bis 348, 371 ff., 419, 477 bis 488, 519 bis 555.

Fürstenichnlen 620.

Fulda 669.

Furth im Wald 752.

**6.** 

Gartner fiebe Gartenbau.

Gandersheim 776.

Gartenbau, Gartner 80, 90, 142. Gart an der Oder 774.

Gautler 85.

Geertrui den berg, niederländische Stadt 613.

Gegenreformation 639 bis 701. Geheime Rate, 16. Jahrhundert 538, 559.

Gelbern, Stadt und Grafschaft 407, 437, 439, 545, 560, 607, 614. Geldwirtschaft 5f., 61 bis 75, 480, 501 ff.

Gelnhausen 126, 751.

Gembloux bei Ramur, Schlacht von 1578 600.

Benf 417, 561.

Gent 97, 178, 431, 582, 595 bis 602.

Genna 39, 62, 64, 399f. Geographie 142f.

Gerichte fiehe Recht.

Gernrobe 776.

Berresheim bei Duffeldorf 675.

Gefellschaften, gelehrte 203. Getreidehandel 608.

Geufen 579 bis 595. Gewandfärber 77.

Gibraltar 489.

Giegen 486.

Gitfchin 734. Glarus 322f.

Glasinduftrie 77.

Godesberg am Rhein 677.

Görliß 85.

Göttingen 417.

Goldene Bulle 169, 478.

Goldichmiede 186, 189.

Gollnow in Pommern 774.

Goslar 66, 418. Gotha, 14. Jahrhundert 121, 236. — 16. Jahrhundert 202, 296, 385, 449, 468.

Sotif 191.

Gotland, Infel 735.

Gottesfreunde, Gette 310.

Gouda in Holland 204, 589.

Gran in Ungarn 687. Granada 596, 654.

Granjon 30.

Graubünden (brei Bünde) 331, 724.

Gravelingen bei Dünfirchen 565. 568.

Graz 666, 717.

Greifenhagen in Lommern 739. Greifswald 65, 199.

Grimma 621.

Groningen 369, 604, 613.

Grundholde 515. Güns in Ungarn 420.

Gürtler 509.

Guinegate, Schlacht von 1479 31. Guipuzcoa in Spanien 640.

Der Haag 152, 719. Saarlem 181, 183, 367, 589, 591 f. Häder 80.

Bausler fiehe Bausinduftrie.

Sagenan im Eljag 290, 432, 724, 762.

Salberftadt 447, 460, 623, 721, 723, 775f.

Salland in Schweben 785.

Halle an der Saale, 16. Jahr= hundert 254, 451. — Moristirche 216.

Hamburg, 16. Jahrhundert 313, 421, 494 bis 501, 557. — Handel 70, 494 bis 501, 508 (fiehe auch Merchant Adventurers). - ftadti= iches Leben 77, 79, 85. — Bevolte= rung 495.

Handarbeiten, weibliche 136. Sandel 61 bis 75, 488 bis 501.

Sanbichriften 132, 187, 211. Sanbichuhmacher 77.

Bandwert 78f. 82ff.

Sannover (Rönigreich), 16. Jahr= hundert 533.

Hannover (Stadt) 421. Hanfe 61 bis 75, 313, 329, 477, 495 bis 501.

Haffelt in den Niederlanden 589. Sauenftein in Baben 121.

Hausbuch 188.

Saufierhandel 554.

Hausinduftrie 90. Havelberg 623, 776.

heerwesen 89. Segau 350.

Beibelberg 112, 199, 201, 203, 210, 467, 620f., 630, 721.

Heidelberger Ratechismus 630.

Beilbronn 355, 689, 746, 757, 759, **7**61.

Beimgärten 135. Belfinabora 498. Bennegau 590f., 602. Derford 776. Bersfeld 776. Beffen (bis gur Teilung bon 1567)

194, 366, 383, 404, 416, 418, 448. 534, 628. Beffen, Großherzogtum 722.

Beffen = Raffel (Rurfürftentum)

690, 703.

Bildesheim 623, 669.

hochgerichte 88.

Bochft am Main 721. 742.

hofgerichte 538. hoffammern 538. Soffrieggrat 538.

Sofleben 521ff. Hofrat 538.

hohentwiel 350.

Sächfischen Sohnstein. in der Schweig 517.

Solland (fiehe auch Niederlande) 589 ff., 595 ff., 603, 608, 611 ff. Solftein 173, 193, 515 Anm., 519,

774.

Holzschnitt 134, 186f., 195, 218, 222, 224 bis 227.

Hofpitäler 529f., 540.

Süfner 91. Bufen 512.

Sugenotten 571 f., 589, 626, 635, 679.

Hulft in Holland 614.

humanismus 120 Anm., 148, 162 6i3 175, 195 6i3 214, 317, 487, 659 ff.

Suffiten 119f., 127. Sufum 193 Aum. Bun bei Lüttich 613f.

# J (Bokal).

Jglau 66. Independenten 369.

Indien 492. Individualismus 1 bis 23.

Industrie 509. Ingermanland 736. Ingolftadt, 16. Jahrhundert 448. - 17. Jahrhundert 742, 749.

Universität 199, 203, 258, 520, 620, 661, 669, 713

Annabrud 354, 463 f., 661 f. Inquifition 155, 566 f., 575 big

595, 641, 664.

Neland 495. Jany 416.

Iftrien 51. I talien, 14. Jahrhundert 39, 62 ff.

16. Jahrhundert 50 bis 60, 398 ff., 493. — 17. Jahrhundert 760. — Geistesteben 163 bis 175, 183.

Iwangorod, Vorstadt von Narwa 500.

## Not).

Jagd 96, 542 f. Jankowit in Oberschlessen 766. Jena, Universität 620, 629. Jesuiten 639 bis 650, 658 bis 679, 691, 699, 713 ff., 751.

Joachimsthal in Böhmen 504.

Johanniter 397. Juben 44, 71, 86, 100, 121, 125, 137, 207î., 495, 506. Jülich 425, 434, 437 f., 467, 549,

671 f., 683 ff., 705 ff. Julich = Rlevescher Erbfolge=

ftreit 705 bis 708.

Jüterbog 254, 766. Jütland 193, 730. Juliushall bei Harzburg 543.

## R.

Rabbalah 206. Raden in Bohmen 423. Rärnten 96, 126, 714. Ralifut in Indien 63, 102. Ralfar bei Kleve 183, 192. Ralmar in Schweden 736. Rammin in Pommern 623, 775f. Rampen, niederländische Stadt 589. Rappel in der Schweiz 417. Rarifatur 147. Rarlstadt am Main 306. Rariftein bei Brag 169. Rarmeliter 312. Rarfthans 310. Raunit bei Brag 743. Kanjersberg im Eljaß 353. Kellner 357, 531. Kempen in der Rheinproving 766.

Rempten in Bagern 122, 421, 704. Rennemerland, hollandische Land= schaft 122.

Ripper und Wipper 507. Rirche 154, 233 bis 334. Rirchenstaat 388.

Rlettgau, Landichaft 350f. Rleve 425, 434, 437, 533, 549, 684, 708.

Rlingenberger Chronif 120. Rnared in Gubichweden 736.

Roburg 410.

Röln (Erzbistum) 29, 433, 449, 533,

567, 671, 674 ff., 684.

Röln (Stadt), Bedeutung im Mittel= alter 494. — 15. Jahrhundert 85, 123 Anm. — 16. Jahrhundert 48, 50, 291, 334, 341, 413, 433, 604, 665, 671 f., 676. — Verfassung und ftabtisches Leben 89, 622. Sandel und Bertehr 66f., 494. Künste 184 f., 219. — Universität 198 f., 207 bis 212, 620. fonftiges Geiftesleben 198f., 204, 211, 662.

Ronigsberg in Breugen 385, 554. Königshofen an der Tauber 361. Kolmar im Eljaß 188, 216, 224.

Rongo, Entdeckung 63. Rontordienbuch 638f.

Ronfordienformel von 1536 -Wittenberger - 428; von 1577 und 1580 637 ff.

Ronfiftorien 529, 538.

Ronftantiniche Schenfung 271. Ronftang 49f., 323, 404f., 409, 416, 667, 704, 750.

Rongil gu Trient fiehe Trient.

Ropenhagen 199. Roffaten 90. Rrämer 77.

Rrain 126, 514, 714.

Rrafau 194, 396. Rrantenpflege 155.

Rreditmejen, 15. und 16. Jahrhundert 70f.

Rreistage 484.

Krieg, Schmalfaldischer 444 bis 451, 480.

Krieg, Dreißigjähriger, Ursachen 687. — Beranlassung 715 ff. — Gang 715 bis 768. — Folgen 768 bis 779.

Rriegsrat 538. Rroatien 514. Rüftrin 741. Runft 163 bis 195.

Runftgewerbe 195. Rupferhämmer 541.

Rupferftich 134, 186 f., 195, 227 ff.

Rurfürstenkolleg 718, 721f., 775. Ruttenberg in Böhmen 35, 66. Anrit 761.

Ladichaften 135. Laienprediger 312. Landan in der Pfalz 345.

Landfrieden 37f., 67, 470, 484. — Bon 1283 477. — Bon 1389 478. — Von 1395 und 1396 96.

- Von 1495 42, 58.

Landrecies in Nordfrantreich 438. Landrentmeister 538.

"Landichaben" 545.

Landstuhl in der Pfalz 346. La Blata 492.

Lauenburg 725. Laufen 422. Laufit 756.

Lebus bei Frankfurt a. D. 776. Lehen bei Freiburg im Breisgan 125.

Lehrlinge 77f.

Leibeigenschaft (siehe auch Bauern) 95, 99, 513, 518f.

Leiden in Holland, 16. Jahrhundert

368 f., 589, 592 f., 612. Leipzig, 15. und 16. Jahrhundert 242, 254, 265 f., 493, 502, 554. — 17. Jahrhundert 740 f., 766. — Sandel 493, 502. - Meffen 66, 341. - Pleigenburg 266. - Uni= versität 199, 202, 210, 636.

Leisnig 309. Leitmerit 746. Lepanto 596. Lejezimmer 133. Leubus in Schlefien 623.

Liga, heilige, unter Julius II. 54 ff.

Liga, katholische, 702 bis 711, 718 bis 779.

Lique 680, 682. Lille 178, 602.

Lindan im Bobenfee 323, 405, 409, 416.

Ling 463.

Lippstadt in Westfalen 368.

Liffabon, 16. Jahrhundert 63 j., 489, 491 ff., 496.

Livland, 499, 515 Unm. Bowen in Belgien 181. — 14. Jahr-

hundert 178. - 15. Jahrhundert

182. — Universität 199, 204, 564, 566. London 204, 497.

Loretto in Stalien 713.

Lothringen 30, 682 f., 758, 761 f., 773.

Lübeck, 15. und 16. Jahrhundert 85, 158, 416, 424, 498 ff., 623. 17. Jahrhundert 730, 737, 776. Berjaffung und ftadtisches Leben 77, 85. — Müngwesen 67.

Sandel 71, 498 ff. - Runfte 193. Lüttich 550, 567, 671 f. Lügen 745 f., 749. Unibas bei Rempten 122.

Lutter am Barenberge 729. Luxemburg (Stadt) 596.

Luxemburg (belgische Broving) 567, 598, 614.

Engern 126. Unon 222.

### 911.

Maastricht 604. Macon in Franfreich 31. Madrid 181, 226, 394, 401, 496. Mähren 369, 691, 696 j.

Magdeburg, 15. Jahrhundert 85, 234. — 16. Jahrhundert 254, 313, 385, 416, 425, 447, 456, 460 f., 463, 493, 623, 673 f. — 17. Jahrshundert 740 f., 756, 766, 775 f. handel 493. - Berfaffung und städtisches Leben 85, 507. Augustinerorden 236. - Rirchen

Mailand, 14. Jahrhundert 62. — 15. Jahrhundert 39 f., 42, 44, 171 f.

— 16. Jahrhundert 46, 51, 53, 55 f., 64, 240, 391 ff., 398, 430, 470. — 17. Jahrhundert 750. —

Collegium helveticum 663 Anm. Maing (Rurfürstentum) 100, 422 f., 425, 434, 457, 467, 670, 678, 704. Mainz (Stadt) 58, 85, 199, 661 f., 742, 760.

Malabar 63.

Maler (Sandwerker) 77.

Miniatur= Malerei (fiehe auch malerei) 176 bis 190, 195, 215, 229. — Temperamalerei 180.

Mannheim 773.

Manreja in Spanien 640. Mansfeld 233, 361, 385, 416.

Lamprecht, Deutsche Geschichte V. 2.

Mantua 428, 757.

Marburg in Beffen 406.

Marignano 56, 391.

Mart (Grafichaft) 549, 684, 708. Martersborf, Bertrag von 1487

Martaenoffenichaften 87 ff., 512, 540.

Martthelfer 80.

Marjeille 392.

Matrifularbeiträge 49 j.

Mecheln in Belgien 559, 567, 569, 606.

Medlenburg (Großherzogtümer) 459, 623, 722, 730, 740, 744, 756,

Meißen 193, 242, 621, 623, 776. Memmingen 245, 323, 352, 405, 409, 416.

Meran 354.

Merchant adventurers 497.

Mergentheim 767. Merkantilismus 553.

Merseburg 621, 623, 776. Meffen (Handelsmeffen) 66.

Met, 16. Jahrhundert 290, 341, 434, 462, 464, 467, 567, 682.

17. Jahrhundert 773. Metger fiche Fleischer.

Minden in Westfalen 368, 434, 508, 775 f.

Miniaturmalerei 178, 185. Minoriten siehe Franzistaner. Möhra bei Meiningen 233, 300. Mömlingen bei Afchaffenburg 182.

Mömpelgard 422.

Mohaes 397. Molutten 491.

Monarchomachen 527.

Monopole 510.

Mons in Bennegau 590f.

Montferrat, Ort in Südfrankreich 640.

Mookerheide, Schlacht von 1574 593.

Moristen 596. Mostau 500.

Mühlberg an der Elbe, Schlacht von 1547 450.

Mühlen, Müllergewerbe 541. Dinhlhaufen in Thuringen 329 ff,

361, 732. Mühlfteinschläger 544.

München 79, 465, 742. — Rünfte

144, 185, 216, 220, 225, 228, 668. - fonftiges Geiftesleben 142, 236, 661.

Münfter in Westfalen 97, 197. 368 f., 424, 434, 671, 770 ff.

Münfterberg in Schlesien 748. Münzwefen 66 ff., 486, 503 ff., 554, 566.

Murten 30. Mufit 183.

Mbftif, Mbftigismus 17f., 159, 161. 643.

### 92.

Rabler 77.

Namur 598.

Ranch 30f., 464, 758. Rantes, Editt 690.

Narwa 499.

Raffau, Bergogtum 16. Jahrhundert 638, 676. — 17. Jahrhundert 703. Raumburg an ber Saale 434, 471,

623, 776.

Navarra 571.

Reapel (das Königreich Reavel fiehe auch unter Sizilien) 40, 399 f., 437, 440, 470.

Reiße in Schlefien 730.

Remours 609. Neng 29, 684.

Riederlande (fiehe auch Holland) 15. Jahrhundert 43. - 16. Jahrhundert 52, 56 f., 286 ff., 367, 431, 439, 453, 490, 493, 556 bis 619, 634 f., 679 bis 687. — 17. Jahr=hundert und bis 1715 724 f., 758 ff., 773. — Industrie und Handel 490, 493 bis 501. — Malerei 144, 146, 152, 178, 228.

Niellotechnik 186.

Rieuport (Rienwpoort) in Belgien 606, 616.

Rijmegen fiebe Mymmegen.

Niflashaufen an der Tauber 123f.

Nizza 430.

Nördlingen 756. Nominalismus 159ff.

Rorwegen 735.

Novara bei Mailand 55. Nowgorod bei Petersburg 500.

Nonon 57, 561.

Nürnberg, 14. Jahrhundert 62. -15. Jahrhundert 33, 45, 71, 76, 79, 86, 198, 211. — 16. Jahr=

hundert 46, 68, 198, 312, 314 ff., 332, 337, 341, 347, 370, 376, 382, 384, 404, 408, 416, 418, 420°, 423, 429, 464, 466, 468, 490°, 502, 508°, — 17. Jahrhundert 507, 742, 744. — Versassung und ftädtisches Leben 509. - Beiftegleben 206, 621. - Rünfte 187, 223 bis 229. 190, 193 f., Augustinerorden 236.

Numwegen 613.

Ochfenhaufen in Schwaben 122. Dland, fcwedische Infel 736.

Diel, Oftfeeinfel 735.

5 sterreich, 15. Jahrhundert 32 bis 36. — 16. Jahrhundert 289 s., 384, 394 bis 421, 549, 553. — 17. Jahrhundert 687 bis 701, 711 bis 722. - Münzwesen 67. — Bauernstand 96, 514, 691 f. - Abel 692.

Dfterreich, Erzherzogtumer, Jahrhundert 514, 549, 552 f., 691 f. — 17. Jahrhundert 696 f.,

719. — Baueruftand 514. Ofen in Ungarn 397.

Dffizialate, geiftliche 112. Olmit 169, 726

Dofterbier 64.

"Das Opfer des Berrn" 561.

Orange, Fürstentum 568. Orchies bei Lille 602

Orlamünde 328 f. Orsla 330.

Danabrück 123 Anm., 368, 434, 671, 721, 770 ff., 776.

Oftende 616.

Ditindien, 16. Jahrhundert 617.

Ditfee 498ff.

Dit feeprovingen (fiehe auch Banfe, Livland und Esthland) 498 ff., 558. Dudewater in Holland 181, 183. Overijffel 560, 589. Orford 204.

¥.

Paderborn 671. Padua 53, 167, 171.

Palmenorden fiche Fruchtbringende Gescllschaft.

Pamphlete 133. Pamplona 639.

| Papierfabrikation 541.

Paris 204, 392, 561. - Sorbonne 169 f., 199, 280, 641. Parma 341, 453 f.

Pajjan 464f., 470, 662, 704. Patrimonialgerichte 518. Batrimonium Petri fiehe

Rird; enftaat. Pavia 393.

Pergamentmacher 77.

Beru 491.

Pfannerichaften ber Galinen 66.

Pjahlbürgertum 97.

Pfala (Rurfürstentum) 16. Jahr= hundert 422, 446, 467, 534, 616, 624 bis 639, 672, 690. — 17. Jahr

hundert 703, 714, 721 f., 724. Bfalz=Reuburg 703, 705, 708. Bjalz=3 weibrücken 690, 703.

Pfefferhandel 544.

Pfeifer 85.

Pflafterer 77.

Pforta bei Kojen 621.

Philippsburg in Baden 773. Philosophie 158 bis 162.

Piacenza 391, 453f.

Bicardie 31, 572. Bilfen 719, 754.

Pinggau 122.

Pirna 756. Blatate 133.

Plastif 190 bis 195.

Planen im Vogtlande 681.

Plestan (Pitow) in Rugland 500.

Pleffis le Tonr 605.

Polen 65, 395f., 459, 688f., 730, 736 ff.

Bommern 16. Jahrhundert 421, 424, 515 f., 519, 623. — 17. Jahr= hundert 722, 740, 763, 774.

Pongan 122. Poorters 558.

Borten, Transportgesellschaften 62. Portugal, Handel 489 j.

15. Jahrhundert 63, 132. — 16. Jahrhundert 489 f., 493. — 17. Jahrhundert 765. — Kunft 183.

17. Jahrhundert 397, 662. Brag, 16. Jahrhundert 694, 711 f., — 17. Jahrhundert 694, 711 f., 716 bis 722, 742, 746, 748, 755 f., 768, 771. — Universität 112, 199.

- Runft 149, 169, 195, 226. Bredigerorden fiehe Dominitaner.

Pregburg 696, 717.

Priegnit 533.

Privatrecht 154.

Proletariat im Mittelalter 80 bis 86.

Prostitution 85.

Protestantismus (Anjange fiebe Rach dem Augs-Reformation). burger Religionsfrieden 620 bis 639, 694.

Provins in Frankreich 61.

Pitow (Plestau) in Rugland 500.

Quedlinburg 776.

M.

Radolfzell 142. Rageburg 623, 775 f.

Ravensberg 549, 708.

Realismus in der mittelalterlichen Philosophie 159.

Rechtsleben 116 bis 119, 483, 532 ff., 551.

Rejormation 1 bis 23, 139, 233 bis 473.

Reformatio Sigismundi 69, 76, 84, 95, 102, 120, 124f., 127, 155, 356.

Reformation Kaiser Friedrichs III. 103, 116, 356, 479 Unm., 531 Anm.

Regensburg, 16. Jahrhundert 384, 419, 432, 434, 445 bis 448, 454, 633, 661 î., 689 î. — 17. Jahrshundert 699, 701, 704, 708, 734, 749, 752 î., 755, 766, 769 îî. — Runft 218.

Reichenweier im Elfag 353. Reichsbeputationstag 484, 698 j., 722, 770 f., 777.

Reichshofrat 486.

Reichstammergericht 37 bis 50. 58, 335, 412, 419, 423, 429, 440, 452 j., 472, 483, 485 j., 551, 698, 777.

"Reich Eregiment" unter Raiser Max I. 41, 44 bis 50. — unter Karl V. 334 bis 348.

Reichsstädte siehe unter "Städte". Reichstag im 16. Jahrhundert 482, 698, 774, 777 j. — Frantfurt a. M. 1397 85. — Frankfurt a. M. 1485 37. — Frankfurt a. M. 1489 38. — Worms 1495 40, 112. — von 1498 42. — Angsburg 1500 44, 46,

50 \*

100. — Röln 1505 48. — Ronftang 1507 49 ff., 57. — Worms 1509 53. — Angsburg 1510 54. — Köln 1512 50, 58, 334, 341. — Mainz 1517 58. — Angsburg 1518 58. 261. — Worms 1521 109. 288, 290 bis 302, 335, 384, 386, 485. — Nürnberg 1522 314 f., 337. — Nürnberg 1524 109, 316f., 347, 384. — Speier 1526 363, 386, 401, 403f. - Speier 1529 109, 366, 403, 409. — Augsburg 1530 109, 407 bis 412, 419. — Regens-burg 1532 109, 419. — Regensburg 1541 432f., 661. - Speier 1544 439 f., 444. - Hugeburg 1547 451, 454 f.; 1551 456. — Augsburg 1555 466, 470 ff. — von 1556 und 1557 632. — von 1559 633. -Augsburg 1566 631, 633, 667. — Regensburg 1576 633, 670. Augeburg 1582 672 bis 676, 682, 689. - Regensburg 1594 689. -Regensburg 1597 690. - Regens= burg 1603 699. - Regensburg 1608 701. - Regensburg 1613 708 ff. - Regensburg 1640 766, 769 ff. Reifenftein im Gichafelb 330. Reims 567. Reislauf 322. Religiousgespräche 406, 431. Religionstriege 571.

Renaiffance 1 bis 23, 163 bis 175.

Rentmeifter 538.

Repichläger 77.

Restitutionsedift von 1629 733, 744, 747 f., 756, 776.

Reutlingen 365, 405, 408, 416. Reval 77, 499.

Rheinberg bei Duisburg 684. Rheinfelden bei Basel 763.

Rheinischer Bund von 1254 477.

Rhodus 389, 397.

Riemenschneider 69.

Riga 77.

Riftergüter 98. Rittertum 341f.

La Rochelle 496, 588.

Römermonate 485.

Roermond, niederländische Stadt 438, 591.

Roestilde bei Kopenhagen 500. Rom, Raiferzeit 113. - 15. Jahrhundert 167. - 16. Jahrhundert 163, 240 f., 261, 399, 664. Collegium germanicum 663, 665.

Roftock 65, 77, 85, 123 Unm., 477, 499. - Universität 199, 210, 620. Rotenburg in Beffen-Raffan 435. Rotes Meer als handelsweg 493.

Rothenburg an der Tanber 123 Anm., 355, 360 f.

Rottenburg in Württemberg 365 f. Kotterbam 204, 589, 608. Rottweif 121, 351. Rügen, Insel 774.

Rugland 736.

## €.

Saalfeld 766. Sacco di Roma 163, 664.

Sachfen, 15. Jahrhundert 100. -16. Jahrhundert 380 f., 404, 416, 418, 423, 435, 448, 515 Anm., 518, 623, 625 bis 639. — 17. Jahr: hundert 700, 728, 741 bis 779. — Staatswesen 538, 547f., 551. — Bergbau 66, 508, 543. — Künste 194, 219. - Schulwefen 198, 620.

Sachsenspiegel 110.

Sachien = Weimar, Großherzogtum, Sofleben 521.

Sadträger 81.

Sädler 77. Sätularifationen 381, 698.

Safranhandel 491.

Saint=Quentin 565, 568. Saint-Trond in Belgien 580.

Salamanca 641.

Salzbergban und Salzhandel 66, 69, 543 f.

Salzburg, 16. Jahrhundert 289, 354, 434, 544, 665, 667.
San Domingo 492.

Santt Gallen, 16. Jahrhundert 323, 332, 365.

Santt Georgenichild 33.

Sautt Wolfgang am Aberfee 190. San Sebastian in den Phrenäen

San Dufte, Rlofter in Spanien 470.

Saragoffa 490f. Sattler 77.

Savonen 430, 511, 717.

Schaffhaufen 323, 332, 365. Scharfenstein, Schloß 330. Schiedam in Holland 589.

Schlesien, 16. Nahrhundert 547. - 17. Jahrhundert 711, 730, 742,

Schleswig (Herzogtum) 173, 193.

Schlettstadt 124, 197, 203.

Schloffer 506, 509.

Schmaltaldifche Artifel 428. Schmaltalbifder Bunb 407, 416

bis 458.

Schmaltalbischer Ariea siehe unter Krieg.

Schmiebe 506, 509, 523.

Schneeberg im Erzgebirge 66.

Schöffer 531.

Scholastit 158 bis 162.

Schonen, schwedische Landschaft 735.

Schottland 511.

Schreiner fiehe Tijchler.

Schuhmacher 79.

Schulen 9, 620 ff., 658 f.

Schulpforta fiebe Pforta. Schultheißen, Schulzen 534.

Schwabach 407

Schwaben 96, 190, 192, 194, 198. Schwäbischer Bund von 1488 33f, 37, 43, 108, 122, 269, 345, 360, 421f.

Schwäbisch Hall 124 Anm., 312,

367.

Schwarmgeifter 325 bis 334, 349 6i3 370.

Schwarzwald, Bergbau 66.

Schweden 193, 437, 499f., 734 bis 779.

Schweibnig 553, 751.

Schweinfurt 340, 418f.

Schweiz, 15. Jahrhundert 30 f., 43, 121. — 16. Jahrhundert 51, 55 f., 289, 405 f., 416 f., 453, 490, 663 Lum. — 17. Jahrhundert 773.

Schwerin in Dedlenburg 623, 775f. Seeland, niederländische Proving

590, 595 dis 598, 608.

Seiler 77.

Setten 310, 326.

Senlis in Franfreich 392.

Sevilla 491, 496.

Siebenbürgen 36, 414, 436, 687 f., 693, 695, 717.

Sievershaufen bei hannover 468 f.

Silberbergbau 66, 503f. Sittard bei Dlaastricht 438,

Sizilien 42.

Stlavenhanbel 492.

Soest 368; Soester Fehde 29. Solothurn 126, 222

Somnium viridarii 159.

Spa in Belgien 578.

Spandau 425, 741. Spanien, 15. Jahrhundert 48. — 16. Jahrhundert 50, 286 ff., 421, 437, 470, 489 j., 493, 496 j., 557 bis 619, 680 bis 687, 690. — 17. Jahrhundert 704f., 714, 724, 17. Jahrhundert 704f., 714, 724 737, 750, 758 ff. — Künste 183. – Sandel und Induftrie 489f., 495. Speculum humanae salva-

tionis 187. Speier, 15. Jahrhundert 85. 16. Jahrhundert 316, 332, 338, 345, 363, 366, 384, 386, 401, 403 j., 439, 444, 661f., 671. Spengler 77, 509.

Spiellente siehe Fahrende Leute.

Spindeldreher 77.

Sprachgeschichtliches 135, 304f. Stadtlohn in Westfalen 723.

Städte (fiehe auch Bürgertum), Mittelalter 68 bis 86. — 15. Jahr-hundert 4, 37 f., 44 f. — 16. Jahr-hundert 57 f., 416 ff., 477 bis 519, 554, 560. — Stadtrāte 80 bis 86. - Reichsstädte 479.

Städtebunde fiehe Schwäbischer Rheinischer Bund. Bund und

Stapelrecht 554.

Steenwijk, niederländische Stadt 613.

Steiermart, 16. Jahrhundert 126, 354, 514. — 17. Jahrhundert 714. — Bauernstand 96, 514.

Steinau in Schlefien 752. Sterbohol bei Brag 697, 711.

Stettin 499, 554, 774.

Steuern 38, 41 bis 45, 49, 544 bis 555.

Stoa, Stoizismus 21.

Stolbowa, Friede von 1617 736.

Stolpen in Sachsen 517.

Strafrecht 153.

Straljund 65, 313, 738.

Straßburg im Elfaß, 15. Jahr-hundert 85. — 16. Jahrhundert 311f., 323 ff., 332, 365, 367, 382, 404 f., 409, 416 f., 464, 561. Beiftesleben im allgemeinen 203, 311 f. — Schulen 621, 682,

Türkei 37, 396. — 16. Jahrhundert Wintler 310, 326. — Berfassung und städtisches Leben 85, 89, 203. — Handel und Industrie 505. Stühlingen in Baden 350. Stühlingen in Baden 350. Stühlingen in Baden 350. Stühlweißenburg 397. Sturm und Drang 145. Sulfettivismus 10. Sulmentingen 351. Sultepeque 492. Sulfabort 361.

Sultepeque 492. Sulzborf 361. Szerencs in Ungarn 695. Szigeth in Ungarn 688. Taboriten 84, 326, 333. Tagelöhner 80. Tanz 540. Tapezierer (Wandbereiter) 77. Taichenmacher 77. Tenneberg, Schlog bei Waltershausen 380. Tertiarier 333. Textilinduftrie fiehe Weberei. Théronanne in Nordfrantreich 56, 567. Thüringen 194, 762. Thurgau 331. Tirol, 15. Jahrhundert 122, 190. — 16. Jahrhundert 51, 353 f., 362. — 17. Jahrhundert 724, 749. - Bauernftand 96. -- Runft 190, 192. — Bergban 508. Tischler (Schreiner) 509. Torgan 385, 461, 681, 763. Toul, 16. Jahrhundert 290, 462, 464, 682. — 17. Jahrhundert 773. Tournai fiehe Doornick. Trachten 136, 149 f. Traftate 133. Transportwesen 62. Trient 51, 674 - Rongil 444, 453 bis 456, 463, 577, 639, 641, 650 bis 658, 665. Trier 155. — 15. Jahrhundert 35. — 16. Jahrhundert 345, 422, 425, 457, 467, 567, 662, 671. — 17. Jahrs hundert 758 f. — Universität 199. Troubadours 168 Tropes 61. Tuchhandel (fiehe auch Weberei) 497.

Tübingen 97, 140, 199, 202, 620.

Tüncher 77.

46, 261, 397, 400, 414, 419 f., 436, 440 f., 463, 467, 596, 632, 687 ff., 693 bis 696. — 17. Jahrhundert 709 f., 731. Tunis 421. Turnhout in Belgien 614. Turniere 138. u. Uberlingen am Bodensee 108. Ufnau, Infel im Zürichsee 346. Ufermart 533. 11 (m., 15. Jahrhundert 190, 192. 16. Jahrhundert 108, 312, 323, 352, 365, 382, 385, 404 f., 416, 464, 466. — städtisches Leben 77, 81. Ungarn, 15. Jahrhundert 34 ff. 16. Jahrhundert 397, 420, 436, 467, 549, 687, 693 bis 697. — 17. Jahrhundert 717, 729 f. — Sandel 65. Union, protestantische, von 1608 702 bis 711, 719 f. Univerfitäten 112, 138, 155, 167, 170, 198 bis 214, 529, 536 f. Untergrumbach 125. Unternehmertum 68 bis 80, 106 ff. Upjala 199. Ujedom 739. lljingen 238. Utrecht, 16. Jahrhundert 152, 566 j., 598. Valencia 490. Balenciennes 574, 583 Valladolib 338. Vatikanisches Konzil 655 f. Beldenz bei Bernfastel 384. Beltlin 724, 757, 760. Vemgerichte 110. Benedig, 14. Jahrhundert 166. -15. Jahrhundert 40, 42, 73, 166, 171, 220, 224. - 16. Jahrhundert 51 biš 56, 64, 398, 400, 407, 493. — Fondaco dei Tedeschi 62, 172, 226. Venezuela 492. Benlo, niederländische Stadt 438,

Verden 774, 776.

773.

Berbun 290, 462, 464, 567, 682,

Vertehr 488 bis 501.

Berleger 77.

Bervins in Nordfrantreich, Friede von 1598 615, 690.

Vicenza 431, 651. Biehzucht 523.

Villach 464.

Billalar in Spanien, Schlacht von 1521 286.

Bliffingen 609, 614. Bogefen, Bergban 66. Voltach am Main 469.

Vorberöfterreichifche jigungen 29f., 289, 314, 395, 421.

Broedichappen 558, 608, 611. Vulgata 243, 304.

## W.

Waardgelbers 611.

Wachtendont bei Krefeld 616.

Waibbauer 80. Walbenser 310, 326, 333.

Waldshut 350.

Waltenried 776.

Waldrobe bei Verden an der Aller

Waltershausen bei Gotha 300. - Schlog Tenneberg 380.

Mandbereiter 77.

Warendorf in Westfalen 369. Wartburg 301, 303 ff.

Waterländer 122.

Weberei (siehe auch Tuchhandel) 497.

Wechselburg 193. Weimar 217. Weinknechte 81.

Beinsberg in Württemberg 172, 360.

Weinzieher 77. Weißenfels 749.

Weißer Berg bei Prag 719. Weißgerber 77.

Werben an der Elbe 762.

Werla, Pfalz 66.

Wertheim am Main 124.

Wefel 671f.

Westfälischer Friede siehe unter Friede.

Weftfalen, 16. Jahrhundert 367ff., 424, 676.

Westminster 615.

Wetterau 690.

Wiedertäufer 332, 366 bis 370, 424, 433, 563, 691.

Wien, 14. Jahrhundert 62. — 15. Jahrhundert 34, 123 Anm., 169. — 16. Jahrhundert 502, 665. — 17. Jahrhundert 717. — Handel und Industrie 502, 506. — Universität 112, 141, 199, 201, 322, 620 f., 662. — Geisteskeben im übrigen 203, 662. Wildhus in der Schweiz 322.

Wilhelmshaven 731.

Wilsnack 123.

Wimpfen am Neckar 721. Winkler, Sette 310, 326.

Winzer 80.

Wismar 65, 85, 774.

Wittenberg 241, 243, 254 ff., 263, 303, 305 bis 310, 327f., 383, 428, 449 f. — Universität 140, 200, 202 239, 243, 258, 271, 285, 296, 306, 456, 620 f., 629, 636.

Bittftod, brandenburgifche Stadt

762.

Wolfhagen in heffen 148. Wolgast in Bommern 730. Wollin 774.

Worms, Zeit ber Stanfen 80. -15. Jahrhundert 40, 112, 121. — 16. Jahrhundert 53, 288, 290 bis 302, 314, 316 j., 335, 341, 345, 403, 412, 432, 481, 630, 661, 671. — pädtijdjes Leben 80.

Würselmacher 77.

Bürttemberg 126, 212j., 269, 289, 421, 423, 467, 533, 544, 552, 624, 628, 703.

Würz burg, 15. Jahrhundert 86, 100, 124, 192. — 16. Jahrhundert 355, 360 f., 678. — 17. Jahr-hundert 742. — Bistum 155. — Universität 662.

Xanten 192, 708.

Jufatan 492.

3.

Beigungen 134.

Beroft 254. Zieritzee, niederlandische Stadt

593 f. 3 ölle 67, 484 f., 502, 546 f., 553 f. Bfitma=Torof, Friede von 1606 | Busmarshaufen bei Augsburg 696.

Zünfte 75 bis 86, 509 f., 541, 552. Zürich 196, 323, 327, 331, 350, 365, 405, 416 f.

Bug in ber Schweiz 417.

767.

3ntphen, niederländische S 311, 437, 439, 589, 591, 613. niederländische Stadt 3 wickau (Sachsen) 307, 310, 327. 3 wolle 589.

# B. Personenregister.

## 21.

Absberg, Thomas von 347.

Adolf von Schaumburg, Rurfürst von Roln, fiehe Schaumburg. Meneas Shlvius fiehe Bing II.,

Papst.

Merfchot, Bergog von 599.

Agricola, Johannes, Branden= burgifcher Bofprediger 454 f., 547. Agricola, Rudolf, Humanist 197, 205.

Alba, Don Fadrique von (Sohn)

591 f.

Alba, Ferdinand Alvarez von To-ledo, Herzog von (Bater) 451, 584 bis 595, 598. Alberti, Antonio degli 166.

Alberti, Leone Battista 151, 166. Albertus Magnus 198.

Albrecht IV., Berzog von Bahern= München 32, 47.

Albrecht V., Herzog von Bayern 520, 527, 666, 668. Albrecht von Brandenburg, Kurfürst von Mainz (16. Jahrhundert) 141, 219, 254 f., 293, 425. Ulbrecht, Erzherzog von Ofterreich,

Bruder des Raifers Matthias 613,

615, 617.

MIbrecht, Bergog in Preugen, letter Hochmeister des Deutschritterordens 385, 459.

Albrecht der Beherzte, Bergog von Sachfen 32, 34

Albrecht Achilles, Rurfürft von Brandenburg 32.

Albrecht Aleibia des, Markaraf von Brandenburg 446, 460 bis 469, 624,

Albrecht Friedrich, Bergog von Breugen (16. Jahrhundert) 685,

Aldringer, Johann Graf, General im 30 jahrigen Rriege 750, 754.

Aleander, Hieronymus 291 f., 294, 295 Anm., 297, 301, 563.

Alencon und Anjou, Franz Herzog von, Bruder heinrichs III. von Frankreich 598, 601, 605.

Alexander IV., Papst 236. Alexander VI., Papst 157, 664.

Mlexander, Prinz von Barma 600 bis 607, 612, 672, 676, 684.

Altdorfer, Albrecht, Rünftler 215,

217 f.

Alvensleben Adelsfamilie 533.

Amerbach, Bonifatius 222. Amerbach, Johannes 137, 201, 221. Amsborf, Kitolaus von 375. Andrea, Jacob 637.

Anna, Gattin Kaifer Ferdinands I., Schwester Ludwigs II. von Ungarn und Böhmen 396.

Anna, Gattin Karls VIII. von

Frankreich 38 j.

Unna, Gattin Wilhelms I. Oranien, Tochter Augusts Sachsen 571.

Unna, Gattin Ludwig Philipps von Pfalz=Nenburg 685.

Anna, Gattin König Sigmunds III. von Polen 689. Anton der Gute, Bergog von

Lothringen 360.

Anton, König von Navarra 571. Ariosto, Lodovico 167

Ariftoteles 159. 166f.

Urmeradorf, Paul von, Kämmerer Karla V. 296

Arnim (Arnheim) Band Georg von, General im 30 jährigen Kriege

742 f., 748 bis 757.

Arnoldi, Bartholomans 238. August I., Kurfürst von Sachsen

504, 520, 523f., 531, 536. 541, Bofel, Johannes 495. 544, 551, 627 bis 639, 677, 679 f. Augustin, der heilige 8, 161, 239, 244f.

Aurogallus, Matthäus 306.

Aventinusfiehe Turmair, Johannes.

## 23.

Balbung, Sans, Künftler 190, 215, 217f.

Balthajar, Abt von Dernbach 669. Baner, Johannes 761 bis 766. Bartholomans bе Medina,

Dominifaner 649.

Bajilius, Johannes, Arzt 377.

Bathorn, Siamund 693.

Baumgartner, Bandelsfamilie 449. Bebel, Beinrich, Humanist 202, 205, 254.

Beer, Zacharias, fiehe Urfinns. Behaim, Barthel, Maler 370. Behaim, Martin 63, 491.

Beham, Barthel, Maler fiehe Behaim. Bellini, Gentile, Maler 171.

Bellini, Giovanni, Maler 171, 220, 226.

Bembo, Pietro, Kardinal 168.

Berlepich, von, Burghauptmann ber Wartburg zur Zeit Luthers 303. Berlichingen, Göt von 147, 341.

Bernhard von Clairvaux 161. Bernhard, Bergog von Cachjen-

Weimar 739, 749 bis 757, 760 bis 766, 768.

Berthold, Graf von Henneberg, Rurfürst von Maing 37, 41, 45 Unin., 46.

Beifarion 167

Bethlen, Gabriel 717f, 729. Bibiena, Bernardo Dovigio 168.

Björvejon, Künstler 193.

Blaurer, Ambrofius, Reformator Württembergs 423.

Bobadilla, Nikolaus, Jejuit 641,

Boccaccio, Giovanni 163, 165. Bocstan, Stephan 695 f.

Bobenftein, Andreas Rudolf, aus Rarlftadt fiehe Karlftadt, Andreas Rudolf.

Bodin, Jean (= Johannes Bodinus) 490.

Bohm, Bans, der Paufer von Niflashausen 123 f.

Bogiflaw XIV., Herzog חממ Pommern 739.

Bojardo, Matteo Maria, von Scandiano, Dichter 167.

Bonaventura 159.

Bonifating VIII., Papft 261, 387. Boauin 630.

Borgia, Familie 253.

Borgognone, Ambrogio 172.

Bornit, Jatob, Staatsrechtslehrer

Borromeo, Rarl 663 Unm.

Bonrbon, Charles von (1490 bis 1527) 399.

Bouts, Dirt, Maler 144, 181 f.

Bradwardine, Thomas von 161. Braganga, Berricherhaus 765.

Bramante, Baumeister und Maler 172.

Brant, Sebastian 134, 148, 197, 201.

Brederode, Heinrich Graf von 578, 582 f.

Breitenbach, Bernhard von 142. Brendel, Daniel, Erzbifchof bon Mainz 662.

Breng, Johann, ichwäbischer Reformator 423.

Brüggemann, Hans 193 f.

Brunelleschi, Filippo 165.

Bubna 747.

Bucer, Martin 311, 406, 416, 427, 432 j., 435.

Bugenhagen, Johann 306, 308, 375.

Buguon, Karl Bonaventura Longueval, Graf von 716f.

Burgtmair, Bans, Maler 220.

Buiche, Hermann von dem 207.

Bubbach, Johann 198. Buber Martin, fiehe Bucer.

## C.

Cajetan, Thomas Jakob 262j. Calvin, Johannes 417, 561 ff., 630.

Campeggi, Lorenzo, papftlicher Legat 316, 384, 407, 409, 651. Canifius, Peter, Jejuit 661.

Caffander, Georg 667.

Castagna, papstlicher Runtius 675. Caftaneda, fpanifcher Gefandter

(17, Jahrhundert) 750.

Caftiglione, Baldaffare Graf 168. Cranach, Lutas (ber altere) 180,

Celtes, Konrad 142, 201, 205, 210 f. Cervino, Mitglied des Tridentiner Konzils 651.

Chaireddin Barbarojja 421. 437.

Chemnit, Bogiflav Philipp von (Hippolithus a Lapide) 486, 769. Chemuit, Martin 637.

Chieregati, papftlicher Nuntius im 16. Jahrhundert 315.

Chiebres, Söfling unter Karl V. 286.

Christian, Herzog von Braun-ichweig-Lüneburg (17. Jahrhundert)

508, 721, 723, 728. Christian II., König von Dane-

mart und Norwegen 306. Chriftian IV., Konig von Danemark und Norwegen 500, 725, 728 f.

Chriftian I., Kurfürft von Cachjen 680.

Chriftian II., Rurfürft von Sachjen 700, 711.

Chriftian III., Bergog von Schlegwig-Holftein 422.

Chriftine, Gattin Philipps I. von Beijen 435.

Chriftine, Königin von Schweden 745.

Chriftoph, Bergog von Bürttem= berg 289, 470, 520, 531, 541, 544, 621, 637.

Chntraeus, David 637.

Cicero 169.

Claude Lorrain, Maler 145.

Clemens VI., Papft 251.

Clemens VII., Papft 317, 389, 393, 398, 407 f., 414, 420, 428.

Cochlaeus, Johannes 311, 410. Coligny, Gajpard de 571, 634.

Collenuccio, Pandolfo 205. Colleoni, Bartolommeo 228.

Colnecio, Salutato 166.

Columbus fiehe Rolumbus.

Commendone, papstlicher Runtius 667.

Contarini, Gasparo, Kardinal 432. Congen, Abam, Jejuit 513.

Cothmann, Ernst, Jurist (1557 bis 1624) 519.

Cotta, Urfula 234.

Cracow, Georg, Humanist 637.

215 ff., 224.

Cranmer, Thomas, Erzbischof von Canterburn 427.

Crell, Mitolaus, turjächjischer Rangler 680 f.

Crivelli, Carlo, Maler 171. Cromberger, Familie 492. Crotus Rubianus 202, 319.

Enes fiehe Rues.

Cuja, Rifolaus von, fiehe Rues. Cufpinian, humanist 201, 297.

## D.

Dalberg, Johann, Worms 203, 205. Bischof von

Dampierre, Benri Duval, Graf, General im Dreißigjährigen Rriege 716.

Dante Alighieri 11, 163 ff.

David, Gerhard, Maler 181, 183. Dend, Sans, Wiedertäufer 332, 365, 370.

Deveroux, Wallensteins Morder 755.

Diego Cani, Scefahrer 63.

Diftelmener, Lampert, branden= burgischer Kanzler 536.

Donatello 165.

Doria, Andrea (1468 bis 1560) 400.

Dringenberg, Ludwig 197. Dürer, Albrecht 64, 137, 139 f., 144, 147, 149 jj., 172, 187, 189 j., 193, 203, 215, 217 j., 223 bis 229, 301, 312.

Duns Scotus 198.

## Œ.

Cber, Balentin, Augeburger Stadt= ichreiber 120 Ann.

Cberhard I., Bergog von Bürttemberg (= Graf Eberhard V. im Bart) 33, 140, 202.

Cherlin von Gnngburg, Johanпез 311, 356.

Echter von Mejpel brunn, Julius, Bischof von Würzburg 678.

Ed. Johann 258, 265 f., 284 f., 297 ff., 311, 410, 432, 661.

Eduard VI., König von England 497. Eggenberg, Fürft hans Illrich von

Egmont, Lamoral Graf von 558, 565, 568 bis 586.

Chem, Chriftoph, furpfälzischer Rangler 679.

Eite von Repgow 110.

Eleonore, Schwester Rarls Braut Frang' I. von Frankreich 394, 400.

Verfajjer Elhen, Tileman, Der Limburger Chronif 148.

Elifabeth, Königin von England 497, 567, 609, 614 f., 679.

Ellinger, Familie 492.

Glz, Jatob von, Erzbijchof non Trier 667.

Emannel I., der Große, Rönig von Portugal fiehe Manuel.

Emfer, Hieronhmus 285. Enea Silvio fiehe Pius II., Papft.

Engelhus, Dietrich 132. Cobanus Beffus 211, 346.

Epifur 166.

Erasmus, Heiliger 187. Erasmus, Defiberius 85, 137, 204 ff. 213, 221, 280, 304, 318 bis 322. Erenrot, schwedische Familie 735. Grich I., Bergog von Brannschweig

Erich II., Herzog von Braunschweig

Erich XIV., König von Schweden

499. Ernft, Erzbifchof von Roln, Bergog von Bagern-München (1583 bis

1612) 669, 674 bis 678, 684. Ernft, Bergog von Brannichweig-

Lüneburg 404.

Ernft, Erzherzog von Ofterreich, Bruder der Raifer Rudolf II. und Matthias 613, 686, 691

Effen, Johann von, fiebe Johann. Gugen IV., Papft 197.

End, Subert (Suibrecht) und Jan van 178 ff.

Faber, Petrus, Jejuit 641, 661. Fabri, Johann 410.

Fabricius, bohmischer Sefretär 716.

Faltenberg, Dietrich von 740. Farneje, Aleffandro fiehe Baul III., Papst.

Ferdinand I., Deutscher Raiser 52, 434, 457, 463, 465. — Regie= rung als Reichsverweser 314, 335, 346 bis 350, 386. — als Raiser 109, 470, 486, 492, 624, 633, 653, 661, 687 ff., 693. - als Herr von Tirol 353 f. - als Ergherzog von Diterreich 463, 465, 514, 549. als herricher der vorderöfterreichi= ichen Lande 289, 314, 395, 417. als König von Bohmen und Ungarn 394 bis 401, 413, 424, 449, 451, 467 f., 687 ff. - Rönigs=

wahl 419, 423. — Perfontiches 335. Ferdinand II., Dentscher Kaifer, als Erzherzog 692, 695, 713 bis 717. — als Kaifer 549, 717 bis 779. — Münzwesen unter ihm 506.

Ferdinand III, Dentscher Kaiser, als König von Ungarn 729. — Wahl zum römischen König 732, 734. — por feiner Regierung 753, 755. — Regierung 768 bis 779.

Ferdinand II., der Ratholische, König von Aragonien 40, 48, 51,

56, 286.

Ferdinand, Erzherzog von Ofter= reich (16. Jahrhundert) 666.

spanischer General Keria, 30 jährigen Rriege 750, 758. Fichte, Johann Gottlieb 21.

Ficino, Marsiglio 167. Flacius Illyricus, Matthias (Blacich) 629 ff.

Floreng, Bergoge von, fiehe Medici. Förster, Johannes (Forstenius), Freund Luthers 318.

Foppa, Vincenzo, Maler 172. Forstenius, Johannes, siehe Förster,

Johannes. Franck, Sebastian 68, 103, 107,

132, 142, 513, 529.

Frang, Herzog von Alencon fiehe Mlengon.

Franz von Affiji, der heilige 164. Frang, Bergog von Brannichweig-Lüneburg 404.

Frang I., König von Frantreich 56, 267 ff., 294, 390 bis 401, 414 f, 421 f., 427, 430 f., 437 bis 440.

Friedrich I., Barbaroffa 111. Friedrich II., Deutscher Kaiser 127.

Friedrich III. von habsburg, Dentscher Raiser 29, 32 f., 36, 52, 103, 105, 122, 211, 334, 337. -Perfönliches 127, 139. Friedrich von Wied, Kurfürst

von Köln fiehe unter Wied.

Friedrich II., Kurfürst von der Giorgione da Castelfranco,

Pfalz 335, 346 f., 360. Friedrich III., Rurfürst von der Pfalz 558, 578, 586, 621, 624, 626 bis 639.

Friedrich IV., Rurfürst von der Pfalz 679.

Friedrich V., Aurfürft von der Bfalg (ber "Binterfonig") 521, 708, 717 bis 720, 725.

Friedrich, Cohn Georgs des Bar-

tigen von Sachsen 424.

Friedrich der Weife, Rurfürft von Sachien 140, 242, 260 bis 264, 269, 285, 290, 295, 313, 383.

Friedrich Wilhelm, ber Große

Rurfürft 503.

Frundsberg, Georg von 392, 399, Fugger, Familie 108, 339, 344, 449, 491 f.

Fugger, Anton Graf 70.

## 63.

Gaigmanr, Michael, Bauernführer 354.

Gallas, Matthias, Graf von Campo, Herzog von Lucera 754 f., 766. Gama, Basco da 63.

Gattinara, Mercurino, Rangler Rarls V. 394.

Gebhard Graf Truchieg von Waldburg, Erzbijchof von Röln, fiehe Waldburg.

Geiter von Kanjersberg 120.

Gelberien, Bido von, Samburger handelsherr 70.

Gengenbach, Johann Matthias von, humanift 201. Georg der Reiche von Bayern=

Landshut 47.

Georg der Fromme, Martgraf von Brandenburg-Ansbach 313, 404, 416.

Georg, Bergog von Braunichweig-Lüneburg (16. Jahrhundert) 756.

Georg der Bartige, Bergog gu Sachjen 202, 266, 314, 331, 385, 423, 434 j., 531.

Georg Podiebrad, König von Böhmen 35.

Georg Wilhelm, Kurfürst von Brandenburg 739, 741.

Georgios Gemifthos 167.

Chiberti, Lorenzo 165.

Maler 171 f.

Giotto di Bondone 165.

Glapio, Beichtvater Karls V. 295 f.

Glareanus, Beinrich 201. Smund, von, fiehe Parler von

Gmünd.

God, hermann von 142.

Goethe, Johann Wolfgang von 144, 182.

Goffen brot, Sigmund, Augsburger

Patrizier 196.

Granvelle, Antoine Perrenot von 559, 564 bis 573, 586.

Gratius, Ortwin 207ff. Gregor XIII, Papft 664 f.

Greifenclau, Richard von, Ergbijchof von Trier 264, 300, 345 f., 360.

Groot, Geert, Mnftifer 197.

Gropper, Johann 432 f. Grünewald, Matthias, Maler

190, 215 bis 218. Grumbach, Wilhelm von 624.

Guebriant, Jean Baptifte Budes Graf von 766.

Guerrero, Erzbijchoj von Granada

Güttel, Kajpar, Augustiner 311. Buife, Bergog Beinrich I. bon 680.

Guislain von Fiennes, Geujenführer 589.

Guitav II. Adolf, Könia von Schweden 708, 730, 734 bis 745. 758

Gutenberg, Johann 133, 187.

habsburg, Raiferhaus 36, 48, 50, 289, 421.

Habrian VI., Papft 388j., 392. Bagenbach, Beter von 30.

Sales, Alexander von, Scholaftifer 159.

Bans, Martgraf von Ruftrin 425, 446, 455, 459, 461.

Hajjan Aga 437.

Satfeldt, Meldior von, Beerführer im 30 jährigen Kriege 762.

hedio, Rajpar 406. Begius, Alexander 197.

Beimburg, Gregor von 196.

Beinrich der Jüngere, Bergog

Braunschweig = Wolfenbüttel | Homer 166. 313, 413, 425, 434 f., 468, 531. Heinrich VIII., König von Eng-

land 280, 390 ff., 400, 414, 426 f., 438.

Beinrich II., Ronig von Frantreich 460, 462, 464, 467.

Beinrich III., König von Frantreich 679 j.

Beinrich IV., Ronig von Frantreich 613ff., 618, 679f., 690, 704 bis 707.

Beinrich V., Bergog von Dedlenburg 385.

Beinrich Graf von Raffan=

Dillenburg 593. Beinrich ber Geefahrer, Jufant

von Portugal 63.

Beinrich der Fromme, Bergog

von Sachsen 424.

Beinrich, Bergog von Sachien= Lanenburg, Erzbischof von Bremen

Beinrich von Butphen 311. Beinrich Julins, Bergog von Braunichweig-Lüneburg 520, 542, 690.

Beld. Mathias, Staatsmann unter Rari V. 429.

Bemerli, Felig 99, 196.

Beresbach, Ronrad von 519.

Bermann von Wied, Ergbischof von Roln fiehe unter Wied.

Beger, Ludwig, Bauernführer 352, 370.

Hitten, Johann, Franzistaner 235. Bipler, Wendel, Feldichreiber im Bauerntrieg 357.

hippolithus a Lapide fiehe Chemnis, Bogiftav Philipp von.

Bochftetter, Augeburger Bantier des 16. Jahrhunderts 70.

Soffmann, Melchior, Wiedertäufer 367.

hogstraten, Jafob von 207.

Sobentobe, Georg Friedrich bon, Feldherr im 30 jährigen Rriege 717. Solbein, Sans, der Altere 172,

holbein, Bans, ber Jungere 137, 147, 190, 215, 221 jj.

Solf, Beinrich Graf von 751.

holgichnher, Nürnberger Batrigier des 16. Jahrhunderts 228.

homonna, Georg Drugeth be 717. Soorne, Philipp Graf von 558.

568 bis 586.

Born, Guftav Rarlsjon, Graf von Björneborg, ichwedischer General im 30 jährigen Kriege 749, 751, 756.

Hotman, Franz, Jurift 527. Hurter, Jafob 491.

Bufanus, Johann Friedrich, Jurift (1566 bis 1592) 519.

Sug, Johannes 161.

But, Bang, Banernführer 365, 367.

Hutten, Philipp von 492. Hutten, Ulrich von 104, 107, 139, 141, 212 ff., 253, 270 f., 292, 296, 319, 342 bis 348, 363.

## 3 (i).

Illo (Flow) Chriftian Freiherr von 753.

I tow siehe Illo.

Imhof, Familie 224. Innocenz IV., Papst 236. Innocenz VIII., Papst 157.

Jabella von Raftilien, Gattin Ferdinands II., des Ratholischen von Aragonien 48.

Ifabella, Gattin Erzherzog 211= brechts von Ofterreich, Tochter Philipps II. von Spanien 615.

Jienburg, Salentin von, Rurfürst von Röln 674 f.

Jenmann, Rajpar, Maler 188.

## T (i).

Sacopone, Dichter 168. Jatob I., König von England 618, 708, 718.

Jatob, Erzbischof von Trier fiehe

Elh, Jatob von.

Joach im I., Rurfürft von Branden= burg 295, 313, 413, 424, 435, 518.

Joach im II., Rurfürft von Brandenburg 425, 436, 450, 460, 520.

Joachim Friedrich von Branden= burg, Administrator des Erzbistums Magdeburg 673.

Joejt, Jan, Maler 181, 183.

Johann, Herzog von Bayern (15. Jahrhundert) 178.

Johann von Effen, Augustiner 311.

Johann, Herzog von Kleve 437. Johann, Martgraf von Ruftrin

fiehe unter Sans.

Johann, Bijchof von Denabrück, Münfter und Paderborn 667.

Johann, Pfalzgraf von Pfalz= Zweibrücken 685.

Johann der Beständige, Rurfürft von Sachsen 313, 383, 402 ff., 408, 411, 413, 422.

Johann, Sohn Georgs des Bärtigen

von Cachien 424.

Johann III., König von Schweden 736.

Johann Albert von Bolen 35. Johann Albrecht I., Bergog von Medlenburg 459, 461.

Johann Cicero, Kurfürft von

Brandenburg 549.

Johann Corvinus von Ungarn

35.

Johann Friedrich, der Groß= mütige, Rurfürst von Sachsen 313, 422, 449 f., 455, 460, 468.

Johann Friedrich II., Bergog

zu Sachfen 625.

Johann Georg, Rurfürst pon

Brandenburg 677.

Johann Georg, Markgraf von Brandenburg (16. Jahrhundert) 682.

Johann Georg I., Kurfürst von Sachsen 542, 739 bis 742, 745 f., 754, 756, 762.

Johann Kafimir, Pfalzgraf 676 f.,

679, 681.

Johann Sigmund, Kurfürst von Brandenburg 685, 707.

Johann Wilhelm, Bergog von Jülich und Kleve 684f., 705.

Johanna, Gattin Philipps I. des Schönen von Kastilien siehe unter Juana.

Johannes der Evangelist 178. Johannes der Täufer 178.

Jonas, Juftus 306, 375.

Jog Frig, Bauernführer 125f.

Don Juan d'Auftria 596 bis 601. Juan Mannel, Gefandter RarlsV. 290.

Juana, Gattin Philipps I., bes Schönen von Raftilien 48, 50.

Julius II., Papst 53 bis 56, 157, 226, 253, 261.

Inlius III., Papft (vorher bel Monte) 455, 651, 663 f.

Julius, Bergog von Braunichweig= Lüneburg 520, 527, 543.

Juvenal 206.

## ℛ.

Ranis, Peter, fiehe Canifius.

Rangow, Thomas 515. Karl IV., Deutscher Kaiser 3, 97, 139, 147, 169, 195, 236, 478. Karl V., Deutscher Kaiser — vor jeiner Regierung 52, 56 f., 261, 267 f. — Wahl 108 f., 268, 491. — Regierung 5, 107 ff., 285 bis 370, 387 bis 473, 481, 484, 556 bis 565, 650. — Perfonliches 140,

456 ff., 470, 523. Rarl, Martgraf von Burgau 685. Karl der Kühne von Burgund

28 bis 31, 566. Karl von Burgund (16. Jahr= hundert) 392.

Karl VIII., König von Frankreich 31, 38 bis 43.

Rarl, Herzog von Gelbern 43, 437. Rarl III., Bergog von Lothringen 682.

Karl, Prinz von Lothringen, Bischof von Met 682 f.

Karl, Erzherzog von Ofterreity (16. Jahrhundert) 666, 713. Karl IX., König von Schweben 737.

Rarl Emannel, Bergog von Ga= vonen 706.

Rarlftadt, Andreas Rudolf (Boden= ftein) 265 f., 306 ff., 328 f., 355, 370. Raroch, Samuel 196.

Reckermann, Bartholomaus 511

Anın.

Repler, Johann 726.

Rhevenhüller, Adelsgeschlecht 692. Rhleft, Melchior, Rardinal 691, 709, 713, 716.

Rhuen, Johann Gufebius, öfter= reichischer Offizier zu Beginn des 17. Jahrhunderts 716.

Kimchi, David 206.

Rleft, Melchior fiehe Rhleft.

Anefebeck, Adelsfamilie 533. Roberger, Antonius 206.

Roeppen, Johann von (jun.) Jurift 518.

Rolumbus 142.

Rraft, Abam 194.

Kronenberg, Johann Schweitard von, Erzbijchof von Mainz 704. Rues, Rifolaus von 107, 162, 196.

## ₽.

Ladislans V. Pofthumus, König von Ungarn und Böhmen 140, 395. Ladislans, König von Ungarn

und Böhmen (1471-1516) fiebe Wladiflam II., König von Ungarn und Böhmen.

La Force, Armand de Caumont, Bergog von 760.

Lagerquift, schwedische Familie 735. Lainez, Diego 641.

Lambert, Frang 380.

Lang, Johann, Augustiner 311. Lang, Matthäus, Erzbijchof von Salzburg 289, 293.

Langen, Rudolf, Humanist 197. Languet, Hubert 527.

Laffo, Orlando di (Roland de Laffus)

668. Lantrec, Obet de Foir, Seigneur de 392, 399.

La Balette, Louis de Rogaret d'Epernon, Rardinal 760, 762.

Le Clerc, Giles 579.

Leibnig, Gottfried Wilhelm von 21. Leicefter, Robert Dublen Lord 609 bis 612.

Leiden, Jan van 368 f. Le Jah, Jejuit 661.

Le Moine, Pierre, Jejuit 650. Leo X., Papft 56, 254, 261, 268,

Leopold, Erzherzog von Ofterreich (16. und 17. Jahrhundert) 683, 705, 707, 712, 724.

Leopold Wilhelm, Erzherzog von Ofterreich 723.

Lind, Wenceslaus, Augustiner 265 Anm. 311.

Lionardo siehe Vinci. Lochener, Stephan 184f. Locher, Jatob 211.

Lotther, Meldior, Wittenberger Druder 303.

Loger, Sebajtian, Bauernführer 352. Lonola, Don Inigo Recalde de 639 bis 650.

Lucian 205.

Ender, Beter 196, 202.

Endwig der Baner 159.

Ludwig, Pring von Condé 571. Ludwig XI., König von Frantreich 30, 526.

Ludwig I., Landgraf von Beffen 383.

Ludwig, Graf von Raffau-Dillenburg 578 f., 581, 590 bis 593.

Ludwig III. von der Bfalg 132. Ludwig V., Aurfürst von der Pfalg 301, 353.

Undwig VI., Kurfürft von der Bfals

638, 677, 679. Ludwig II., König von Ungarn

und Böhmen 396 f.

Ludwig, Pfalggraf von Belbeng 384.

Ludwig Philipp, Pfalzgraf von der Pfalz-Reuburg 685.

Anife von Cavonen, Bergogin von Angoulème (1476 bis 1531) 400.

Lumen, Graf von der Marck 589. Lupfen, Grafen 349.

Buther, Martin (außer ben bier angeführten Stellen berüchtige man auch das Inhaltsverzeichnis zu Buch 15 | Bd. V 1 S. XII ff. |) 8 bis 13, 162, 174, 229. — Stellung zu den fozialen Fragen 74, 102f. 106, 119. - jum Adel 213. - ju den Fürften 520, 525 f. - 3mm Bapfttum 157. — Berhältnis zu Melanchthon 629, 636. — Auffaffung von der Che 152. Perfonliches 164, 202, 441 ff.

### 907.

Macchiavelli, Miccolò 69, 339, 527.

Madruzzi, Kardinal, Bischof von Trient 651, 674.

Magalhäes, Fernando de 488. Magdalene, Gattin Bjalggraf Johanns von Pfalz Zweibrücken 685.

Mandericheid, Johann Bijchoj von Straßburg 682.

Mansfeld, Agnes Grafin von 675f. Mansfeld, Albrecht III. Graf von 385.

Dansfeld, Ernft Graf von 717. 721, 728 f.

Mantegna, Andrea 171, 221, 224.

Manuel Chryfoloras 166. Manuel I., der Große, Rönig von Portugal 63, 491.

Marcellus II., Bapft 664.

Margarethe, Gattin Rarls VIII. von Frankreich 31.

Ofterreich. Margarethe von Generalftatthalterin der Rieder= lande 52, 55ff., 400.

Margarete von Parma, General= statthalterin der Niederlande 558,

567 bis 585, 600.

Maria, Gattin Raifer Maximilians I. 31, 43, 48.

Maria I., Königin von England 469, 564.

Maria, Statthalterin ber Nieberlande 463, 470.

Maria, Schwester Rarls V., Gattin Ludwigs II. von Ungarn und Böhmen 396, 424.

Maria Eleonore, Gattin Bergog Albrecht Friedrichs von Preugen

Marnix, Philipp von, Herr von Mont Sainte Albegonde 578.

Marjiglio, Luigi 166.

Martinit, Jaroflaw Graf von 716.

Maffijs, Quentin, Maler 183. Mathys, Jan, Wiedertäufer 367f. Matthias, Deutscher Raiser, als Statthalter der Riederlande 599, 601, 604 f. — als Erzherzog 695 bis 701. — als Kaifer 486, 708 bis 717.

Matthias Corvinus 27, 34f. Matthias, Prager Dombaumeister 169.

Maximilian I., Deutscher Raifer 27 biš 60, 108, 261, 267, 334, 342, 353, 478 f., 482, 484, 537 f., 549. — Perjönliches 28, 57 f., 127, 139, 147, 199, 201, 215, 220, 226 f., 353, 482.

Maximilian II., Deutscher Raifer 453, 457, 486, 572, 586, 621, 624, 631, 633 j., 670, 688, 691, 693.

I., Maximilian Rurfürst nod Bahern 548, 700, 704, 707, 713, 718 bis 722, 732, 749, 767.

Maximilian, Erzherzog von Ofterreich, Bruder ber Raifer Andolf II. und Matthias 695, 710.

Maximilian Ernft, Erzherzog von Ofterreich (um 1600) 695.

Maggolini, Sylvefter 260, 271. Melanchthon, Philipp 271, 318, 344, 375 f', 381, 406, 408 ff., 427, 432 f., 435, 456, 629 ff., 636.

Memline, Sans, Daler 144, 149, 182 f.

Mendoga, Franz von, fpanischer General 616.

Messina, Antonello da 171. Michelangelo 167f., 253.

Miltig, Karl von (16. Jahrhundert) 264 f., 269.

Molin, Johann Beter, Bildhauer 193.

Mondragon, fpanischer Feldherr 593.

del Monte, Kardinallegat siehe Julius III., Papst.

Moris, Landgraf von Seffen 521, 690, 703, 705.

Morit, Pring von Oranien 606 bis 619.

Morit, Rurfürft von Sachsen 290, 446, 449 f., 455 f., 459 bis 468, 520, 527, 543, 549, 558, 621, 653. Morone, Giovanni, Kardinal 432, 633 f.

Mofellanus, Betrus 266.

Müller, Johann fiehe Regiomon= tanus.

Münster, Sebastian 142. Münzer, Thomas 327 bis 331, 351, 361 f., 367, 370. Murad III. 688 f.

Murano, Bartolomeo von 171. Murmelling, Johannes 197f.

Murner, Thomas 134 Anm., 311. Musculus, Andreas 150.

Mutianus Aufus, Konrad 2025., 319.

## 91.

Reidhart von Reuenthal 101. Reuenahr, Grafengeschlecht 211f., 558.

Neumarkt, Johann von, Bischof von Olmüb 142, 169.

Nikolaus V., Papft 167. Roircarmes, Feldherr im niederländischen Aufstande 583.

Rormann, Schriftsteller des 16. Jahrhunderts 516 Anm.

D.

Dbrecht, Georg, Jurift 506.

Decam, Wilhelm von, Scholaftifer 159.

Detolampadius, Johannes 320 Unm., 406.

Drnflncht, schwedische Familie 735. Offenburg, Dorothea 222.

Oldenbarneveld, Johann von 609 ff., 617.

Olevianne, Rajpar 630, 671.

Dnate, fpanischer Gejandter (17. Jahrhundert) 753 f.

Orlando di Laffo fiehe Laffo, Orlando di.

Ortenburg, Joachim Graf von 668.

Dife, Melchior von 503, 524, 532 Unm., 536.

Otto, Herzog von Braunschweig= Harburg 459.

Otto Heinrich, Pfalzgraf 434, 626, 630.

Ottofar von Steier 147.

Drenftjerna, Arel Graf 738, 745 ff., 751, 759.

## $\mathfrak{B}$ .

Bacher, Michael, Maler 190, 192. Bad, Otto von 402 f.

Paleftrina, Giovanni, Bierluigi da 184, 664.

Balma, Jacopo (Palma vecchio) 171.

Paly, Johann von 251 Anm.

Pappenheim, Gottfried Beinrich Graf 741, 745.

Parler von Gmünd, Peter 149. Pafiphilus fiche Buiche, Bermann

von dem. Paul III., Papft 428, 431, 447,

453 ff., 651 f., 664. Paul IV., Papft 653 664.

Baull, furjächfifcher Staatsmann (16. Jahrhundert) 680.

Paulus, Apostel 135

Petrarea, Francesco 39, 163f., 166, 169, 195.

Peucer, Kaspar 637.

Peurbach, Georg, Mathematiter 142, 201.

Beutinger, Konrad 135, 151, 203. Pfefferforn, Johann 207 ff.

Lamprecht, Deutsche Geschichte V 2.

Pfeifer, Beinrich, Bauernführer 330 j., 361.

Pilug, Julins von, fatholischer

Theolog 432, 454. Philipp I., Markgraf von Baden 384.

Philipp, Herzog von Braunschweig-Grubenhagen 385.

Philipp I., König von Castilien fiehe Philipp I., Ronig von Spanien.

Philipp I., Landgraf von Heffen 331, 346, 361, 366, 369, 380, 383, 385, 401 bis 436, 439, 447, 450, 460, 621.

Philipp, Kurfürst von der Pfalz

45, 203.

Philipp I., der Schone, König von Spanien 43, 48, 50, 52.

Philipp II., König von Spanien 453, 457 f., 469, 556 bis 619, 679 f., 690.

Philipp IV., König von Spanien 750.

Philipp Franz, Landgraf von

Seffen 521. Philomufus siehe Locher, Jatob. Piccolomini, Octavio Fürst 753f. Bico della Mirandola, Giovanni 12, 167.

Birdheimer, Willibald 135, 137, 151, 203, 319.

Bistorins, Johann, Theologe 432. Bins II., Papst (Enea Silvio de Biccolomini) 139f., 195, 519.

Bins IV., Papft 570, 622, 653, 664. Bins V., Papft 664. Blato 21, 161, 167.

Platter, Felix 147. Platter, Thomas 147.

Blendenwurff, Bang, Maler 224. Plutarch 166.

Podiebrad, Georg fiehe Georg. Poggio = Bracciolini, Francesco, humanist 166, 202.

Pole, Mitglied des Tridentiner Ronzils 651.

Poleng, Georg von, Bijchof des Samlandes im 16. Jahrhundert 313.

Pomponius Laetus 167. Pontanus, Gregor 205.

Präpositi, Jacobus, Angustiner 311.

Brierias fiehe Mazzolini, Sylvefter. Ptolemäns der Geograph 142.

Q.

Quintana, Juan be, Beichtvater Rarls V. 409. Quintilian 169.

Raffael 168, 253.

Ratoczy, Georg I., Fürst nod Siebenbürgen 766f.

Regiomontanus (Johann Müller) 142, 201.

Reinfing, Dietrich (Theodor), Giegener Jurift 486.

Rembrandt 183.

René, Herzog von Lothringen 30. Requesens, Don Luis de 592f. Reuchlin, Johann 204, 206, 208,

Mhenanns, Beatus 137.

Ribera, Cav. Jufepe de, fpanischer Maler 288.

Richard, Erzbischof von Trier (16. Jahrhundert) fiehe Greifenclau, Richard von.

Richelien, Armand Jean du Pleffis, Herzog von, Kardinal (1585 bis 1642) 724, 733, 738, 740, 745, 757 bis 768.

Riemenschneiber, Tilmann, Rünftler 192.

Riengi, Cola bi 169.

Rind, Meldior, Schwärmer 365. del Rio, Spanier des 16. Jahr-hunderts 585.

Rosenplüt, Hans 99. Roffum, Martin van 438.

Rothmann, Bernd 368.
Nothmann, Bernd 368.
Nothmann, Bernd 368.
Nothmann, Beter Paul 183.
Nubens, Beter Paul 183.
Nubens, Beter Paul 183.
Nubels, Beter Paul 183.
Nubels, Beter Paul 183.

Ruisdael, Jatob van 145. Rulman Merfwin, Muftiter 76,

93, 102. Ruprecht von der Pfalz (1481 bis 1504) 47.

Ruprecht, Erzbischof von Köln 29.

Sachs, Hans 312. Sale, Margarete von der 436.

Salentin von Ifenburg, bischof von Röln siehe Isenburg. Salmeron, Alonfo, Jesuit 641. Sannagaro, Jacopo, Dichter 167.

Savello, General im 30 jahrigen Rriege 763.

Schappeler, Chriftoph, Bauern= führer 352.

Schaumburg, Abolf von, Rurfürft von Köln 449.

Schaumburg, Sylvester von 344. Schaumburg, Wilwolt von 32.

Schebel, Hartmann 203, 224. Burtenbach, Schertlin von

Cebaftian 448.

Schiller, Friedrich von 753. Schiltberger, Bans 142.

Schleiermacher, Friedrich Daniel Grnft 13, 21.

Schlid, Grafen 504.

Schlieff, Oberft unter Wallenftein

Schlit, Beinrich Graf von, faiferlicher General und Soffriegsrats= präsident 750.

Schmiedel, Ulrich 492.

Erhard, schwäbischer Schnepff, Reformator 423.

Schönfeld, Ave 377.

Schonganer, Martin 188 ff., 219 f., 224.

Schoorel, Jan van, Maler 152. Schott, Beter 203.

Schüchlin, Bans, Maler 190.

Schüß, Johann, furfachfifcher Sofprediger 637.

Schulenburg, Adelsfamilie 533. Aldam, Schwarzenberg, (17. Jahrhundert) 739.

Schwarzenberg, Hans (16. Jahrhundert) 336.

Schweinichen, Sans von 147. Schwendfeld, Rafpar 369.

Schwendi, Lazarus 688.

Selim I., türkischer Gultan 397. Selim II., türtischer Sultan 688. Selnetter, Nikolans 637.

Sforza, Lodovico 40, 44, 172.

Sibhlla, Gattin Markgraf Karls von Burgau 685.

Sibhlla, Gattin Johann Friedrich? des Großmütigen von Sachsen 438.

Sickingen, Franz von 213, 269, 292, 296, 341 bis 348, 383.

Sigmund, Deutscher Raiser 97, 108, 127, 334, 439.

Sigmund, Pring von Branden- Titelmans, Franz, burg (16. Fahrhundert) 623. Theologe 575.

Sigmund III., Ronig von Polen 688, 736f.

Sigmund, Bergog von Tirol 29 bis 33, 140, 504.

Menno, Wiedertäufer Simons, 369.

Sigtus IV., Papft 156. Sigtus V., Papft 562, 664. Slawata, Wilhelm, Graf von Chlum und Roichumberg 716. Steidan, Johannes 487.

Soliman fiehe Guleiman.

Colms, Reinhard, Graf pon (16. Jahrhundert) 445.

Spafatin, Georg 140, 265, 272, 285, 318.

Spinola, Ambrofio Marchefe di

Squarcione, Francesco 171f.

Staden, hans 492.

Stanpit, Johann von 161, 239, 243, 259.

Steen, Jan, Maler 152. Stein, Eitelwolf von 141.

Stifel, Michael, Augustiner 311. Etöfel, Johann, fächfischer Geist-licher 637.

Stord, Nitolaus 327f.

Stoß, Beit 194.

Sturm, Jafob, Freund Luthers 406, 416.

Suchenwirt, Beter 86.

Suleiman II., türfischer Sultan 397, 420, 436, 688. Sprlin, Jörg, der Altere 192.

Tacitus 90, 114.

Tanter, Johannes 244f.

Tergfy (Trefa) Adam Erdmann Graf 753.

Tehel, Familie 492.

Tegel, Johann 254f., 258.

Thanhaufen, Adelsgeschlecht 692. Thomas von Aquino 118, 159,

198.

Thomas von Rempen 161.

Thorvaldfen, Bertet 193.

Thurn, Heinrich Matthies Graf von 716 f.

Tilly, Johannes Tjerelaes Graf von 719, 721, 723, 728 f., 741 f.

fatholiicher

Tizian 171 f.

Torifani, Handelsfamilie 493.

Torftenson, Lennart, Graf von Ortala 761, 766 f.

Trefa, Graf fiehe Terzty.

Tritheim (Trithemius), Johannes

Tromp, Martin Harpertzoon 765. Truchieß von Watdburg fiebe Waldburg.

Trutvetter, Jodocus 202. Tschernembl, Erasmus von 711. Turenne, Senri de Latour d'Au-vergne, Vicomte de 766 f.

Turmair, Johannes (Aventinus)

147.

## 11.

Uhland, Ludwig 92 Anm.

Ulm, Hans Ludwig von, Reichs-

vizekanzter 709. Schlettstadt 124.

MIrich, Bufichmied von Gulmen-

tingen, Bauernführer 351. 11(rid), Herzog von Württemberg 126, 212f., 269, 289, 350, 422f.

449. Urfinus (Beer), Zacharias, Theolog 630.

## $\mathfrak{V}$ .

Balla, Lorenzo 166, 271.

Bargas, Spanier bes 16. 3ahrhunderts 585.

Basques, Gabriel, Jefuit 649.

Belasco, spanischer Connetable 286. Bergerius, Petrus Paulus 428.

Viati, Handelsfamilie 493. Viglius von Antta von Zunchem,

niederländischer Jurift 568.

Villani, Giovanni 166. Villani, Matteo und Filippo 166. Vinci, Lionardo da 151, 168, 172,

222. Bio, Thomas de, siehe Cajetan, Thomas Jatob. Bijcher, Peter 140, 194.

Blacich, Matthias siete Flacius Illyriens.

Boes, Beinrich, Augustiner 311.

Undts, Jodocus 179.

W.

Waldburg, Gebhard Graf Truchjeg von, Kurjurft von Roln 675 ff., 654.

Baldburg, Georg Truchien von (16. Jahrhundert) 360.

Waldburg, Otto Truchjeg von,

Bijchof von Augeburg 662. Waldeck, Franz von, Bijchof von Münfter, Minden und Conabrud 433.

Waldieemüller, Martin, Geo=

graph 142.

Waldftein, Waldftein), Albrecht von, Berzog von Friedland 726 bis 757. — Personliches 726 ff. — Berhältnis zum Raifer 713,

732 ff, 750. Wechtlin, Bang, Stragburger

Drucker 218.

Welser, Familie 108, 339, 449,

491 f.

Wenzel, Deutscher König 478. Werth, Johann von 763. Wejel, Johann von 257.

Wettin, Herricherhaus 242.

Rogier van der 181 f., Wenden, 185, 189.

Wengandt, Friedrich, furmainzischer Rellner 357.

Wielif, John 161.

Wied, Friedrich von, Kurfürst von Röln 674.

Wied, Hermann von, Ergbijchof von Köln 433, 449, 671.

Wilhelm IV., Bergog von Bagern 366, 446, 661.

Wilhelm II., Landgraf von Beisen

Wilhelm IV., Landgraf von Heisen-Raffel 461, 520, 681.

Wilhelm V., Landgraf von Heisen-Kassel 739, 757, 763.

Wilhelm, Herzog von Jülich und Kleve 434, 437 ff, 684 ff. Wilhelm (Meister Wilhelm) Kölner

Maler 143, 177, 184. Wilhelm I. von Oranien 558f.,

568 bis 607.

Wilhelm, Herzog von Sachjen= Weimar 723, 756.

Wilhelm Ludwig von Naijau, Statthalter von Friesland 612. Wimpheling, Jakob 134, 142,

197, 205, 319.

Wittelsbach, Herricherhaus 314. Wladiflam III., König von Polen (als König von Ungarn Wladiflaw I.) 35 t.

Wladiflaw (Ladislaus) II., König von Ungarn und Bohmen (1471

bis 1516) 395 f.

Michel, Künftler Wohlgemuth, 190, 194, 224. Wolfgang, Fürst von Anhalt 385,

404. Wolfgang von Bayern (1451 bis 1514) 47.

Wolfgang Wilhelm, Pfalzgraf

von Pjalz-Neuburg 705, 707. Wolfey, Thomas, Kardinal 390 bis 394, 400.

Wrangel, ichwedische Familie 735. Wrangel, Rarl Guitav Graf von, ichwedischer Feldmarichall 763, 767. Wullenwever, Jürgen 424, 498.

Xavier, Franz, Jejuit 641.

Nienburg fiehe Bienburg.

Zapolya, Johann I. 36, 397, 402, 413 j., 426, 436. Zapolya, Johann II. 687.

Zajius, Ulrich 319.

Zeitblom, Bartholomaus, Maler

Zinzendorf, Nitolaus. Graf von 22.

Bringi (der ältere), Nifolaus Graf von 688.

Zütphen, Heinrich von i. Heinrich.

Zwilling, Gabriel 306. Zwingli, Ulrich, Zwinglianismus 322 612 325, 331 f., 346, 365, 373,

405 bis 409, 416 j., 562, 629 j.



HOV 26 1940

Form L-9-35m-8,'28



